
opusdei.org

Obediencia (Voz del
diccionario de San
Josemaría Escrivá de
Balaguer)

Voz «Obediencia» del
diccionario de San Josemaría
Escrivá de Balaguer, que
aborda la figura y la
predicación del fundador del
Opus Dei sobre esta virtud. Para
el fundador del Opus Dei, la
obediencia no se basa en
razones humanas, sino en
motivaciones teológicas,
derivadas del marco trinitario e
histórico-salvífico en el que la
Escritura sitúa el significado y
el alcance de la obediencia.



23/03/2023

1. La obediencia en el contexto de la
familia y de la sociedad civil.

2. La obediencia en el contexto de la
comunidad eclesial.

3. Dimensión teologal de la
obediencia cristiana.

4. La obediencia en la vida de san
Josemaría.

5. El camino de la obediencia de los
hijos de Dios en medio del mundo.

6. Obediencia, libertad y
responsabilidad personal del
cristiano.



La palabra “obediencia” indica el
acto de obedecer, es decir, de
cumplir o realizar la voluntad de
otro. La obediencia presupone la
autoridad del que manda, esto es, del
que posea el derecho de imperar o
aconsejar una conducta y que actúe
dentro del ámbito de su
competencia. Y, por lo que se refiere
al que obedece, que cumpla ese
mandato consciente y libremente, ya
que, en caso contrario –es decir, el de
quien hace lo que otro desea como
consecuencia de una violencia física
o moral– no estaríamos ante un acto
de obediencia, sino ante una
voluntad forzada. La obediencia es,
en suma, un acto eminentemente
interpersonal, con el que quien
obedece hace propia la voluntad del
que manda.

Pero el vocablo “obediencia” se usa
también para indicar no un simple
acto, sino una virtud, es decir, la
cualidad moral de quien tiene un



ánimo pronto para obedecer. La
comprensión de la obediencia como
virtud implica esa referencia a la
libertad, de la que acabamos de
hablar, pero, además otros factores;
concreta- mente, la bondad moral de
lo mandado. Cuando la persona que
manda impera una conducta
inmoral, la respuesta no debe ser la
obediencia, sino, al contrario, negar-
se a realizar esa acción y, dando un
paso más, poner los medios para
contribuir a que quien la imperaba
cambie de modo de pensar, o al
menos, deje de tratar de imponer esa
conducta a otros.

San Josemaría nos transmite una
doctrina teológica, espiritual y
pastoral sobre esta virtud, vivida,
meditada, predicada y difundida
desde su experiencia cristiana y su
llamada a santificarse en medio del
mundo. De ahí su tono vital. Para
exponerla, haremos referencia
primero a los aspectos



antropológicos de la obediencia, para
pasar luego a los teologales y
exponer finalmente algunos aspectos
complementarios.

1. La obediencia en el contexto de
la familia y de la sociedad civil

El hombre es un ser social por
naturaleza: nace en el seno de una
comunidad(la familia) y en ese
contexto, y en el de la sociedad civil,
crece y se desarrolla. El niño necesita
de los padres no sólo para recibir el
alimento corporal, sino también para
ir conformando su personalidad y
adquirir las luces y los valores que le
permitirán afrontar las posteriores
etapas de su vida. De ahí la
responsabilidad de los padres, y
también la de los hijos, que deben
reconocer la autoridad de sus
progenitores y dejarse guiar por
ellos, en otras palabras, obedecer
(cfr. ECP, 22-23, 27-29).



La obediencia está llamada a estar
presente no sólo en la infancia y en
la primera juventud, sino a lo largo
de toda la existencia; no sólo en la
familia, sino en otros muchos
ámbitos. El ideal al que debe aspirar
el ser humano es el de llegar a ser
una persona madura, de carácter y
de criterio (cfr. C, Prólogo y nn. 1 ss.),
pero no el de convertirse en un ser
aislado de los demás, encerrado en
su propio modo de pensar y de
actuar. El hombre es un ser
esencialmente social y relacional. Un
adecuado vivir humano implica
conciencia de las dimensiones
sociales de la persona, de la
importancia de la sociedad no sólo
como fuente de bienes que permiten
satisfacer las propias necesidades,
sino, sobre todo, como ámbito en el
que la persona se despliega y realiza
en la relación con los demás, en la
amistad, en la participación en tareas
comunes, en la solidaridad.



Todo esto sin olvidar que la sociedad
humana implica pluralidad de
funciones y tareas, diversidad en
quienes la componen; más aún
estructura, orden, jerarquía,
autoridad. Y por tanto obediencia:
“Jerarquía. –Cada pieza en su lugar. –
¿Qué que- daría de un cuadro de
Velázquez si cada color se fuera por
su sitio, cada hilo de la tela se soltase,
cada trozo, de madera del bastidor se
separase de los otros?” (C, 624). La
obediencia –con sus múltiples
manifestaciones en el seno de la
familia, en el ejercicio de la vida
profesional, en la vida de relación y
en los demás ámbitos de la sociedad
civil– presupone, por parte de quien
obedece, conciencia de la propia
responsabilidad; pero también –e
incluso primaria y precedentemente–
una actitud de servicio al bien
común por parte de quien manda, así
como la existencia de un orden justo
en la sociedad. Si esa actitud y ese
orden justo faltaran, la obligación de



obedecer podría quedar en
entredicho, y transformarse en una
invitación a resistir y a modificar ese
orden, a lo que no puede permanecer
indiferente ninguna persona noble y
menos aún un cristiano, ya que “un
hombre o una sociedad que no
reaccione ante las tribulaciones o las
injusticias, y que no se esfuerce por
aliviarlas, no son un hombre o una
sociedad a la medida del amor del
Corazón de Cristo” (ECP, 167).

La obediencia, una obediencia
verdadera y plena –ejercicio de
virtud–, implica sentido de la justicia,
espíritu de servicio y docilidad, es
decir, disponibilidad para cumplir lo
que justamente ha sido manda- do. Y
también humildad, reconocimiento
de la limitación de la propia
inteligencia – ningún ser humano
posee la totalidad del saber, ni
especulativo, ni práctico– y, en
consecuencia, la apertura a escuchar
a los demás y a admitir que existan



otros a quienes corresponda dar
orientaciones e incluso mandatos. De
ahí que a la obediencia se oponga el
egoísmo: “¡Parece mentira que se
pueda ser tan feliz en este mundo
donde muchos se empeñan en vivir
tristes, porque corren tras su
egoísmo, como si todo se acabara
aquí abajo! –No me seas tú de ésos...,
¡rectifica en cada instante!” (S, 296).
“Te encuentras solo..., te quejas...,
todo te molesta. –Porque tu egoísmo
te aísla de tus hermanos, y porque no
te acercas a Dios” (S, 709). Y, junto al
egoísmo, la soberbia: “Si la
obediencia no te da paz, es que eres
soberbio” (C, 620).

De ahí que requiera una serie de
características o propiedades que a
san Josemaría le gustaba enumerar:
sincera; sin reticencias ni
comentarios indebidos; atenta, lo que
significa “escuchar”; inteligente,
poniendo en ejercicio el propio saber
y la propia capacidad de iniciativa en



servicio de la ejecución de lo
mandado; pronta, sin dilación o
retraso innecesarios; confiada;
íntegra, etc. (cfr. ECP, 17 y 42, donde
remite al ejemplo de san José; C, 616,
619, 623, 627; F, 231; S, 379, 380, 572,
578).

Los tratados de ética y de teología
moral se han ocupado copiosamente
de diversas cuestiones relacionadas
con la obediencia, sea en referencia a
esta virtud, sea al hablar de la
justicia y del conjunto de las virtudes
sociales, al analizar la naturaleza y
fundamento de las leyes, al
considerar los derechos y deberes de
la persona en cuanto ser social, etc.
Han desarrollado así una doctrina
amplia, completada con una variada
casuística (en qué casos es lícito no
obedecer a un mandato, cuándo se
puede –e incluso se debe– acudir a la
objeción de conciencia...). Aunque en
la predicación de san Josemaría no
faltan referencias a esas cuestiones,



no parece necesario entrar aquí en
su consideración detenida; nos
podemos, por eso, limitar a los
principios generales ya esbozados.

2. La obediencia en el contexto de
la comunidad eclesial

“Fue voluntad de Dios santificar y
salvar a los hombres, no
aisladamente, sin conexión alguna de
unos con otros, sino constituyendo
un pueblo, que le confesara en
verdady le sirviera santamente” (LG,
9). Fruto de esa voluntad divina es la
Iglesia, signo y sacramento de una
salvación destinada a la humanidad.
Habiendo sido incorporado a la
Iglesia por el Bautismo, el cristiano,
varón o mujer, crece en el seno de la
comunidad cristiana, en la que tiene
acceso a la palabra de Dios y a esas
fuentes de vida que son los
sacramentos. La Iglesia es, como
señala también el documento arriba
citado (cfr. LG, 11), una comunidad 



organice structa, orgánicamente
estructurada, con una configuración
que, partiendo de la distinción entre
sacerdocio común (sacramento del
Bautismo) y sacerdocio ministerial
(sacramento del Orden), comprende
una diversidad de instituciones
surgidas de la acción del Espíritu
Santo y de desarrollos históricos. En
la Iglesia hay, pues, una igualdad y
fraternidad radicales, y al mismo
tiempo una autoridad, una jerarquía.
Y, por tanto, obediencia.

Aquí la enseñanza de san Josemaría
está informada por un principio
fundamental: el reconocimiento
sincero de la asistencia que el
Espíritu Santo presta a la Iglesia y,
por tanto, la necesidad de actuar en
todo momento con actitud de fe. De
ahí que, más que de simple
obediencia, habla de amor, de
unidad, de fidelidad filial: “¡Qué
alegría, poder decir con todas las
veras de mi alma: amo a mi Madre la



Iglesia santa!” (C, 518). “Ese grito
–«serviam!»– es voluntad de «servir»
fidelísimamente, aun a costa de la
hacienda, de la honra y de la vida, a
la Iglesia de Dios” (C, 519).

Para concretar algo más lo que
implica la obediencia en la Iglesia,
podemos señalar dos campos
fundamentales:

a) Ante todo, la obediencia de la fe
(cfr. Rm 10, 16), la aceptación
rendida de la fe que trasmite la
Iglesia y, en ella, el magisterio
ejercido por los obispos y
particularmente por el Romano
Pontífice. Se trata de verdadera
obediencia, pues el contenido u
objeto de la fe trasciende la razón
humana, y por tanto reclama la
adhesión profunda y confiada al
magisterio eclesiástico (S, 275; F, 133,
581). Pero, de otra parte, trasciende
el concepto de obediencia, pues no se
trata de rendir la propia voluntad



ante la de otro, sino de acoger un
testimonio y, al hacerlo, abrirse a la
verdad que ese testimonio trasmite,
dejándose llenar de la “luz”, del
“esplendor”, de la “seguridad”, del
“calor” que la fe implica (cfr. C, 575).

b) Pero la Iglesia ha recibido de
Cristo no sólo la misión de transmitir
la verdad revelada, sino también la
de guiar al cristiano, orientando su
conducta para que cumpla todo lo
que Cristo ha mandado (cfr. Mt 28,
30). Hay, por eso, en la vida de la
Iglesia, mandamientos y preceptos
(la Misa dominical, por ejemplo), que
el cristiano está llamado a cumplir, y
a cumplir “fielmente” (cfr. C, 522), y
hay también consejos (la práctica de
determinadas devociones, también
por ejemplo), que deben ser
recibidos y considerados con la
atención y docilidad que su origen
reclama. La disciplina eclesiástica es,
por lo demás, amplia y deja un
dilatado espacio a la iniciativa



individual en todo lo referente a esa
busca de la santidad y a ese ejercicio
del apostolado a los que todo
cristiano, en razón de su bautismo,
está llamado.

En el seno de la Iglesia, en ocasiones
como efecto de una inspiración
especial del Espíritu Santo, en otras
como fruto de la iniciativa de
personas o de instituciones
concretas, hay múltiples
instituciones con finalidades
apostólicas, educativas, asistenciales,
etc., que en uno u otro campo
desarrollan la misión de la Iglesia o
contribuyen a ella. Todas estas
instituciones poseen, más
determinada, en algunos casos,
menos definida, en otros, una
estructura de gobierno, lo que
conlleva relaciones de decisión y de
obediencia. En los capítulos de
Camino y Surco que san Josemaría
dedica a la obediencia, se contienen
diversos puntos que hacen



referencia a esta realidad. Citemos
tres que nos parecen significativos:
“En los trabajos de apostolado no hay
desobediencia pequeña” (C, 616);
“¡Qué lástima que quien hace cabeza
no te dé ejemplo!... –Pero, ¿acaso le
obedeces por sus condiciones
personales?... ¿O el «obedite
praepositis vestris» –«obedeced a
vuestros superiores?», de San Pablo,
lo traduces, para tu comodidad, con
una interpolación tuya que venga a
decir..., siempre que el superior
tenga virtudes a mi gusto?” (C, 621,
citando Hb 13, 17); “No amas la
obediencia, si no amas de veras el
mandato, si no amas de veras lo que
te han mandado” (S, 375).

3. Dimensión teologal de la
obediencia cristiana

Cuanto antecede es, sin duda,
importante, pero si nos quedáramos
ahí, permaneceríamos en la
superficie de lo que la fe cristiana



manifiesta respecto de la obediencia.
El dato fundamental, y podríamos
decir específico, del mensaje
cristiano sobre la virtud de la
obediencia está relacionado con la
revelación del amor de Dios hacia los
hombres, con la proclamación de su
paternidad, de su atención a la
criatura humana, a la que acompaña
con amor de Padre en todas las
circunstancias de su vida. La
conciencia de esa paternidad, y de la
correspondiente filiación, lleva al
cristiano a asumir la propia
existencia sabiendo que puede
afrontar todo momento, toda tarea,
viviéndola con conciencia de la
cercanía amorosa de Dios, y por tan-
to con actitud de amor, de adoración,
de obediencia, de deseos de cumplir
en todo instante la voluntad divina.

La virtud de la obediencia adquiere
así los rasgos propios de una virtud
general (S.Th., I-II, 9-104), de una
virtud que hace referencia sobre



todo a lo que determina la autoridad
de la Iglesia, a quien tiene función de
gobierno en los distintos ámbitos de
la sociedad civil, a la totalidad de la
existencia. Ya que, como escribe san
Pablo, “no hay autoridad que no
venga de Dios: las que existen han
sido constituidas por Dios”, de modo
que “quien se rebe- la contra la
autoridad, se rebela contra el
ordenamiento divino” (Rm 13, 1-2); lo
que reclama que se obedezca
también interior- mente, “no sólo por
temor al castigo, sino también por
motivos de conciencia” (Rm 13, 5).
Siempre, claro está, que el mandato
responda a la justicia y no se oponga
al querer de Dios, ya que “hay que
obedecer a Dios antes que a los
hombres” (Hch 5, 29). La obediencia
es, en este sentido, una virtud
general, puesto que impulsa a vivir
de modo que “siempre y en todo” (C,
287) se busque agradar a Dios,
cumplir su voluntad sea cual sea la
vía a través de la que se nos



manifieste. De ahí la exclamación
que encontramos en Forja: “Ojalá
pueda decirse que la característica
que define tu vida es «amar la
Voluntad de Dios»” (F, 48), porque en
la identificación con la voluntad
divina está la plena realización de la
persona humana, y la fuente de la
felicidad que, incoada en el vivir
terreno, desemboca en la eternidad.

Esta comprensión teologal de la
obediencia se completa, en san
Josemaría, con dos consideraciones
fundamentales. En primer lugar, la
conciencia de la dignidad de la
persona humana, no sólo criatura,
sino hijo de Dios. De ahí un fuerte
acento puesto en la relación entre
obediencia y libertad: no hay
verdadera obediencia sin libertad, y
la libertad se realiza en relación al
bien y, por tanto, incluye la
obediencia cuando es a través del
mandato como el bien se manifiesta.
“Hemos de estimar especialmente la



obediencia. Soy muy amigo de la
libertad, y precisamente por eso
quiero tanto esa virtud cristiana.
Debemos sentirnos hijos de Dios, y
vivir con la ilusión de cumplir la
voluntad de nuestro Padre. Realizar
las cosas según el querer de Dios,
porque nos da la gana, que es la
razón más sobrenatural” (ECP, 17).
“El espíritu del Opus Dei, que he
procurado practicar y enseñar desde
hace más de treinta y cinco años –
añade inmediatamente–, me ha he-
cho comprender y amar la libertad
personal. Cuando Dios Nuestro Señor
concede a los hombres su gracia (...)
es como si les tendiera una mano,
una mano paterna llena de fortaleza,
repleta sobre todo de amor, porque
nos busca uno a uno, como hijas e
hijos suyos, y porque conoce nuestra
debilidad. Espera el Señor que
hagamos el esfuerzo de coger su
mano, esa mano que Él nos acerca:
Dios nos pide un esfuerzo, prueba de
nuestra libertad. Y para saber



llevarlo a cabo, hemos de ser
humildes, hemos de sentirnos hijos
pequeños y amar la obediencia
bendita con la que respondemos a la
bendita paternidad de Dios” (ibidem;
cfr. AD, 28-31). La obediencia, y la
obediencia delicada, llevada hasta el
de- talle, no es señal de servilismo y
de inmadurez, sino por el contrario,
de “señorío”, de un dominio de la
propia libertad, ordenándola al
servicio, al amor y a la entrega (cfr.
ECP, 19, 173).

La consideración de la obediencia
como fruto de la libertad que tiene
conciencia de su ordenación al bien,
con todo lo que esto implica, se
completa con la referencia a la
identificación con Cristo, que hace
que la obediencia cristiana esté
entrañada en el misterio de la
redención. “Cristo, en cumplimiento
de la voluntad del Padre, inauguró
en la tierra el reino de los cielos, nos
reveló su misterio y con su



obediencia realizó la redención” (LG,
3). En efecto, Dios, en su infinita
sabiduría y bondad, creó y decretó
elevar a los hombres a participar de
la vida divina y, como ellos hubieran
pecado en Adán, no los abandonó al
poder de la muerte sino que llevó a
cabo su designio según una
modalidad redentora que pasa por la
amorosa y obediente entrega a la
muerte de su pro- pio Hijo, en
oblación salvífica por todos los
hombres (cfr. Rm 5, 19). Por eso,
desde su entrada en el mundo (cfr.
Hb 10, 5) hasta su muerte (cfr. Flp 2,
8), la vida de Cristo está marcada por
una obediencia filial que nace de su
amor al Padre (cfr. Jn 4, 34). En esta
realidad radica el origen y el
fundamento de la obediencia como
virtud cristiana: en la libre, amorosa
y confiada identificación con Cristo,
y, en Cristo, con la voluntad
redentora de Dios Padre.



Estas realidades constituyen el 
humus de las enseñanzas de san
Josemaría sobre la obediencia.
Comentémoslo glosando a
continuación sus coordenadas.

a) Trinitaria e histórico-salvífica

Para san Josemaría, la obediencia no
se basa en razones humanas, aunque
éstas –como la eficacia, el orden, la
disciplina o, incluso, la abnegación o
el mismo amor– sean reconocidas y
estimadas en todo su valor, sino en
motivaciones teológicas, derivadas
del marco trinitario e histórico-
salvífico en el que la Escritura sitúa
el significado y el alcance de la
obediencia. Se trata de razones
radicadas en la fe en Cristo: “El Verbo
baja del Cielo y toma nuestra carne
con este sello estupendo de la
libertad en el sometimiento” (AD, 25)
y, llegada su hora, “se humilló a sí
mismo, obedeciendo hasta la muerte
y muerte de cruz” (Flp 2, 8), para dar



así cumplimiento al designio del
Padre. Cristo redentor obedece filial
y amorosamente con el deseo de
restituir al Padre la gloria lesionada
por la ofensa de los hombres, y para
ofrecer esta salvación perdida. Cristo
se convierte así en el puente, en el
arcaduz por el que el Amor de Dios
fluye en el interior de los corazones
que, reanimados por la caridad y
correspondiendo a la gracia del
Espíritu Santo, aprenden a obedecer
siguiendo las huellas del Verbo
encarnado (cfr. ECP, 84). En esta
respuesta humana, incoada en el fiat
obediente de María (cfr. ECP, 173; AD,
25), se hace presente, de algún modo,
el misterio de Jesús obediente,
contribuyendo así con Él a la gloria
de Dios y a la salvación de la
humanidad. Desde las coordenadas
del eterno proyecto creador y
redentor de la Trinidad, y de su
economía en la historia de la
salvación por las misiones del Hijo y
del Espíritu Santo, es como san



Josemaría ilumina la lógica de esta
virtud.

b) Cristocéntrica

La predicación del fundador del
Opus Dei toma constantemente
inspiración del texto evangélico,
llevando al interlocutor a imitar y a
tratar personalmente a Cristo. Su
discurso adopta siempre una
perspectiva cristocéntrica, en la que
la obediencia apa- rece connotada
por dos rasgos inseparables: su perfil
cristológico y su virtualidad
cristiconformadora.

El primero se apoya en un dato
bíblico central: Cristo obedeció. La
obediencia cristiana tiene su modelo
en el Hijo de Dios, que se hace
hombre y secunda con su vida el
cumplimiento del designio salvífico
del Padre. Dos son los textos
neotestamentarios más recurrentes
en su predicación: Lc 2, 51 y Flp 2, 8.
Para san Josemaría, la obediencia



caracteriza de modo tan central la
existencia de Cristo, que adquiere la
categoría de síntesis biográfica: “Los
Santos Evangelios nos han
transmitido otra biografía de Jesús,
resumida en tres palabras latinas,
que nos da la respuesta: erat subditus
illis (Lc 2, 51), obedecía” (ECP, 17).
Todo el arco de la vida terrena del
Hijo de Dios, desde que entra en el
mundo por la Encarnación (Lc 1, 26),
hasta que entrega su espíritu en la
Cruz (Flp 2, 8), permanece bajo el
signo de la obediencia filial, de una
adhesión amorosa y rendida a la
voluntad de Dios. Desde esta
perspectiva, que tiene como
trasfondo la escena del Calvario, los
años de la infancia y juventud de
Cristo, su obediencia oculta en
Nazaret, resultan especialmente
luminosos y elocuentes: “Miremos de
nuevo el ejemplo de Cristo. Jesús
obedece, y obedece a José y a María.
Dios ha venido a la tierra para
obedecer, y para obedecer a las



criaturas” (ECP, 17). El sometimiento
del Hijo a los planes de Dios durante
todo el tiempo de su vivir “ordinario”
aparece, en su sobria normalidad,
cargado de un significado salvífico
que se desvela plenamente en el
Gólgota: “con el anonadamiento, con
la sencillez, con la obediencia: con la
divinización de la vida corriente y
vulgar de las criaturas, el Hijo de
Dios fue vencedor” (ECP, 21).

El segundo rasgo –virtualidad
cristiconformadora– indica que
Cristo obediente, plenamente
identificado por amor a la voluntad
de su Padre, no es sólo un mero
ejemplo, sino un modelo que el
Maestro interior –el Espíritu Santo–
reproduce en la vida del cristiano
con la colaboración de su libertad. En
ese camino de identificación con
Cristo, de “cristificación” (cfr. CECH,
p. 268), que es la senda de la
santidad, la obediencia tiene una
especial función



“cristiconformadora”: inclina a
incorporar la propia voluntad a la
adhesión amorosa y filial de Cristo
respecto al querer de su Padre. La
comprendemos así como la virtud
por “la que respondemos a la bendita
paternidad de Dios” (ECP, 17); y, por
tanto, como una actitud de hijos, no
de esclavos; como una actitud llena
de señorío y de amor, no de
servilismo.

Sin la obediencia no puede haber
auténtico seguimiento ni plena
identificación con Cristo, pues su ser
Hijo se manifiesta precisamente
como adhesión amorosa al Padre. La
obediencia es, en consecuencia,
virtud central, eminentemente
positiva y fe- cunda, que reproduce
misteriosamente en el cristiano el
núcleo mismo del misterio de Cristo,
su sí filial y completo a Dios Padre.
“Hay que morir a uno mismo, para
renacer a una vida nueva. Porque así
obedeció Jesús, hasta la muerte de



cruz, mortem autem crucis. Propter
quod et Deus exaltavit illum (Flp 2, 8).
Y por esto Dios lo exaltó. Si
obedecemos a la voluntad de Dios, la
Cruz será también Resurrección,
exaltación. Se cumplirá en nosotros,
paso por paso, la vida de Cristo” (ECP,
21).

c) Filial y fundamentada en la fe, la
esperanza y el amor

La constante invitación de san
Josemaría a mirar y a identificarse
con Cristo, Hijo obediente del Padre,
va acompañada de esta otra: la
llamada a vivir una “obediencia
rendida a la voluntad de Dios” (ECP,
19). Se trata de una disposición
estable, de una apertura sin
defensas, de una radical y completa
adhesión al querer divino que ha de
brotar del corazón de los hijos de
Dios. La vida de Cristo no tuvo “otro
sentido que el de obedecer a la



voluntad de Dios” (ECP, 21), y así ha
de acontecer en la vida del cristiano.

Este movimiento filial que implica la
virtud cristiana de la obediencia se
opone, en san Josemaría, tanto a la
pasividad como al esfuerzo
voluntarista. Es siempre el fruto de
su engarce con los ejes de toda vida
cristiana: las virtudes teologales y los
dones del Espíritu Santo (cfr. ECP,
43). Como señala el que fue su
primer sucesor al frente del Opus
Dei, san Josemaría “amaba la
obediencia porque la contemplaba
en conexión con las virtudes más
importantes: desde la fe a la caridad,
des- de la humildad a la
sencillez” (del Portillo, 1993, p. 197).
La obediencia se apoya en las
virtudes que acompañan la vida de la
gracia y, en sinergia con ellas,
caracteriza el obrar de los hijos de
Dios. La virtud aparece así
firmemente radicada en la vida
teologal y lleva el sello y el



dinamismo de su impronta
sobrenatural.

Para san Josemaría, la vida cristiana
se teje con los hilos de fibras
humanas y divinas: la voluntad de
un hijo que, como la de Cristo, enlaza
con la de su Padre Dios. En esta
comunión de voluntades, la
inclinación propia de la obediencia
juega un papel clave. Ciertamente la
respuesta filial –obediente– del
cristiano al querer de Dios Padre
exige sacrificio, entrega y, en
ocasiones, renuncia. Sin embargo, la
fuente de la que esa respuesta se
alimenta no está en el sacrificio o en
la renuncia –aunque éstos se
precisen– sino en el amor, y por
tanto en las virtudes teologales y en
la acción del Espíritu Santo, que
suscita la sintonía –que es
“docilidad” (ECP, 130)– con el querer
divino. Dios mismo, en definitiva,
hace posible la respuesta filial y libre
–obediente– a sus planes.



La obediencia procede de una fe
humilde y dócil, llena de una
confianza en Dios, a la vez activa y
rendida (cfr. ECP, 42), porque la
voluntad divina “no se manifiesta
con bombo y platillo” (ECP, 17), decía
san Josemaría con expresión gráfica.
De hecho, “a veces el Señor sugiere
su querer como en voz baja, allá en
el fondo de la conciencia: y es
necesario escuchar aten- tos, para
distinguir esa voz y serle fieles. En
muchas ocasiones, nos habla a través
de otros hombres, y puede ocurrir
que la vista de los defectos de esas
personas, o el pensamiento de si
están bien informa- dos, de si han
entendido todos los datos del
problema, se nos presente como una
invitación a no obedecer” (ibidem).
La obediencia supera esas
dificultades abriéndose al querer de
Dios, que la mirada de fe –la “visión
sobrenatural”– lleva a reconocer
como Padre, de modo que el
obedecer se configura según su



forma propia, reproduciendo la
fisonomía que la respuesta de amor
adoptó en Cristo: el servicio a su
Padre y a todos los hombres. “El
Amor no pide derechos: quiere
servir. Él ha recorrido primero el
camino. Jesús, ¿cómo obedeciste tú?
(…). Hay que salir de uno mismo, 
complicarse la vida, perderla por
amor de Dios y de las almas”(ECP,
19). La obediencia se edifica, además,
sobre la esperanza, porque el
cristiano sabe que su respuesta filial
a Dios –aunque comporte
sufrimiento– le permite pregustar, ya
aquí en la tierra, el triunfo definitivo
de Cristo: “si hemos imita- do a Cristo
en hacer el bien –en obedecer y en
llevar la Cruz, a pesar de nuestras
mi- serias–, resucitaremos como
Cristo: surrexit Dominus vere! (Lc 24,
34), que resucitó de verdad” (ECP,
21). Y finalmente sobre el amor, ya
que “el secreto para dar relieve a lo
más humilde, y aun a lo más
humillante, es amar” (C. 418); “¿Que



cuál es el fundamento de nuestra
fidelidad? –Te diría, a grandes rasgos,
que se basa en el amor de Dios, que
hace vencer todos los obstáculos: el
egoísmo, la soberbia, el cansancio, la
impaciencia...” (F, 532)

Para san Josemaría, la obediencia
cristiana tiene su engarce en la vida
teologal y se forja en su fragua,
haciendo al cristiano capaz de vivir
de un modo nuevo –divino– en la
tierra: filial y confiadamente situado
ante un Padre que lo busca
personalmente y espera en todo
momento la respuesta a su amoroso
designio; con la alegre y serena
certeza –apoyada en la promesa
divina– de que, con su gracia,
resucitará con Cristo si acoge hasta el
fin la amable, aunque también
exigente, voluntad divina. Por eso el
cristiano mira siempre a Cristo. Y
también a Santa María, porque la
vida de la Madre de Dios, y la de su
esposo san José, constituyen la



realización más acabada de esa
obediencia que tiene en Cristo la
fuente y el modelo (cfr. ECP, 41-43,
173).

4. La obediencia en la vida de san
Josemaría

San Josemaría fue un fiel “hijo de la
obediencia” (1 P 1, 14). Su entera
biografía estuvo marcada por la
obediencia, de modo que su vida es
inseparable de sus enseñanzas, y
constituye un testimonio de primer
orden y un criterio hermenéutico de
lo que estas enseñanzas contienen.
Desde el 2 de octubre de 1928, la
obediencia de san Josemaría se forjó
como paciente búsqueda, atenta y
confiada escucha, amorosa acogida y
correspondencia filial al carisma y a
la misión que Dios le había desvelado
y confiado. Desde entonces, se abocó
enteramente al encargo divino (cfr.
AVP, I, pp. 308 ss.).



Por eso, su obediencia se manifiesta
de modo particular durante la
acogida, el despliegue y la realización
del carisma fundacional, así como en
su traducción canónica. Como
señalan los estudiosos del ca- mino
jurídico de la institución, la sumisión
filial del fundador al plan divino
significó, por una parte, “esfuerzo de
coherencia con la inspiración
originaria, como fidelidad a una luz
inicial, que va poco a poco des-
plegando sus virtualidades”, y, por
otra, “implicó (...) mucho más:
dejarse llenar del don recibido,
encarnarlo en la propia existencia,
transmitirlo a otros, defenderlo
frente a posibles y reales
incomprensiones. Y todo, sin
cerrarse en sí mismo, sino, al
contrario, abriéndose a la entera
Iglesia, dejándose juzgar por Ella, ya
que sólo en la Iglesia hay garantía de
verdad, y sólo en y por la Iglesia toda
concreta misión cristiana puede
alcanzar su objetivo” (IJC, p. 15).



En su respuesta al plan de Dios, san
Josemaría puso la única aspiración
de su vida.Con imagen familiar,
decía: “Señor, tu borrico quiere
merecer que le llamen el que ama la
Voluntad de Dios” (Apuntes íntimos,
n. 711, 28-IV-1932: AVP, II, p. 531).
Este anhelo constituyó hasta tal
punto el hilo conductor de su entera
existencia que, en él, vida y
obediencia a la vocación-misión
divina se entrelazan y fusionan. En
esa inseparable unidad formó
también a numerosos cristianos y a
los fieles –sacerdotes y laicos– del
Opus Dei (cfr. del Portillo, 1993, pp.
197-199).

5. El camino de la obediencia de los
hijos de Dios en medio del mundo

En conformidad con el camino
fundacional y la proclamación de la
vocación universal a la santidad y al
apostolado que el carisma
fundacional implica, san Josemaría



recordó que el ámbito en el que Dios
llama al cristiano corriente al
seguimiento de Cristo es el mundo, el
existir, vivir y actuar ordinario. Ahí
se encuentra el lugar teológico –y no
meramente sociológico– en el que
Dios espera de los hombres una
respuesta libre y obediente a su plan
salvífico (cfr. CONV, 114). El camino
de la santidad –y, por tanto, de la
obediencia– del cristiano corriente, a
imitación de lo que fue la obediencia
de Cristo en sus años de vida oculta,
atraviesa las condiciones ordinarias
de su existencia mundana (cfr. ECP,
20-21). “Desde 1928 comprendí con
claridad que Dios desea que los
cristianos tomen ejemplo de toda la
vida del Señor. Entendí
especialmente su vida escondida, su
vida de trabajo corriente en medio
de los hombres: el Señor quiere que
muchas almas encuentren su camino
en los años de vida callada y sin
brillo. Obedecer a la voluntad de
Dios es siempre, por tanto, salir de



nuestro egoísmo; pero no tiene por
qué reducirse principalmente a
alejar- se de las circunstancias de la
vida de los hombres, iguales a
nosotros por su esta- do, por su
profesión, por su situación en la
sociedad” (ECP, 20). En este
horizonte, el ejercicio de la
obediencia adquiere rasgos y
concreción eminentemente seculares
y laicales, aunque no por eso menos
exigen- tes: “Hemos de amar a Dios,
para así amar su voluntad y tener
deseos de responder a las llamadas
que nos dirige a través de las
obligaciones de nuestra vida
corriente: en los deberes de estado,
en la profesión, en el trabajo, en la
familia, en el trato social, en el
propio sufrimiento y en el de los de-
más hombres, en la amistad, en el
afán de realizar lo que es bueno y
justo” (ECP, 17).

Es un hecho, por lo demás, que los
ámbitos de la existencia secular son



muy variados: la familia, la vida
profesional, la enseñanza, la política,
la diversión. Y que cada uno de esos
ámbitos tiene sus leyes propias, de
modo que la obediencia presenta
matices e implicaciones diversas en
cada uno de ellos. En ese contexto, y
teniendo presente cuanto enseñan la
deontología y la teología moral,
enseñó siempre que el cristiano debe
no sólo respetar, sino cumplir, esas
leyes, y proclamó que la actividad del
Opus Dei se desarrolla en todo
momento en plena coherencia con
las le- yes civiles de cada país (cfr.
CONV, 30). Todos los fieles del Opus
Dei –al igual que los demás
cristianos– deben “vivir el espíritu
evangélico en el ejercicio de su
profesión”, lo que “exige de ellos”
que vivan “escrupulosamente la
justicia y la honestidad”, cumpliendo
“todas las leyes del país” y evitando
“cualquier clase de partidismos o
favoritismos” (CONV, 52)



El camino de la obediencia en medio
del mundo es, para san Josemaría, no
sólo testimonio de hombría de bien y
del sentido de la justicia, sino vía de
auténtica santificación e,
inseparablemente, de participación
en la obra redentora que Cristo
realizó mediante su filial sumisión al
diseño del Padre. Con su obediencia
en lo ordinario, los fieles laicos
redimen con Cristo porque, al
descubrir y acoger los
requerimientos divinos que se
esconden en la vida corriente,
asimilan su voluntad al sí de Cristo al
Padre y, como Él, dan su vida en
amoroso servicio por sus iguales.

6. Obediencia, libertad y
responsabilidad personal del
cristiano

La llamada a reconducir en Cristo la
creación a Dios desde la misma
entraña del mundo, determina que el
campo propio y específico –aunque



no exclusivo– en el que los fieles
laicos han de vivir la virtud de la
obediencia sea el ámbito temporal.
En ese orden han de actuar con
libertad y responsabilidad
personales, es decir, con pericia
profesional y con una conciencia
bien formada, mediante el debido
conocimiento de los principios de
orden moral que la Jerarquía
interpreta y enseña, y asumiendo en
nombre propio la responsabilidad de
las decisiones que adopten y de las
actuaciones a las que preceden. Esa
libertad y responsabilidad en lo
temporal comporta que, junto a la
unidad en la fe, se dé un amplio y
legítimo pluralismo entre los laicos
respecto a sus libres actuaciones
personales en materias de tipo
profesional, social, político, etc., ya
que la doctrina católica no crea
dogmas en materias opinables.

Estamos ante una enseñanza
constantemente pregonada en la



vida y en el ministerio de san
Josemaría: la obediencia del cristiano
a Dios y a la autoridad de la Iglesia
no está reñida con la libertad y la
responsabilidad personal en el orden
temporal; es más, la realización de
los planes divinos en ese orden –a la
que los laicos están convocados por
llamada divina– pasa por una
obediencia sobrenatural y, a la vez
libre e inteligente, reflexiva, madura,
responsable. La ilustraba así: “Un
hombre sabedor de que el mundo –y
no sólo el templo– es el lugar de su
encuentro con Cristo, ama ese
mundo, procura adquirir una buena
preparación intelectual y
profesional, va formando –con plena
libertad– sus propios criterios sobre
los problemas del medio en que se
desenvuelve; y toma, en
consecuencia, sus propias decisiones
que, por ser decisiones de un
cristiano, proceden además de una
reflexión personal, que intenta
humildemente captar la Voluntad de



Dios en esos detalles pequeños y
grandes de la vida. Pero a ese
cristiano jamás se le ocurre creer o
decir que él baja del templo al
mundo para representar a la Iglesia,
y que sus soluciones son las
soluciones católicas a aquellos
problemas” (CONV, 116-117). En toda
su actuación temporal, el cristiano
actúa con libertad personal y, por
tanto, con responsabilidad también
personal.

María Pilar Río

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/obediencia-
voz-diccionario-san-josemaria-escriva-

balaguer/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/obediencia-voz-diccionario-san-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-es/article/obediencia-voz-diccionario-san-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-es/article/obediencia-voz-diccionario-san-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-es/article/obediencia-voz-diccionario-san-josemaria-escriva-balaguer/

	Obediencia (Voz del diccionario de San Josemaría Escrivá de Balaguer)

