opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (XVI): La
obediencia, apertura
del corazon

Permanecer abiertos a la voz de
Dios nos ensancha el corazon;
nos permite estar, como Jesus,
en las cosas de nuestro Padre.

30/01/2023

Maria y José «iban todos los afios a
Jerusalén para la fiesta de la
Pascua» (Lc 2,41). Todos los varones
del pueblo de Israel debian hacerlo.
Como otras mujeres, Maria



acompafiaba a su esposo en este
viaje de oracion y de recuerdo de los
prodigios de Dios en favor de su
pueblo. ¢Y Jesus? Es posible que
empezara a acompanar a sus padres
desde muy pronto. En todo caso,
sabemos que viajo con ellos cuando
tenia doce afios. Y en esa ocasion
sucedi6 algo insolito.

Sorpresa

En el trayecto hacia Jerusalén y
durante la estancia en la Ciudad
Santa todo transcurrié con
normalidad. También fue asi durante
la primera jornada del regreso; o eso
les pareci6 a Maria y José, hasta que
se dieron cuenta de que el Nifio no
estaba en la comitiva. Tuvieron que
desandar el camino. Tampoco en
Jerusalén consiguieron dar con EL. A
medida que pasaba el tiempo, su



angustia crecia. San Josemaria se
imagina a Maria y a José llorando por
la preocupacion y la impotencia: ya
no sabian qué hacer™.

Al tercer dia se dirigieron una vez
mas al Templo, probablemente para
rezar y ver si podian obtener algun
indicio sobre el paradero de Jesus.
Quizas alguien, respondiendo a sus
pesquisas, les indicé que con los
doctores de la Ley habia un nifio que
podia responder a su descripcion.
Efectivamente, alli lo encontraron y
se quedaron maravillados (Lc 2,48).

También quienes oian al Nifio
estaban asombrados (Lc 2,47),
aunque el motivo de su sorpresa era
distinto del que provocd la
admiracion de Maria y José. Los
doctores se asombraban de la
sabiduria y de las respuestas de
Jesus. Para sus padres esto no era
una novedad. Silo era, en cambio, la
actuacion del Sefior. De ahi que



Maria pregunte por la razon de tan
extraordinario comportamiento:
«Hijo, ¢por qué nos has hecho esto?
Mira que tu padre y yo, angustiados,
te buscabamos» (Lc 2,48).

La respuesta del Sefior no es menos
sorprendente que su conducta. De
hecho, ellos no comprendieron lo
que les dijo (cfr. Lc 2,50). Nos
interesa profundizar en esa
respuesta, porque puede ensefiarnos
muchas cosas sobre las disposiciones
de Jesus, a quien queremos imitar.
No nos basta una explicacion que
banalice el dramatismo del didlogo.
Vamos a concentrar, pues, nuestra
atencion en tres ensefianzas de este
evento. Dos de ellas las
descubriremos en la actitud del
Sefior; la tercera, en la reaccion de
Santa Maria.




La voluntad del Padre

«¢No sabiais que es necesario que yo
esté en las cosas de mi Padre?» (Lc
2,49). Desde luego que lo sabian. Con
su pregunta, Jesus lo da por
supuesto. Simplemente quiere hacer
notar la conexion entre un
comportamiento que les resultaba
sorprendente y el principio que lo
hace comprensible y razonable.

Sila respuesta de Jesus dejo
perplejos a Maria y a José, con mas
motivo la manera de actuar de un
cristiano podra sorprender a veces a
quien no ha descubierto aun el amor
de Dios, y no aspira por tanto a ser
contemplativo, a cultivar un trato
intenso y asiduo con El. Mucho de lo
que hace un cristiano le resultara
perfectamente razonable a una
persona honrada, pero habra detalles
que le pareceran incomprensibles,
porque el fin dltimo hacia el que se



dirige y desde el que razona es
distinto del suyo.

El deseo de estar en las cosas de su
Padre guia la vida de Jesucristo: «mi
alimento es hacer la voluntad del que
me ha enviado» (Jn 4,34); «Padre mio,
si es posible, aleja de mi este caliz;
pero que no sea tal como yo quiero,
sino como quieres Ttu» (Mt 26,39)"”. Y
guia su vida hasta el fin, hasta la
muerte, y «muerte de cruz» (Flp 2,8).
Es precisamente ese amor a la
voluntad del Padre lo que le da un
juicio certero sobre el valor de las
realidades humanas: «mi juicio es
justo, porque no busco mi voluntad
sino la voluntad del que me

envié» (Jn 5,30).

Este criterio es clave para llevar una
vida feliz. Dios es bueno, nos ama®™ y
desea nuestra felicidad aqui en la
tierra, y para siempre en el cielo.
Nadie como El, ni siquiera nosotros

mismos, sabe qué contribuye a



edificar esa felicidad, a crear en
nosotros las condiciones que nos
capacitan para descubrir, apreciar y
dejarnos conquistar por todo el bien
—Dios mismo, el Espiritu Santo—
que El infunde en nosotros.

Amar la voluntad de Dios no consiste
en aceptar someterse a unas reglas
en vista de un premio que se nos
concedera si superamos ciertas
pruebas. Consiste mas bien en
confiar en el amor de Dios y en
edificar nuestra vida sobre esa
confianza, porque sabemos que el
Sefior desea compartir con nosotros
su felicidad: «<nosotros hemos
conocido el amor que Dios nos tiene
y hemos creido en él. Dios es amor, y
quien permanece en el amor
permanece en Dios y Dios en €l» (1 Jn
4,16).

En la escena que estamos
considerando, Jesus nos recuerda
que vale la pena buscar la voluntad



de Dios, también si para hacerlo
fuese necesario sufrir, e incluso
hacer sufrir. Ahora bien, a veces
puede resultarnos menos claro como
realizar en la practica el deseo de
hacer lo que Dios quiere. ¢Cudl es la
voluntad de Dios aquiy ahora? Si
estamos ante la disyuntiva de robar o
respetar la propiedad ajena, o bien
de decir la verdad o mentir para
obtener una ventaja econdmica, la
respuesta es evidente. Pero hay
muchas otras situaciones en las que
es mas dificil discernir, porque
varias de las opciones pueden ser
buenas y dudamos de cual es la
preferible en ese caso concreto: la
aceptacion de un empleo, una
compra, un viaje, un plan de
descanso, un cambio de nuestro
horario habitual, etc.

Podemos pensar en Jesus Nifio
planteandose qué debia hacer en esa
ocasion: jme quedo en Jerusalén
para aprovechar esta oportunidad,



aun cuando ya no tengo ocasion de
avisar a mis padres, o he de regresar
con ellos y ahorrarles un disgusto? Al
tomar su decision, el Senor nos
ensefia que en ese juicio nadie nos
puede sustituir. Somos nosotros
quienes tenemos que enfrentarnos a
la situacion y decidir: la
responsabilidad es toda nuestra.

Naturalmente, esto no supone negar
el valor del consejo ajeno. Al
contrario. Nadie nos puede sustituir,
pero nos pueden ayudar. Basta
conocerse un poquito para advertir
la propia insuficiencia y el desorden
que el pecado original genera en
nuestros deseos, razonamientos y
comportamientos. Nos damos cuenta
de que nuestros sentimientos —
amores, miedos— pueden restar
objetividad a nuestro juicio, o de que
nos pueden faltar datos que quiza
solo tengamos si consideramos la
situacion desde otros puntos de vista.
De ahi la importancia de permanecer



abiertos a lo que otros ven. Esto, que
es tan evidente, a veces es dificil de
aceptar; especialmente si el
comportamiento sobre el que
deliberamos nos atrae o nos cuesta
mucho. Por eso resulta esencial la
constante disposicion de tener en
mucho los consejos que recibimos de
las personas que nos quieren y
tienen la gracia de Dios para
ayudarnos; necesitamos valorarlos
como una ayuda con la que el Sefior
cuenta para que sepamos discernir
cual es su voluntad.

«El consejo de otro cristiano (...) es
una ayuda poderosa para reconocer
lo que Dios nos pide en una
circunstancia determinada; pero el
consejo no elimina la
responsabilidad personal: somos
nosotros, cada uno, los que hemos de
decidir al fin, y habremos de dar
personalmente cuenta a Dios de
nuestras decisiones»". Precisamente
porque nos interesa hacer por



encima de todo la voluntad de Dios,
necesitamos el consejo ajeno, que
nos ayuda a descubrir nuestros
«angulos ciegos» cuando, en lo
grande y en lo pequerio, buscamos
respuesta a la pregunta mas
importante de la vida: Sefior, ;qué
quieres de mi?

A veces también podremos recibir
indicaciones de parte de quien tiene
autoridad para darlas. En esos casos,
resulta iluminante la insistencia de
san Josemaria en que la obediencia
no debe ser ciega, sino siempre
inteligente™. Obedecer no significa
acoger sin reflexion una decision de
otro. La obediencia es inteligente
también cuando nuestra razon juzga
cual es la mejor manera de seguir la
indicacion recibida y hacerla propia.
Incluso en los casos en que se nos
escapan algunas circunstancias,
nuestra obediencia puede seguir
siendo inteligente y no ciega.



Sefior, ¢qué quieres de mi? Desde
este punto de vista, se comprende la
grandeza de esta virtud cristiana.
Quien obedece no se empequeriece;
al contrario, se hace grande por su
disposicion a hacer lo que Dios
quiere, hasta el punto de que desea
no enganarse en el momento de
discernir como ponerlo en practica.
Anhela asemejarse al modo filial en
que Jesus desea llevar adelante los
planes misericordiosos de su Padre.
Por esto, para obedecer hace falta
tener un corazon grande, un corazon
de hijo; sofiar con los suefios de Dios,
aspirar a ser la persona feliz que
Dios quiere que seamos, desear
aventurarnos en sus planes de
salvacion. La obediencia no es, pues,
simple sometimiento, sino apertura;
no es renunciar a ver, sino ser capaz
de hacerlo también con los ojos de
otros que nos quieren y que tienen la
gracia de Dios para guiarnos. Es
superar, con apertura de mente y de
alma, esa tendencia a considerarnos



autosuficientes, que a veces nos
impide ver las cosas con perspectiva
y realismo.

Erat subditus illis

Al final de este episodio, san Lucas
resume en muy pocas palabras la
larga serie de afios que
transcurrieron entre este evento y el
inicio de la vida publica de Jesus: «les
estaba sujeto» (Lc 2,51). Erat subditus
illis: san Josemaria descubria en
estas tres palabras una de las
biografias breves de Jesucristo que
nos proporciona la Sagrada
Escritura'®.

Y aqui se encuentra la segunda
ensefianza que descubrimos en la
actitud del Sefior: aunque su
naturaleza divina le ofreciera
motivos mas que suficientes para
pensar que no le hacia falta dejarse



guiar por sus padres, Jesus nos
ensefia que la autoridad humana —
en la familia, en la sociedad, en la
Iglesia— se ha de respetar. La
necesitamos precisamente porque
nos ayuda a descubrir lo que Dios
quiere. Naturalmente, la autoridad
humana no es infalible y por eso
nadie es capaz de transmitirnos, sin
mas, la voluntad de Dios. Pero
tampoco nosotros mismos somos
infalibles: a veces podemos
engafnarnos. De ahi que sea
razonable e incluso necesario fiarse
de quien tiene autoridad sobre
nosotros, silo que queremos
realmente es hacer la voluntad de
Dios. Porque, aunque no pueda
decirse que la indicacion concreta
que recibimos se identifique
necesariamente con lo que Dios
quiere, estamos convencidos de que
Dios si quiere nuestra disponibilidad
a secundarla, por amor.



Se entiende asi mejor por qué san
Josemaria unia el aprecio a la
obediencia con el amor a la libertad:
«Soy muy amigo de la libertad, y
precisamente por eso quiero tanto
esa virtud cristiana»'”, la obediencia.
Esta afirmacion quiza sorprenda a
quien se acerque por primera vez a
las ensefianzas de san Josemaria.
Instintivamente, tendemos a pensar
en la obediencia y la libertad como
dos enemigos que combaten por
dirigir nuestras acciones: si la
libertad se impone, parece que la
obediencia se anula; si la obediencia
prevalece, parece que la libertad
retrocede. Esta es, sin embargo, una
falacia. Amamos nuestra libertad y
no queremos de ningun modo
renunciar a ella; deseamos ser
plenamente duefios de nuestras
acciones justamente para poder
hacer, porque nos da la gana, lo que
entendemos que Dios quiere. Y es
precisamente ahi, a la hora de amar



su voluntad, donde la obediencia
encuentra su lugar y su razon de ser.

La auténtica obediencia cristiana es
siempre obediencia a Dios, y la
filiacion divina es su soporte, su
razon de ser. Asi se desprende de la
afirmacion de san Josemaria apenas
citada, que continua asi: «<Debemos
sentirnos hijos de Dios, y vivir con la
ilusion de cumplir la voluntad de
nuestro Padre. Realizar las cosas
segun el querer de Dios, porque nos
da la gana, que es la razon mas
sobrenatural»®™. Nos ilusiona estar en
las cosas de nuestro Padre Dios
porque nos da la gana. El criterio de
la autoridad humana nos ayuda a
descubrir qué quiere Dios para
nosotros, es decir, qué significa aqui
y ahora lo que profundamente
queremos nosotros. E incluso si en
alguna ocasion no vemos clara la
linea de accidn propuesta, debemos
confiar en el deseo de ayudarnos que
la anima, y seguimos siendo



plenamente libres. Esa actitud
abierta, esa disponibilidad que echa
sus raices en nuestra libertad de
hijos de Dios, refuerza la apertura de
nuestra razon, la capacidad
valiosisima de dejarnos orientar, de
mantenernos abiertos, de ver con los
ojos de otros y adoptar un punto de
vista distinto del propio: una
capacidad que nos interesa
enormemente formar.

La obediencia nos ayuda, pues, a
realizar lo que profundamente
queremos. Si, en cambio, seguir a
Jesucristo y estar en las cosas de su
Padre —de nuestro Padre— no es
nuestro deseo mas hondo, el que
explica todos los demas, la
obediencia pierde su sentido™ y se ve
como enemiga de la libertad, como
un obstaculo para hacer lo que
queremos.

En la conversacion corriente, se suele
llamar obediencia al hecho de poner



por obra las decisiones u
orientaciones de la autoridad. Pero a
nosotros no nos interesa solo la
obediencia como un acto puntual,
sino como una virtud, porque
queremos parecernos a Jesucristo.
No basta responder afirmativamente
a la pregunta «¢he hecho lo que se
me habia mandado o sugerido?» Uno
podria responder que siy, sin
embargo, no ser del todo obediente.
Quien simplemente acoge una
indicacion sin hacerla propia, sin
libertad, obedece solo
materialmente, pero esa no es la
obediencia de Jesucristo. Quien actua
asi, quizd estara haciendo algo
bueno, pero no se puede conformar
con eso, porque la meta es mucho
mas alta, y es de hecho
irrenunciable: renunciar a ella
significaria renunciar a ser libre, con
la libertad para la que Jesus nos ha
liberado (cfr. Gal 5,1).



En el fondo, soy plenamente
obediente cuando hago lo que se me
pide porque lo quiero hacer. Y lo
quiero hacer porque estoy
convencido de que Dios cuenta con
mi docilidad. He llegado a esa
conviccion porque tengo confianza
en El, que asiste con su gracia a
quien me lo indica, y me fio ademas
de la prudencia y experiencia de esa
persona. En estos casos veo a quien
tiene autoridad como alguien que me
indica lo que vale la pena hacer, lo
que Dios quiere. Soy libre no cuando
obedezco «si quiero», sino cuando
obedezco «porque quiero».

La escucha de Santa Maria

Volvamos ahora a la sorprendente
respuesta de Jesus a sus padres,
aliviados tras esos dias de angustia,
pero perplejos ante lo insdlito de su



comportamiento: «;Por qué me
buscabais? ¢No sabiais que es
necesario que yo esté en las cosas de
mi Padre?» (Lc 2,49). El lector del
Evangelio puede imaginar facilmente
su propia reaccion ante una
respuesta asi: ¢por qué te
buscdbamos?, ;no teniamos que
hacerlo?, ¢debiamos habernos
quedado tan tranquilos, indiferentes
a lo que te sucediera?, ;es esto lo que
esperabas de nosotros? Maria
reacciona con mas calma.

Es normal que alguna vez no
entendamos una indicacion o un
consejo. Fijémonos en otras palabras
de san Josemaria: «<En muchas
ocasiones, [el Sefior] nos habla a
través de otros hombres, y puede
ocurrir que la vista de los defectos de
esas personas, o el pensamiento de si
estan bien informados, de si han
entendido todos los datos del
problema, se nos presente como una
invitacidon a no obedecer». Al llegar



aqui el lector quiza espera que se le
advierta del peligro que esos
pensamientos representan. Sin
embargo, san Josemaria continua:
«Todo esto puede tener una
significacion divina, porque Dios no
nos impone una obediencia ciega,
sino una obediencia inteligente»"”,

Una significacion divina: a través de
esas dudas, Dios nos dice que quiere
que obedezcamos con inteligencia,
sin declinar nuestra responsabilidad.
Conviene que manifestemos nuestro
punto de vista, nuestras
convicciones, «pero seamos sinceros
con nosotros mismos: examinemaos,
en cada caso, si es el amor a la
verdad lo que nos mueve, o el
egoismo y el apego al propio
juicio»™. A veces, en efecto, «puede
suceder que se esté buscando un
consejo que favorezca el propio
egoismo, que acalle precisamente
con su presunta autoridad el clamor
de la propia alma; e incluso que se



vaya cambiando de consejero hasta
encontrar el mas benévolo»"?. Si no
hemos formado la actitud habitual
de que la verdad nos interese mas
que nuestro propio criterio —en
definitiva, si no somos obedientes—,
sera facil que nos engafiemos, ahora
o0 en el futuro. La ira o el
desconcierto nos impediran
descubrir lo que el Sefior quiere
decirnos a través de lo que entonces
nos resulta incomprensible.

Maria tampoco entendio (Lc 2,50).
Pero no se rebeld. Amaba la voluntad
de Dios por encima de todo y sabia
bien que hay cosas que solo llegamos
a comprender con el tiempo. «Su
madre guardaba todas estas cosas en
su corazon» (Lc 2,51, La Virgen no
vivia solo hacia fuera, sino que
consideraba una y otra vez los
eventos de su vida para descubrir en
ellos la accion de Dios. Maria
escuchaba, que es lo que significa a
fin de cuentas ser obediente, ob-



audiens: prestar atencion,
permanecer a la escucha. El tiempo
juega a favor de quien escucha, se fia
y persevera con calma en una
oracion serena: permaneciendo
abierto a la voz de Dios, descubrira,
como Ella, esa significacion divina 'y
terminara por agradecer incluso la
oscuridad de aquellos momentos
dificiles.

Maria persevero en su oracion.
Pasaron veinte afios y su Nifio le falto
de nuevo. De nuevo tres dias. De
nuevo en Jerusalén. Pero entonces
Ella ya sabia que no tenia que
angustiarse buscandolo, porque El
estaba en las cosas de su Padre. Y
quizas agradecio al Sefior aquellas
palabras desconcertantes de sus
labios infantiles: ahora sostenian su
esperanza en medio de un dolor que
de otro modo la hubiera aplastado.

A su intercesion confiamos que el
Sefior nos conceda un corazon



grande, capaz de ordenar todo en
nuestra vida a la voluntad de Dios.
Un corazon libre y abierto, que no se
deje encerrar en su propia vision
estrecha. Un corazon capaz de
descubrir la accion de Dios en
nuestra vida, también a través de
instrumentos humanos, imperfectos.
Un corazon capaz de escuchary
esperar, para descubrir los frutos de
su accion en nuestras almas.

" Cfr. San Josemaria, Santo Rosario,
quinto misterio gozoso.

) Cfr. también, por ejemplo, Hb
10,5-7 y otros muchos pasajes.

B Cfr. por ejemplo Is 49,15: «;Puede
una madre olvidarse de su criatura?
(...) Pues, aunque ella se olvide, yo no
te olvidaré».



) San Josemaria, Conversaciones, n.
93.

Bl Cfr. San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 17.

61 Cfr. Ibidem.
) Ihidem.
®1 Ihidem.

® Quiz4 el unico valor que
conservaria seria el de facilitar la
eficacia de una organizacion. Pero la
obediencia de Jesucristo no se reduce
a eso.

1% Es Cristo que pasa, n. 17.
M thidem, n. 17.
12 conversaciones, n. 93.

31 Cfr. también Lc 2,19.

Julio Diéguez



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/obediencia-
apertura-del-corazon-muy-humanos-
muy-divinos/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/obediencia-apertura-del-corazon-muy-humanos-muy-divinos/
https://opusdei.org/es-es/article/obediencia-apertura-del-corazon-muy-humanos-muy-divinos/
https://opusdei.org/es-es/article/obediencia-apertura-del-corazon-muy-humanos-muy-divinos/
https://opusdei.org/es-es/article/obediencia-apertura-del-corazon-muy-humanos-muy-divinos/

	Muy humanos, muy divinos (XVI): La obediencia, apertura del corazón

