opusdei.org

Nuevos
Mediterraneos (IV):
«No hable: digale»

San Josemaria «descubre» al

Espiritu Santo a través de un

sencillo consejo, que también
puede iluminar nuestra vida

espiritual.

13/11/2017

Escucha el articulo Nuevos
Mediterraneos (IV): «No hable:
oigale»



Descarga el libro electronico:
«Nuevos mediterraneos»
(Disponible en PDF, ePub 'y Mobi)

Antes de volver junto al Padre, Jesus
advirtio a sus apostoles: «sabed que
yo os envio al que mi Padre ha
prometido. Vosotros permaneced en
la ciudad hasta que sedis revestidos
de la fuerza de lo alto» (Lc 24,49). Los
apostoles se quedaron en Jerusalén, a
la espera del prometido de Dios. En
realidad, la promesa, el don, era el
mismo Dios, en su Espiritu Santo.
Pocos dias mas tarde, en la fiesta de
Pentecostés, lo recibirian, llenandose
de la gracia de Dios. «Los discipulos,
que ya eran testigos de la gloria del
Resucitado, experimentaron en si la
fuerza del Espiritu Santo: sus
inteligencias y sus corazones se
abrieron a una luz nueva»[1]. Aquel
mismo dia comenzaron a predicar


https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/

con audacia y, al escuchar las
palabras de san Pedro, cuenta la
Escritura que fueron bautizados «y
se les unieron unas tres mil

almas» (Hch 2,41).

San Josemaria recordaba a menudo
que el don del Espiritu Santo no es
un recuerdo del pasado, sino un
fendmeno siempre actual. «También
nosotros, como aquellos primeros
que se acercaron a San Pedro en el
dia de Pentecostés, hemos sido
bautizados. En el bautismo, Nuestro
Padre Dios ha tomado posesion de
nuestras vidas, nos ha incorporado a
la de Cristo y nos ha enviado al
Espiritu Santo»[2]. En el bautismo
primero, y después en la
confirmacion, hemos recibido la
plenitud del don de Dios, la vida de la
Trinidad.

Descubrir al Paraclito

El Don de Dios, la Salvacion que
recibimos, no es una cosa, sino una



Persona. Por eso, toda la vida
cristiana nace de la relacion personal
con el Dios que viene a habitar en
nuestros corazones. Es esta una
verdad conocida: se encuentra en el
fundamento de la vida de fe. Sin
embargo, puede ser también algo
que hayamos de descubrir.

«Alo largo del afio 1932 asistimos a
un fuerte desarrollo de la devocion al
Espiritu Santo en san Josemaria»,
sefiala uno de los mejores
conocedores de su obra[3]. Después
de meses procurando tratar mas al
Paraclito, recibe una particular luz
que le abre un nuevo panorama,
como sabemos por una anotacion de
ese mismo dia:

«Octava de todos los Santos —-martes—
8-XI-32: Esta mafiana, aun no hace
una hora, mi P. Sdnchez me ha
descubierto ‘otro Mediterraneo’. Me
ha dicho: ‘tenga amistad con el
Espiritu Santo. No hable: digale’. Y



desde Leganitos, haciendo oracion,
una oracion mansa y luminosa,
consideré que la vida de infancia, al
hacerme sentir que soy hijo de Dios,
me dio amor al Padre; que, antes, fui
por Maria a Jesus, a quien adoro
como amigo, como hermano, como
amante suyo que soy... Hasta ahora,
sabia que el Espiritu Santo habitaba
en mi alma, para santificarla..., pero
no cogi esa verdad de su presencia.
Han sido precisas las palabras del P.
Sanchez: siento el Amor dentro de
mi: y quiero tratarle, ser su amigo, su
confidente..., facilitarle el trabajo de
pulir, de arrancar, de encender... No
sabré hacerlo, sin embargo: F1 me
dara fuerzas, Fl 1o hara todo, si yo
quiero... jque si quiero! Divino
Huésped, Maestro, Luz, Guia, Amor:
que sepa el pobre borrico agasajarte,
y escuchar tus lecciones, y
encenderse, y seguirte y amarte —
Proposito: frecuentar, a ser posible
sin interrupcidn, la amistad y trato



amoroso y dacil del Espiritu Santo.
Veni Sancte Spiritus!...[4].

En estas notas, san Josemaria recoge
el itinerario espiritual por el que Dios
le habia ido llevando: el
descubrimiento de la filiacién divina,
la mediacion de Maria hacia Jesus, el
tesoro de la amistad de Cristo... hasta
tomar conciencia de la presencia del
Amor de Dios dentro de él. Como
escribio muchos anos mas tarde,
llega un momento en que el corazéon
necesita «distinguir y adorar a cada
una de las Personas divinas. (...) Y se
entretiene amorosamente con el
Padre y con el Hijo y con el Espiritu
Santo; y se somete facilmente a la
actividad del Paraclito vivificador,
que se nos entrega sin merecerlo: ijlos
dones y las virtudes
sobrenaturales!»[5]

Que el Espiritu Santo habita en el
alma del cristiano es algo que él ya
sabia, pero no lo habia captado



todavia como algo vivido,
experimentado en profundidad. Con
ocasion de aquellas palabras de su
director espiritual, se abre ante sus
0jos un nuevo horizonte, algo que no
solamente entiende, sino que sobre
todo vive: «siento el Amor dentro de
mi». Ante esa maravilla, se enciende
en deseos de corresponder,
poniéndose a disposicion de ese
Amor: «quiero tratarle, ser su amigo,
su confidente..., facilitarle el trabajo
de pulir, de arrancar, de encender...»
Y frente al miedo de no ser capaz, de
no estar a la altura, se yergue la
seguridad de que es Dios quien lo
hara, si él le deja.

Acoger el don de Dios

Lo primero que llama la atencion en
el Mediterraneo que se abre ante san
Josemaria es el protagonismo de Dios.
Unas semanas mas tarde daria forma
al que seria el n. 57 de Camino:
«Frecuenta el trato del Espiritu Santo



—el Gran Desconocido- que es quien
te ha de santificar»[6]. Nuestra
santidad es obra de Dios, aunque
muchas veces ese Dios que nos
santifica se haya convertido en «el
Gran Desconocido».

En un mundo como el nuestro, que
pone el acento en el hacer humano y
en el fruto de nuestro esfuerzo, no
siempre tenemos presente que la
Salvacion que recibimos de Dios es
fundamentalmente un don gratuito.
En palabras de San Pablo: «por
gracia habéis sido salvados mediante
la fe» (Ef 2,8). Desde luego, el empefio
que ponemos nosotros es importante,
y no es lo mismo vivir de un modo o
de otro. Sin embargo, todo nuestro
obrar parte de la seguridad de que
«el cristianismo es gracia, es la
sorpresa de un Dios que, satisfecho
no solo con la creacion del mundo y
del hombre, se ha puesto al lado de
su criatura»[7]. Y eso es algo que a
cada uno toca descubrir de modo



personal. Como le gusta repetir al
papa Francisco, se trata de reconocer
que «Dios es el que te ‘primerea’. Uno
lo esta buscando, pero El te busca
primero. Uno quiere encontrarlo,
pero El nos encuentra primero»[8].

De este descubrimiento nace «un
principio esencial de la vision
cristiana de la vida: la primacia de la
gracia»[9]. A la vuelta de los afios, no
han perdido actualidad las palabras
con las que san Juan Pablo II
preparaba a la Iglesia para el nuevo
milenio. Concretamente, el Papa nos
ponia en guardia frente a una
tentacion que puede insinuarse en la
vida espiritual o en la mision
apostdlica: «pensar que los
resultados dependen de nuestra
capacidad de hacery
programar»[10]. Asi, podriamos
considerar que nuestra vida interior
no es tan intensa como esperdbamos
porque no ponemos suficiente
esfuerzo, o que nuestro apostolado



no da el fruto previsto porque nos ha
faltado exigencia. Eso puede ser
parte del problema, pero no lo
explica totalmente. Los cristianos
sabemos que es Dios quien hace las
cosas: «las obras apostolicas no
crecen con las fuerzas humanas, sino
al soplo del Espiritu Santo»[11]. He
aqui otro modo de reconocer que
nuestra vida no vale por lo que
hacemos, ni pierde valor por lo poco
que hacemos, o por nuestros
fracasos... mientras nos volvamos
hacia ese Dios que ha querido vivir
en medio de nosotros. «Vivir segun el
Espiritu Santo es vivir de fe, de
esperanza, de caridad; dejar que Dios
tome posesion de nosotros y cambie
de raiz nuestros corazones, para
hacerlos a su medida»[12]. El
auténtico punto de partida para la
vida cristiana, «para hacer las obras
buenas» que nuestro Padre Dios nos
confia (Ef 2,10) es, pues, un
agradecido recibir —acoger el don de
Dios- que nos lleva a vivir en el



abandono esperanzado propio de los
hijos de Dios[13].

«Frecuentar el trato amoroso y
docil del Espiritu Santo»

Acoger el don de Dios es recibir a una
Persona, y por eso se entiende el
consejo del P. Sdnchez a san
Josemaria: «tenga amistad con el
Espiritu Santo. No hable: 6igale». Con
una persona se tiene amistad, y la
amistad crece en el didlogo. Por eso,
al descubrir la presencia personal de
Dios en su corazon, san Josemaria
hizo un propdsito concreto:
«frecuentar, a ser posible sin
interrupcion, la amistad y trato
amoroso y dacil del Espiritu Santo».
Eso es 1o que podemos poner de
nuestra parte para oirle.

Se trata de un camino transitable
para todos los cristianos: abrirse
continuamente a la accion del
Paraclito, escuchar sus inspiraciones,
dejar que nos lleve «hacia toda la



verdad» (Jn 16,13). Jesus habia
prometido a los Doce: «El 0s
ensefiara todo y os recordara todas
las cosas que os he dicho» (Jn 14,26).
El Espiritu Santo es quien nos
permite vivir segun los designios de
Dios, pues Fl es también quien nos
«anunciara lo que va a venir» (Jn
16,13).

Los primeros cristianos
comprendieron esta realidad, y sobre
todo la vivieron. «Apenas hay una
pagina de los Hechos de los Apostoles
en la que no se nos hable de Ely de
la accion por la que guia, dirige y
anima la vida y las obras de la
primitiva comunidad cristiana»[14].
En efecto, «los que son guiados por el
Espiritu de Dios, estos son hijos de
Dios» (Rm 8,14). Y nos dejamos llevar
por El en cuanto procuramos
entrenarnos un dia y otro en la
«dificil disciplina de la escucha»[15].
Tratar al Espiritu Santo es procurar
escuchar su voz, «que te habla a



través de los acontecimientos de la
vida diaria, a través de las alegrias y
los sufrimientos que la acompafian, a
través de las personas que se
encuentran a tu lado, a través de la
voz de tu conciencia, sedienta de
verdad, de felicidad, de bondad y de
belleza»[16].

En ese sentido, es interesante un
pasaje del ultimo libro entrevista de
Benedicto XVI. El periodista le
pregunta si no hay momentos en que
el Papa «puede sentirse
terriblemente solo»: «Si —-responde
Benedicto XVI-, pero gracias a que
me siento tan vinculado con el Sefior,
nunca estoy del todo solo»; y
enseguida afiade: «Uno
sencillamente sabe: no soy yo quien
hace esto. Solo no podria hacerlo. 1
siempre estd ahi. No tengo mas que
escuchar y abrirme de par en par a
Fl»[17]. La perspectiva de compartir
la propia vida con Dios, de vivir de la
amistad con El, resulta hoy tan



atractiva como siempre. Pero,
continua el entrevistador, «;como se
logra esa escucha, ese abrirse de par
en par a Dios?». El Papa emérito se
rie, y el periodista insiste: «¢cual es el
mejor modo?» Con sencillez,
responde Benedicto XVI: «Pues
suplicando al Sefior —jtienes que
ayudarme ahora!-y recogiéndose
interiormente, permaneciendo en
silencio. Y luego se puede siempre
llamar de nuevo a la puerta con la
oracion, y suele funcionar»[18].

Aprender a reconocer su voz

En nuestra propia vida de oracion,
quiza sin pretenderlo, a veces
podemos esperar fendmenos algo
extraordinarios que nos aseguren
que estamos hablando con Dios, que
El nos escucha, que nos habla. La
vida espiritual, en cambio, se realiza
de un modo mas cotidiano. Mas que
de recibir gracias especiales, se trata
de «ser sensibles a lo que el Espiritu



divino promueve a nuestro
alrededor y en nosotros
mismos»[19].

«Los que son guiados por el Espiritu
de Dios, estos son hijos de Dios» (Rm
8,14). Esta guia del Paraclito suele
consistir en darnos -mas que
indicaciones concretas—, luces,
orientaciones. De modos muy
variados, y contando con los tiempos
de cada uno, va iluminando los
sucesos pequerios y grandes de
nuestra vida. Asi un detalle y otro
van apareciendo de un modo nuevo,
distinto, con una luz que muestra un
sentido mas claro a lo que antes
resultaba borroso e incierto.

¢Como recibimos esa luz? De mil
modos distintos: al leer la Escritura,
los escritos de los santos, un libro de
espiritualidad; o en situaciones
inesperadas, como durante una
conversacion entre amigos, al leer
una noticia... Hay infinidad de



momentos en que el Espiritu Santo
puede estar sugiriéndonos algo. Pero
El cuenta con nuestra inteligencia y
con nuestra libertad para dar forma
a sus sugerencias. Conviene
aprender a orar a partir de esos
destellos; meditarlos sin prisa, dia
tras dia; detenerse en la oracion y
preguntar al Sefior: “Con este asunto
que me preocupa, con esto que me
ha sucedido, ¢qué me quieres decir?,
¢qué me propones para mi vida?”

En esta escucha paciente es bueno
tener en cuenta que la voz del
Espiritu Santo puede aparecer en
nuestro corazon mezclada con otras
muy diversas: nuestro egoismo,
nuestras apetencias, las tentaciones
del diablo... ;{Como ir reconociendo
lo que viene de F1? En esto, como en
tantas cosas, no existen pruebas
irrefutables; pero hay signos que
ayudan a discernir su presencia. En
primer lugar, hay que tener en
cuenta que Dios no se contradice: no



nos pedira nada contrario a las
ensefianzas de Jesucristo, recogidas
en la Escritura y ensefiadas por la
Iglesia. Tampoco nos sugerira algo
que se oponga a nuestra vocacion. En
segundo lugar, debemos prestar
atencion a lo que traen consigo esas
inspiraciones. Por los frutos se
conoce el arbol (cfr. Mt 7,16-20); y,
como escribe san Pablo, «los frutos
del Espiritu son: la caridad, el gozo,
la paz, la longanimidad, la
benignidad, la bondad, la fe, la
mansedumbre, la continencia» (Ga
5,22-23). La tradicion espiritual de la
Iglesia es constante en sefialar que
«el Espiritu de Dios produce
inevitablemente paz en el alma; el
demonio produce inevitablemente
inquietud»[20]. A lo largo del dia se
nos ocurrirdn infinidad de ideas
felices; ideas de servicio, de cuidado,
de atencion, de perdon. Con
frecuencia no habremos tenido sin
mas una buena idea, sino que el
Espiritu Santo nos esta moviendo el



corazon. Secundar esas inspiraciones
del Paraclito nos llenara del
auténtico gaudium cum pace: una
alegria llena de paz.

La docilidad al Paraclito es, en fin,
una actitud que conviene cultivar
serenamente, con la ayuda de la
direccion espiritual. No deja de ser
significativo que este horizonte se
abriera a san Josemaria
precisamente en ese contexto. E1
consejo que recibid —«digale»—revela
también la conciencia que el Padre
Sanchez tenia de su misién como
director espiritual: facilitar que el
Espiritu Santo tomase cada vez mas
la guia de esa alma, «facilitarle el
trabajo de pulir, de arrancar, de
encender...». Esa es la tarea de
quienes acomparnan a otros en su
vida espiritual: ayudarles a
conocerse, para que puedan
discernir mejor lo que el Paraclito
puede estarles pidiendo. Asi, poco a
poco, cada uno va aprendiendo a ver



a Dios en lo que le pasa y en lo que
sucede en el mundo.

Anclados en el Amor de Dios, con
el soplo del Espiritu Santo

Desde la Ascension del Sefior a los
cielos y el envio del Espiritu Santo en
Pentecostés, vivimos en el tiempo de
la misién: Cristo mismo nos ha
confiado la tarea de llevar la
Salvacién al mundo entero. El Santo
Padre lo ha comentado en repetidas
ocasiones, al hablar del «dinamismo
de “salida” que Dios quiere provocar
en los creyentes»[21], sefialando al
mismo tiempo que, con la tarea, nos
ha dado la fuerza para cumplirla. En
efecto, ese dinamismo «no es una
estrategia, sino la fuerza misma del
Espiritu Santo, caridad
increada»[22].

En sus catequesis sobre la esperanza,
el papa Francisco ha recordado la
importancia de dejarnos guiar por el
Espiritu Santo, con una imagen muy



querida por los Padres de la Iglesia:
«La carta a los Hebreos compara la
esperanza con un ancla (cfr. 6,18-19);
y a esta imagen podemos afiadir la
de la vela. Si el ancla eslo que da a la
barca la seguridad y la tiene
“anclada” entre las olas del mar, la
vela es, en cambio, lo que la hace
caminar y avanzar en las aguas. La
esperanza es realmente como una
vela que recoge el viento del Espiritu
Santo y lo transforma en fuerza
motriz que empuja la barca, segun
los casos, al mar o a la orilla»[23].

Vivir anclados en la hondura del
Amor de Dios nos da seguridad; vivir
pendientes del Espiritu Santo nos
permite avanzar con la fuerza de
Dios y en la direccién que El nos
sugiere: «volar, sin apoyarte en nada
de aqui, pendiente de la voz y del
soplo del Espiritu»[24]. Ambas cosas
nacen de la union con Dios. Por eso,
«la Iglesia necesita imperiosamente
el pulmon de la oracion»[25]. Los



ultimos papas lo han recordado
constantemente: si queremos
cumplir la mision que Cristo nos
confi6 con el mismo Espiritu que a E1
le movia, no hay otro camino que la
oracion, el trato continuo y confiado
con el Paraclito. De ahi la
importancia de descubrir el
Mediterraneo de la presencia viva de
Dios en nuestro corazon. Y navegar
mar adentro guiados por el Espiritu
Santo, «luz, fuego, viento impetuoso
(...) que alumbra la llama y la vuelve
capaz de provocar incendios de
amor»[26].

Lucas Buch

[1] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 127.

[2] Ibid., n. 128.



[3] P. Rodriguez, comentario al n. 57
de la edicidn critico-histérica de
Camino, p. 269.

[4] San Josemaria, Apuntes intimos, n.
864, en P. Rodriguez, Camino. Edicion
critico-histérica, comentario al n. 57,
p- 270. Se remite alli a un estudio de
J.L. Illanes, “Trato con el Espiritu
Santo y dinamismo de la experiencia
espiritual. Consideraciones a partir
de un texto del Beato Josemaria
Escriva”, en P. Rodriguez et al. El
Espiritu Santo y la Iglesia: XIX
Simposio Internacional de Teologia de
la Universidad de Navarra, Servicio
de Publicaciones de la Universidad
de Navarra, 1999, 467-479 (disponible
aqui).

[5] San Josemaria, Amigos de Dios, n.
306.

[6] Cfr. P. Rodriguez, Camino. Edicion
critico-historica, comentario al n. 57.
El autor fecha la redaccion de este
punto el 22-X1-1932.


https://dadun.unav.edu/handle/10171/5827

[7] San Juan Pablo II, Carta ap. Novo
millennio ineunte, 6-1-2001, n. 4.

[8] S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona
2013, 48.

[9] San Juan Pablo II, Novo millennio
ineunte, n. 38.

[10] Ibid.

[11] San Josemaria, Conversaciones,
n. 40.

[12] Es Cristo que pasa, n. 134.

[13] Cfr. F. Ocariz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[14] Es Cristo que pasa, n. 127.

[15] San Juan Pablo II, Discurso, 5-
VI-2004.

[16] Ibid.



[17] Benedicto XVI, Ultimas
conversaciones, Mensajero, Bilbao
2016, 284.

[18] Ibid.
[19] Es Cristo que pasa, n. 130.

[20] J. Philippe, En la escuela del
Espiritu Santo, Rialp, Madrid 2005,
53. Sobre esta cuestion, en general,
cfr. 45-64.

[21] Francisco, EX. Ap. Evangelii
Gaudium (24-X1-2013), n. 20.

[22] F. Ocariz, Carta pastoral, 14-
I1-2017, n. 9.

[23] Francisco, Audiencia General, 31-
V-2017.

[24] San Josemaria, Forja, n. 994.

[25] Francisco, Evangelii gaudium, n.
262.

[26] Amigos de Dios, n. 244.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/nuevos-
mediterraneos-iv-espiritu-santo/
(16/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/nuevos-mediterraneos-iv-espiritu-santo/
https://opusdei.org/es-es/article/nuevos-mediterraneos-iv-espiritu-santo/
https://opusdei.org/es-es/article/nuevos-mediterraneos-iv-espiritu-santo/

	Nuevos Mediterráneos (IV): «No hable: óigale»

