
opusdei.org

Nuevos
Mediterráneos (IV):
«No hable: óigale»

San Josemaría «descubre» al
Espíritu Santo a través de un
sencillo consejo, que también
puede iluminar nuestra vida
espiritual.

13/11/2017

Escucha el artículo Nuevos
Mediterráneos (IV): «No hable:
óigale»



Descarga el libro electrónico:
«Nuevos mediterráneos»
(Disponible en PDF, ePub y Mobi)

Antes de volver junto al Padre, Jesús
advirtió a sus apóstoles: «sabed que
yo os envío al que mi Padre ha
prometido. Vosotros permaneced en
la ciudad hasta que seáis revestidos
de la fuerza de lo alto» (Lc 24,49). Los
apóstoles se quedaron en Jerusalén, a
la espera del prometido de Dios. En
realidad, la promesa, el don, era el
mismo Dios, en su Espíritu Santo.
Pocos días más tarde, en la fiesta de
Pentecostés, lo recibirían, llenándose
de la gracia de Dios. «Los discípulos,
que ya eran testigos de la gloria del
Resucitado, experimentaron en sí la
fuerza del Espíritu Santo: sus
inteligencias y sus corazones se
abrieron a una luz nueva»[1]. Aquel
mismo día comenzaron a predicar

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/


con audacia y, al escuchar las
palabras de san Pedro, cuenta la
Escritura que fueron bautizados «y
se les unieron unas tres mil
almas» (Hch 2,41).

San Josemaría recordaba a menudo
que el don del Espíritu Santo no es
un recuerdo del pasado, sino un
fenómeno siempre actual. «También
nosotros, como aquellos primeros
que se acercaron a San Pedro en el
día de Pentecostés, hemos sido
bautizados. En el bautismo, Nuestro
Padre Dios ha tomado posesión de
nuestras vidas, nos ha incorporado a
la de Cristo y nos ha enviado al
Espíritu Santo»[2]. En el bautismo
primero, y después en la
confirmación, hemos recibido la
plenitud del don de Dios, la vida de la
Trinidad.

Descubrir al Paráclito

El Don de Dios, la Salvación que
recibimos, no es una cosa, sino una 



Persona. Por eso, toda la vida
cristiana nace de la relación personal
con el Dios que viene a habitar en
nuestros corazones. Es esta una
verdad conocida: se encuentra en el
fundamento de la vida de fe. Sin
embargo, puede ser también algo
que hayamos de descubrir.

«A lo largo del año 1932 asistimos a
un fuerte desarrollo de la devoción al
Espíritu Santo en san Josemaría»,
señala uno de los mejores
conocedores de su obra[3]. Después
de meses procurando tratar más al
Paráclito, recibe una particular luz
que le abre un nuevo panorama,
como sabemos por una anotación de
ese mismo día:

«Octava de todos los Santos –martes–
8-XI-32: Esta mañana, aún no hace
una hora, mi P. Sánchez me ha
descubierto ‘otro Mediterráneo’. Me
ha dicho: ‘tenga amistad con el
Espíritu Santo. No hable: óigale’. Y



desde Leganitos, haciendo oración,
una oración mansa y luminosa,
consideré que la vida de infancia, al
hacerme sentir que soy hijo de Dios,
me dio amor al Padre; que, antes, fui
por María a Jesús, a quien adoro
como amigo, como hermano, como
amante suyo que soy... Hasta ahora,
sabía que el Espíritu Santo habitaba
en mi alma, para santificarla..., pero
no cogí esa verdad de su presencia.
Han sido precisas las palabras del P.
Sánchez: siento el Amor dentro de
mí: y quiero tratarle, ser su amigo, su
confidente..., facilitarle el trabajo de
pulir, de arrancar, de encender... No
sabré hacerlo, sin embargo: Él me
dará fuerzas, Él lo hará todo, si yo
quiero... ¡que sí quiero! Divino
Huésped, Maestro, Luz, Guía, Amor:
que sepa el pobre borrico agasajarte,
y escuchar tus lecciones, y
encenderse, y seguirte y amarte –
Propósito: frecuentar, a ser posible
sin interrupción, la amistad y trato



amoroso y dócil del Espíritu Santo. 
Veni Sancte Spiritus!...[4].

En estas notas, san Josemaría recoge
el itinerario espiritual por el que Dios
le había ido llevando: el
descubrimiento de la filiación divina,
la mediación de María hacia Jesús, el
tesoro de la amistad de Cristo… hasta
tomar conciencia de la presencia del
Amor de Dios dentro de él. Como
escribió muchos años más tarde,
llega un momento en que el corazón
necesita «distinguir y adorar a cada
una de las Personas divinas. (…) Y se
entretiene amorosamente con el
Padre y con el Hijo y con el Espíritu
Santo; y se somete fácilmente a la
actividad del Paráclito vivificador,
que se nos entrega sin merecerlo: ¡los
dones y las virtudes
sobrenaturales!»[5]

Que el Espíritu Santo habita en el
alma del cristiano es algo que él ya 
sabía, pero no lo había captado



todavía como algo vivido,
experimentado en profundidad. Con
ocasión de aquellas palabras de su
director espiritual, se abre ante sus
ojos un nuevo horizonte, algo que no
solamente entiende, sino que sobre
todo vive: «siento el Amor dentro de
mí». Ante esa maravilla, se enciende
en deseos de corresponder,
poniéndose a disposición de ese
Amor: «quiero tratarle, ser su amigo,
su confidente..., facilitarle el trabajo
de pulir, de arrancar, de encender...»
Y frente al miedo de no ser capaz, de
no estar a la altura, se yergue la
seguridad de que es Dios quien lo
hará, si él le deja.

Acoger el don de Dios

Lo primero que llama la atención en
el Mediterráneo que se abre ante san
Josemaría es el protagonismo de Dios.
Unas semanas más tarde daría forma
al que sería el n. 57 de Camino:
«Frecuenta el trato del Espíritu Santo



–el Gran Desconocido– que es quien
te ha de santificar»[6]. Nuestra
santidad es obra de Dios, aunque
muchas veces ese Dios que nos
santifica se haya convertido en «el
Gran Desconocido».

En un mundo como el nuestro, que
pone el acento en el hacer humano y
en el fruto de nuestro esfuerzo, no
siempre tenemos presente que la
Salvación que recibimos de Dios es
fundamentalmente un don gratuito.
En palabras de San Pablo: «por
gracia habéis sido salvados mediante
la fe» (Ef 2,8). Desde luego, el empeño
que ponemos nosotros es importante,
y no es lo mismo vivir de un modo o
de otro. Sin embargo, todo nuestro
obrar parte de la seguridad de que
«el cristianismo es gracia, es la
sorpresa de un Dios que, satisfecho
no solo con la creación del mundo y
del hombre, se ha puesto al lado de
su criatura»[7]. Y eso es algo que a
cada uno toca descubrir de modo



personal. Como le gusta repetir al
papa Francisco, se trata de reconocer
que «Dios es el que te ‘primerea’. Uno
lo está buscando, pero Él te busca
primero. Uno quiere encontrarlo,
pero Él nos encuentra primero»[8].

De este descubrimiento nace «un
principio esencial de la visión
cristiana de la vida: la primacía de la
gracia»[9]. A la vuelta de los años, no
han perdido actualidad las palabras
con las que san Juan Pablo II
preparaba a la Iglesia para el nuevo
milenio. Concretamente, el Papa nos
ponía en guardia frente a una
tentación que puede insinuarse en la
vida espiritual o en la misión
apostólica: «pensar que los
resultados dependen de nuestra
capacidad de hacer y
programar»[10]. Así, podríamos
considerar que nuestra vida interior
no es tan intensa como esperábamos
porque no ponemos suficiente
esfuerzo, o que nuestro apostolado



no da el fruto previsto porque nos ha
faltado exigencia. Eso puede ser
parte del problema, pero no lo
explica totalmente. Los cristianos
sabemos que es Dios quien hace las
cosas: «las obras apostólicas no
crecen con las fuerzas humanas, sino
al soplo del Espíritu Santo»[11]. He
aquí otro modo de reconocer que
nuestra vida no vale por lo que
hacemos, ni pierde valor por lo poco
que hacemos, o por nuestros
fracasos… mientras nos volvamos
hacia ese Dios que ha querido vivir
en medio de nosotros. «Vivir según el
Espíritu Santo es vivir de fe, de
esperanza, de caridad; dejar que Dios
tome posesión de nosotros y cambie
de raíz nuestros corazones, para
hacerlos a su medida»[12]. El
auténtico punto de partida para la
vida cristiana, «para hacer las obras
buenas» que nuestro Padre Dios nos
confía (Ef 2,10) es, pues, un
agradecido recibir –acoger el don de
Dios– que nos lleva a vivir en el



abandono esperanzado propio de los
hijos de Dios[13].

«Frecuentar el trato amoroso y
dócil del Espíritu Santo»

Acoger el don de Dios es recibir a una
Persona, y por eso se entiende el
consejo del P. Sánchez a san
Josemaría: «tenga amistad con el
Espíritu Santo. No hable: óigale». Con
una persona se tiene amistad, y la
amistad crece en el diálogo. Por eso,
al descubrir la presencia personal de
Dios en su corazón, san Josemaría
hizo un propósito concreto:
«frecuentar, a ser posible sin
interrupción, la amistad y trato
amoroso y dócil del Espíritu Santo».
Eso es lo que podemos poner de
nuestra parte para oírle.

Se trata de un camino transitable
para todos los cristianos: abrirse
continuamente a la acción del
Paráclito, escuchar sus inspiraciones,
dejar que nos lleve «hacia toda la



verdad» (Jn 16,13). Jesús había
prometido a los Doce: «Él os
enseñará todo y os recordará todas
las cosas que os he dicho» (Jn 14,26).
El Espíritu Santo es quien nos
permite vivir según los designios de
Dios, pues Él es también quien nos
«anunciará lo que va a venir» (Jn
16,13).

Los primeros cristianos
comprendieron esta realidad, y sobre
todo la vivieron. «Apenas hay una
página de los Hechos de los Apóstoles
en la que no se nos hable de Él y de
la acción por la que guía, dirige y
anima la vida y las obras de la
primitiva comunidad cristiana»[14].
En efecto, «los que son guiados por el
Espíritu de Dios, estos son hijos de
Dios» (Rm 8,14). Y nos dejamos llevar
por Él en cuanto procuramos
entrenarnos un día y otro en la
«difícil disciplina de la escucha»[15].
Tratar al Espíritu Santo es procurar
escuchar su voz, «que te habla a



través de los acontecimientos de la
vida diaria, a través de las alegrías y
los sufrimientos que la acompañan, a
través de las personas que se
encuentran a tu lado, a través de la
voz de tu conciencia, sedienta de
verdad, de felicidad, de bondad y de
belleza»[16].

En ese sentido, es interesante un
pasaje del último libro entrevista de
Benedicto XVI. El periodista le
pregunta si no hay momentos en que
el Papa «puede sentirse
terriblemente solo»: «Sí –responde
Benedicto XVI–, pero gracias a que
me siento tan vinculado con el Señor,
nunca estoy del todo solo»; y
enseguida añade: «Uno
sencillamente sabe: no soy yo quien
hace esto. Solo no podría hacerlo. Él
siempre está ahí. No tengo más que
escuchar y abrirme de par en par a
Él»[17]. La perspectiva de compartir
la propia vida con Dios, de vivir de la
amistad con Él, resulta hoy tan



atractiva como siempre. Pero,
continúa el entrevistador, «¿cómo se
logra esa escucha, ese abrirse de par
en par a Dios?». El Papa emérito se
ríe, y el periodista insiste: «¿cuál es el
mejor modo?» Con sencillez,
responde Benedicto XVI: «Pues
suplicando al Señor –¡tienes que
ayudarme ahora!– y recogiéndose
interiormente, permaneciendo en
silencio. Y luego se puede siempre
llamar de nuevo a la puerta con la
oración, y suele funcionar»[18].

Aprender a reconocer su voz

En nuestra propia vida de oración,
quizá sin pretenderlo, a veces
podemos esperar fenómenos algo
extraordinarios que nos aseguren
que estamos hablando con Dios, que
Él nos escucha, que nos habla. La
vida espiritual, en cambio, se realiza
de un modo más cotidiano. Más que
de recibir gracias especiales, se trata
de «ser sensibles a lo que el Espíritu



divino promueve a nuestro
alrededor y en nosotros
mismos»[19].

«Los que son guiados por el Espíritu
de Dios, estos son hijos de Dios» (Rm
8,14). Esta guía del Paráclito suele
consistir en darnos –más que
indicaciones concretas–, luces,
orientaciones. De modos muy
variados, y contando con los tiempos
de cada uno, va iluminando los
sucesos pequeños y grandes de
nuestra vida. Así un detalle y otro
van apareciendo de un modo nuevo,
distinto, con una luz que muestra un
sentido más claro a lo que antes
resultaba borroso e incierto.

¿Cómo recibimos esa luz? De mil
modos distintos: al leer la Escritura,
los escritos de los santos, un libro de
espiritualidad; o en situaciones
inesperadas, como durante una
conversación entre amigos, al leer
una noticia... Hay infinidad de



momentos en que el Espíritu Santo
puede estar sugiriéndonos algo. Pero
Él cuenta con nuestra inteligencia y
con nuestra libertad para dar forma
a sus sugerencias. Conviene
aprender a orar a partir de esos
destellos; meditarlos sin prisa, día
tras día; detenerse en la oración y
preguntar al Señor: “Con este asunto
que me preocupa, con esto que me
ha sucedido, ¿qué me quieres decir?,
¿qué me propones para mi vida?”

En esta escucha paciente es bueno
tener en cuenta que la voz del
Espíritu Santo puede aparecer en
nuestro corazón mezclada con otras
muy diversas: nuestro egoísmo,
nuestras apetencias, las tentaciones
del diablo… ¿Cómo ir reconociendo
lo que viene de Él? En esto, como en
tantas cosas, no existen pruebas
irrefutables; pero hay signos que
ayudan a discernir su presencia. En
primer lugar, hay que tener en
cuenta que Dios no se contradice: no



nos pedirá nada contrario a las
enseñanzas de Jesucristo, recogidas
en la Escritura y enseñadas por la
Iglesia. Tampoco nos sugerirá algo
que se oponga a nuestra vocación. En
segundo lugar, debemos prestar
atención a lo que traen consigo esas
inspiraciones. Por los frutos se
conoce el árbol (cfr. Mt 7,16-20); y,
como escribe san Pablo, «los frutos
del Espíritu son: la caridad, el gozo,
la paz, la longanimidad, la
benignidad, la bondad, la fe, la
mansedumbre, la continencia» (Ga
5,22-23). La tradición espiritual de la
Iglesia es constante en señalar que
«el Espíritu de Dios produce
inevitablemente paz en el alma; el
demonio produce inevitablemente
inquietud»[20]. A lo largo del día se
nos ocurrirán infinidad de ideas
felices; ideas de servicio, de cuidado,
de atención, de perdón. Con
frecuencia no habremos tenido sin
más una buena idea, sino que el
Espíritu Santo nos está moviendo el



corazón. Secundar esas inspiraciones
del Paráclito nos llenará del
auténtico gaudium cum pace: una
alegría llena de paz.

La docilidad al Paráclito es, en fin,
una actitud que conviene cultivar
serenamente, con la ayuda de la
dirección espiritual. No deja de ser
significativo que este horizonte se
abriera a san Josemaría
precisamente en ese contexto. El
consejo que recibió –«óigale»– revela
también la conciencia que el Padre
Sánchez tenía de su misión como
director espiritual: facilitar que el
Espíritu Santo tomase cada vez más
la guía de esa alma, «facilitarle el
trabajo de pulir, de arrancar, de
encender...». Esa es la tarea de
quienes acompañan a otros en su
vida espiritual: ayudarles a
conocerse, para que puedan
discernir mejor lo que el Paráclito
puede estarles pidiendo. Así, poco a
poco, cada uno va aprendiendo a ver



a Dios en lo que le pasa y en lo que
sucede en el mundo.

Anclados en el Amor de Dios, con
el soplo del Espíritu Santo

Desde la Ascensión del Señor a los
cielos y el envío del Espíritu Santo en
Pentecostés, vivimos en el tiempo de
la misión: Cristo mismo nos ha
confiado la tarea de llevar la
Salvación al mundo entero. El Santo
Padre lo ha comentado en repetidas
ocasiones, al hablar del «dinamismo
de “salida” que Dios quiere provocar
en los creyentes»[21], señalando al
mismo tiempo que, con la tarea, nos
ha dado la fuerza para cumplirla. En
efecto, ese dinamismo «no es una
estrategia, sino la fuerza misma del
Espíritu Santo, caridad
increada»[22].

En sus catequesis sobre la esperanza,
el papa Francisco ha recordado la
importancia de dejarnos guiar por el
Espíritu Santo, con una imagen muy



querida por los Padres de la Iglesia:
«La carta a los Hebreos compara la
esperanza con un ancla (cfr. 6,18-19);
y a esta imagen podemos añadir la
de la vela. Si el ancla es lo que da a la
barca la seguridad y la tiene
“anclada” entre las olas del mar, la
vela es, en cambio, lo que la hace
caminar y avanzar en las aguas. La
esperanza es realmente como una
vela que recoge el viento del Espíritu
Santo y lo transforma en fuerza
motriz que empuja la barca, según
los casos, al mar o a la orilla»[23].

Vivir anclados en la hondura del
Amor de Dios nos da seguridad; vivir
pendientes del Espíritu Santo nos
permite avanzar con la fuerza de
Dios y en la dirección que Él nos
sugiere: «volar, sin apoyarte en nada
de aquí, pendiente de la voz y del
soplo del Espíritu»[24]. Ambas cosas
nacen de la unión con Dios. Por eso,
«la Iglesia necesita imperiosamente
el pulmón de la oración»[25]. Los



últimos papas lo han recordado
constantemente: si queremos
cumplir la misión que Cristo nos
confió con el mismo Espíritu que a Él
le movía, no hay otro camino que la
oración, el trato continuo y confiado
con el Paráclito. De ahí la
importancia de descubrir el
Mediterráneo de la presencia viva de
Dios en nuestro corazón. Y navegar
mar adentro guiados por el Espíritu
Santo, «luz, fuego, viento impetuoso
(…) que alumbra la llama y la vuelve
capaz de provocar incendios de
amor»[26].

Lucas Buch

[1] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 127.

[2] Ibíd., n. 128.



[3] P. Rodríguez, comentario al n. 57
de la edición crítico-histórica de 
Camino, p. 269.

[4] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
864, en P. Rodríguez, Camino. Edición
crítico-histórica, comentario al n. 57,
p. 270. Se remite allí a un estudio de
J.L. Illanes, “Trato con el Espíritu
Santo y dinamismo de la experiencia
espiritual. Consideraciones a partir
de un texto del Beato Josemaría
Escrivá”, en P. Rodríguez et al. El
Espíritu Santo y la Iglesia: XIX
Simposio Internacional de Teología de
la Universidad de Navarra, Servicio
de Publicaciones de la Universidad
de Navarra, 1999, 467-479 (disponible
aquí).

[5] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
306.

[6] Cfr. P. Rodríguez, Camino. Edición
crítico-histórica, comentario al n. 57.
El autor fecha la redacción de este
punto el 22-XI-1932.

https://dadun.unav.edu/handle/10171/5827


[7] San Juan Pablo II, Carta ap. Novo
millennio ineunte, 6-I-2001, n. 4.

[8] S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona
2013, 48.

[9] San Juan Pablo II, Novo millennio
ineunte, n. 38.

[10] Ibíd.

[11] San Josemaría, Conversaciones,
n. 40.

[12] Es Cristo que pasa, n. 134.

[13] Cfr. F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[14] Es Cristo que pasa, n. 127.

[15] San Juan Pablo II, Discurso, 5-
VI-2004.

[16] Ibíd.



[17] Benedicto XVI, Últimas
conversaciones, Mensajero, Bilbao
2016, 284.

[18] Ibíd.

[19] Es Cristo que pasa, n. 130.

[20] J. Philippe, En la escuela del
Espíritu Santo, Rialp, Madrid 2005,
53. Sobre esta cuestión, en general,
cfr. 45-64.

[21] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), n. 20.

[22] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 9.

[23] Francisco, Audiencia General, 31-
V-2017.

[24] San Josemaría, Forja, n. 994.

[25] Francisco, Evangelii gaudium, n.
262.

[26] Amigos de Dios, n. 244.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/nuevos-
mediterraneos-iv-espiritu-santo/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/nuevos-mediterraneos-iv-espiritu-santo/
https://opusdei.org/es-es/article/nuevos-mediterraneos-iv-espiritu-santo/
https://opusdei.org/es-es/article/nuevos-mediterraneos-iv-espiritu-santo/

	Nuevos Mediterráneos (IV): «No hable: óigale»

