
opusdei.org

Notas sobre la
película “Camino”

Ofrecemos más información
sobre la película “Camino”.

17/10/2008

A comienzos del mes de junio de
2005 el director de la película pasó
tres días en un monasterio
benedictino para trabajar en el
guión. Posteriormente publicó un
libro en el que recogía sus
impresiones de esos tres días en
clave satírica: “Hola, soy director de
cine, no creo en el más allá, soy
también feliz y busco tranquilidad



para escribir un guión en que una
niña muere creyendo aceptar,
incomprensiblemente para mí, la
inverosímil voluntad de Jesucristo”.

Cuando comunicó a los monjes su
intención de publicar sus
impresiones sobre su estancia en el
monasterio, le respondieron que
durante esos tres días no había
tenido tiempo para captar el
verdadero espíritu de la vida
religiosa –algo que el autor reconoció
en su texto - y le rogaron por dos
veces que no las publicara. El autor
no atendió sus peticiones.

Alexia

La película está inspirada en la figura
de Alexia González Barros
(1971-1985), una adolescente
madrileña de profunda vida
cristiana, aprendida en su familia y
en el colegio. La diócesis de Madrid
introdujo su Causa de Beatificación el
14 de abril de 1993.



Sobre este punto, se puede consultar 
https://www.alexiagb.org/

Alfredo, hermano de Alexia, escribió
una carta abierta al director: “Tu
afirmación de ayer de que el aplauso
al morir la protagonista, se produjo
en la realidad cuando murió Alexia
(el periodista dijo su nombre) me ha
dolido en el alma por lo injusto y
terrible de tal aseveración. No
debería hacer falta que te diga que
mi hermana Alexia no murió
rodeada de aplausos. Murió rodeada
de cariño. Cariño de sus seres
queridos: padres y hermanos y con el
silencio respetuoso de las
enfermeras, doctores y enfermos que
de motu propio se acercaron a la
habitación de Alexia. Murió mientras
intentábamos tragar nuestras
lágrimas, porque –no lo olvides- para
nosotros era un verdadero drama el
pensar en tener que soportar su
pérdida.”

https://www.alexiagb.org/


En esta carta, Alfredo González
Barros ponía de relieve que la
película falsifica por completo la vida
de Alexia y de su familia.

Cualquier persona comprenderá el
dolor de los hermanos de Alexia ante
esta película que desfigura también
la imagen de su padre; que maltrata
a su madre, presentándola como
alguien inhumano, capaz de
aprovecharse del dolor de una hija
para construir una futura causa de
canonización; que deforma la fe
cristiana de Alexia, y se sirve de su
vida para lanzar un mensaje
antirreligioso muy alejado de lo que
realmente ocurrió. En un diario
madrileño se leía este titular
expresado por sus hermanos: “Fesser
se aprovecha de nuestro dolor”.

La mirada cristiana

La película aborda diversos misterios
de la existencia humana, como el
misterio del dolor –en concreto, el



sufrimiento de los inocentes-
utilizando ambientes y símbolos
cristianos. Y como rechaza la
respuesta cristiana, - “soy ateo
practicante” ha declarado el director
- en lugar de tratarlo con respeto,
deriva a la caricatura. Fesser dice,
“es incomprensible para mí”, es
inverosímil; por tanto todo tiene que
ser falso.

Para ningún hombre es fácil obtener
una respuesta ante el gran misterio
del dolor y del sufrimiento humanos
Juan Pablo II escribe “Cristo se
acercó, sobre todo, al mundo del
sufrimiento humano por el hecho de
haber asumido este sufrimiento en sí
mismo. Precisamente por medio de
este sufrimiento suyo hace posible
'que el hombre no muera, sino que
tenga la vida eterna'… Precisamente
por medio de su cruz debe cumplir la
obra de la salvación. Esta obra, en el
designio del amor eterno, tiene un
carácter redentor” (cfr. Salvifici



Dolores, n. 16) “para poder percibir la
verdadera respuesta al 'porqué' del
sufrimiento tenemos que volver
nuestra mirada a la revelación del
amor divino, fuente última del sentido
de todo lo existente. El amor es
también la fuente más rica sobre el
sentido del sufrimiento, que es
siempre un misterio; somos
conscientes de la insuficiencia e
inadecuación de nuestras
explicaciones. Cristo nos hace entrar
en el misterio y nos hace descubrir el
'porqué' del sufrimiento en cuanto
somos capaces de comprender la
sublimación del amor divino". (cfr.
Salvifici Doloris, n. 13)

Frente a estas palabras el director de
la película dice "hay actitudes que no
entiendo; ven el dolor como algo
redentor".

La película adopta una postura
religiosa muy clara: “Yo no entendía,
cuando iba a misa los domingos, -



declara el director-, cómo podía
haber un Dios tan bueno, en ese cielo
tan azul, al lado de esos santos
acribillados a flechazos. Te venden el
mundo religioso como algo luminoso
cuando está lleno de puntos oscuros
y tenebrosos". Tampoco la mayoría
de los cristianos creen en un Dios
tenebroso, sino en el Dios del
Evangelio, que es un Dios enamorado
del hombre y de su libertad.

El Dios en el que creen los cristianos
es un Dios Padre. Es un Dios que
perdona; un Dios que respeta la
libertad de cada ser humano para
odiarle o para amarle, para seguirle
o para ignorarle. Y es también un
Dios que nos ayuda a enfocar la vida
con esperanza, alegría y sentido del
humor, virtudes que nacen de la
virtud cristiana por excelencia, la
caridad.

En entrevistas el director realiza
afirmaciones de este tenor: "Escrivá



de Balaguer decía que para vivir hay
que morir. Yo me encuentro en las
antípodas de este pensamiento”.
Recordamos las palabras de
Jesucristo, que se leen en el
Evangelio de san Juan 12, 24-26: “En
aquel tiempo, dijo Jesús a sus
discípulos: Os aseguro que si el grano
de trigo no cae en tierra y muere,
queda infecundo; pero si muere, da
mucho fruto”.Numerosos santos –
como santa Teresa de Jesús, a la que
se cita varias veces en la película-
han glosado esta idea en sus escritos.
Se sitúa, por tanto, en las antípodas
de dos mil años de vida cristiana.

El Opus Dei

El director afirma que "todo,
absolutamente todo lo referido al
Opus Dei es absolutamente real”.
Ante esas afirmaciones comenté el 27
de septiembre, que “Miles de
personas de nuestro país conocen de
primera mano la vida cotidiana de



las mujeres y de los hombres del
Opus Dei, y otras muchas -creyentes
o no creyentes-, participan y se
benefician de las múltiples
iniciativas médicas, educativas o de
solidaridad, de cuya atención
espiritual se encarga la Prelatura del
Opus Dei. Ellos sentirán que la
película deforma temas esenciales, y
parte de un prejuicio muy negativo
sobre las actitudes, sentimientos e
intenciones que mueven a las
personas que forman parte de esta
realidad de la Iglesia”.

El Opus Dei real es muy distinto del
que se presenta en esa ficción.
Quienes tienen una experiencia
directa, saben que sus miembros no
son ni se creen superhombres, sino
gente normal, con sus virtudes y sus
defectos, cada uno con su
personalidad y carácter, que
procuran vivir con humanidad,
cordialidad y comprensión.
Cualquier persona sensata rechaza el



panorama que aparece en la película;
un esperpento que, no corresponde
con la verdad del Opus Dei.

Presenta la fama de santidad de la
niña como una manipulación del
Opus Dei. La devoción a la Alexia
real parte de su entorno familiar. La
primera publicación acerca de Alexia
es de una profesora del colegio “Jesús
Maestro”, la religiosa María Victoria
Molins, que al advertir que la
historia de Alexia ayuda en la vida
cristiana a las alumnas de su colegio,
decide escribir primero un folleto, y
luego un libro (Alexia, editorial STJ,
Madrid 1986).

Realidad y ficción

La trama cinematográfica va
siguiendo los hitos externos de la
vida de Alexia: su educación en un
colegio de religiosas, su paso por
diversos hospitales hasta su muerte
en la Clínica de la Universidad de
Navarra. En este recorrido se



intercalan escenas, falsamente
realistas, que parecen reflejar la vida
y el apostolado del Opus Dei.

Para un espectador que desconozca
la verdadera vida de Alexia y la
realidad del Opus Dei, algunas de
esas situaciones pueden parecer
verosímiles. Pero lo cierto es que, al
falsear el verdadero sentido de los
hechos - aunque se hayan utilizado
frases y sucesos aislados tomados de
las biografías- , y modificar los
auténticos móviles de las actuaciones
personales, la historia que se cuenta
resulta profundamente adulterada.
Son como piezas de un puzzle mal
ensambladas que acaban
proyectando una imagen deforme. Es
una construcción que busca un
impacto emocional mediante la
mezcla de ficción y de fragmentos
adulterados de la realidad. Al
concluir la proyección algunos
pueden pensar que han asistido a la



recreación de algo que parece
verdadero.

El ficticio retrato de la vida en el
Opus Dei, por mucho que se utilicen,
como señuelos, algunos rasgos de
pretendida verosimilitud, culmina en
una caricatura deforme. A veces la
mayor ficción se construye
aparentando realidad. Es más grave
la mentira que pretende arroparse
con gramos de apariencia de
realidad.

Comentario final

La creatividad artística necesita un
clima de libertad, pero la libertad no
se puede separar de la
responsabilidad. No se puede querer
representar algo real y maltratar
desconsideradamente la verdad.

La libre expresión de opiniones,
actitudes y elecciones es una de las
columnas de una sociedad abierta y
plural. Pero su ejercicio es



verdaderamente liberador cuando se
intenta realizar de modo objetivo, o
al menos honesto. Cuando se
desvirtúa una historia real para
proclamar los propios prejuicios
antirreligiosos, no se hace creación
sino manipulación.

Me parece que no necesitamos
caricaturas. Tendríamos que estar
todos de parte de la tolerancia y la
comprensión. No se puede proclamar
respeto con la mano izquierda y
golpear con la derecha.

Ante una ficción que falsifica la
realidad, que deforma las vidas de
muchos miles de personas, nuestra
respuesta es intentar transmitir con
sencillez el sentido de nuestra fe
cristiana y de nuestra vida. Y,
procuraremos mantener siempre un
tono de respeto y comprensión,
también hacia quien no nos respeta;
y, es abrir las puertas del Opus Dei a
quien quiera conocer la realidad.



Afortunadamente vivimos en una
sociedad libre donde es fácil que
cristianos y no cristianos pueden
convivir sin problemas si existe una
atmósfera de respeto hacia las vidas
de los demás.

Esta es mi valoración de la película.

Manuel Garrido

Madrid 18 de octubre de 2008

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/notas-sobre-la-
pelicula/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/notas-sobre-la-pelicula/
https://opusdei.org/es-es/article/notas-sobre-la-pelicula/
https://opusdei.org/es-es/article/notas-sobre-la-pelicula/

	Notas sobre la película “Camino”

