
opusdei.org

NOTAS

“Huellas en la nieve”, biografía
del Fundador del Opus Dei de
Peter Berglar

16/01/2012

I. TRADICIÓN Y PROGRESO EN LA
VIDA DE LA IGLESIA. UN EJEMPLO:
EL Opus Dei.

1. Conversaciones con Mons. Escrivá
de Balaguer, 14' edición. Madrid,
1985, n. 55 (se cita como:
Conversaciones).

2. Ibíd.



3. Las distintas partes de la Iglesia
oriental se diferencian, más que por
criterios territoriales, por su rito.

4. Mientras el Opus Dei tuvo la figura
jurídica de un «Instituto Secular», o
sea hasta el 28-XI-1982, su Director
recibía el nombre de Presidente
General. La posibilidad de ordenar
sus sacerdotes y de incardinarlos la
tenía el Opus Dei ya desde su
aprobación como Instituto Secular de
Derecho Pontificio, o sea desde 1947;
como Prelatura personal conserva
este derecho, anclado ahora en una
estructura del derecho común de la
Iglesia. Como destaca la Declaración
de la Congregación para los Obispos
del 23-VIII-1982, no se quita ningún
sacerdote o diácono o seminarista a
las diócesis, pues los sacerdotes que
pertenecen al clero de la Prelatura,
ya antes de su ordenación habían
pertenecido durante años al Opus
Dei ejerciendo una profesión; al ser



admitidos en la Obra no tenían
intención de llegar a ser sacerdotes. 

II. HUELLAS EN LA NIEVE

Vocación

1. RHF 20164, p. 222. 

Orígenes

2. Los abuelos de Josemaría Escrivá,
José Escrivá Zaydín y Pascual Albás,
murieron en 1894 y 1886, antes del
nacimiento de su nieto. Su abuela
por parte paterna, Constancia, vivió
hasta 1912; la abuela por parte
materna hasta 1925.

Niñez en Barbastro

3. RHF 8202.

4. Romana. Postulación de la Causa
de Beatificación y Canonización del
Siervo de Dios Josemaría Escrivá de
Balaguer, Sacerdote, Fundador del
Opus Dei. Artículos del Postulador.



Roma 1979: 7 (se cita como:
Artículos).

5. Artículos, 3.

6. Se trata del P. Enrique Labrador.
Los Escolapios fueron fundados en
1617 por el sacerdote aragonés S.
José de Calasanz. El nombre
completo de la Orden es: «Ordo
Clericorum Regularium Pauperum
Matris Dei scholarum piarum».

7. RHF 20760, p. 760.

8. RHF 21839.

9. RHF 20164, p. 358.

10. Carta, 15-VIII-1953.

11. RHF 20148, pp. 15-16.

12. Georg von Rauch: Lenin. En
Grandes biografías, volumen II.
Bilbao, 1976,p.13.

13. RHF 5080.



14. Josemaría Escrivá de Balaguer:
Camino, 41.1 ed. Madrid, 1984, n. 439
(se cita como: Camino).

15. Josemaría Escrivá de Balaguer:
Amigos de Dios. Homilías. Madrid, 9.'
ed., 1984, n. 301 (se cita como:
Amigos de Dios).

16 RHF 3270.

17. Artículos, 12.

El sí al sacerdocio

18. Carta, 28-111-1971.

19. Artículos, 17.

20. Paul Claudel, quien más tarde
sería un gran poeta, tuvo el 25 de
diciembre de 1886, durante las
Vísperas de Nótre-Dame, una
vivencia sobrenatural que produjo su
conversión interior a la fe católica.

21. Algo parecido le sucedió al
escritor André Frossard, que había



crecido y se había formado en un
ambiente ateísta, en el año 1935. Cfr.
a este respecto: André Frossard: Dios
existe: Yo me lo encontré. Madrid,
1969.

22. RHF 5379.

23. Desde 1975 es Secretario General
del Opus Dei. Con la erección de la
Obra como Prelatura personal ha
pasado a ser Vicario General.

24. Artículos, 12.

25. La Orden Carmelita se desarrolló
a partir de una colonia de eremitas
fundada por el cruzado Bertoldo de
Calabria en 1155 en el Monte
Carmelo; en 1238 sus miembros
retornaron a Occidente. San Simón
Stock, en 1247, dio a la comunidad
las formas de una orden mendicante.
El «Ordo fratrum Beatae Mariae
Virginis de Monte Carmelo»
comprende la rama de las y los
Carmelitas calzados y la de las y los



Carmelitas descalzos; estos últimos
tienen su origen en la reforma de
Santa Teresa de Jesús y San Juan de
la Cruz. Esta orden contemplativa
también desarrolla su labor en
tierras de misión. Se llaman
«descalzos» porque, por humildad,
no llevan calzado o tan sólo unas
sandalias ligeras y abiertas. Éstas
eran el signo externo de la reforma
teresiana, que numerosos «calzados»
no aceptaron durante siglos.

26. Artículos, 251.

27. Ibíd., 18.

28. RHF 20166, p. 74.

29. RHF 20770, p. 467.

30. RHF 21801.

31. RHF 20775, p. 425.

32. RHF 20165, p. 944.

III. LA ORACIÓN EN LA NOCHE 



Seminarista en Zaragoza

1. En los pisos altos -3.- y 4.- del Real
Seminario Sacerdotal de San Carlos
Borromeo, una institución de
sacerdotes que colaboraba con el
Obispo en tareas especiales, estaba el
Seminario de San Francisco de Paula,
en el que residió Josemaría Escrivá
los años de sus estudios eclesiásticos
en Zaragoza (desde septiembre de
1920 a marzo de 1925).

2. RHF 3254, pp. 5-6.

3. RHF 2864.

4. Ha habido y hay (en este punto
nada cambia) vocaciones específicas
a una entrega total e incondicionada,
también como decisiones
instantáneas; igualmente se han
dado decisiones de emprender una
vida cristiana más intensa, pero sin
una vocación específica, y
conversiones a la fe o la vuelta a ella;
y, finalmente, el apartamiento. Éstas



son las posibilidades de la libertad
personal que ha de soportar cada
decisión y que nunca puede ser
mermada.

5. Camino, 20.

6. Ibíd.

7. RHF 2865.

Muerte de un Prelado

8. No me ha sido posible obtener
información de si Josemaría, en
alguna ocasión, siguió estas
invitaciones.

9. Las órdenes menores (ostiario,
lector, exorcista y acólito) las recibió
Josemaría Escrivá, de manos del
Cardenal Soldevilla, el 17 de
diciembre de 1922.

10. La tonsura (el corte de pelo como
signo de entrega a Dios) aparece
primero en el monacato oriental;
para el clero diocesano se adoptó en



el siglo v y se prescribió de manera
general en el siglo XIII. En la Iglesia
latina la tonsura menor siguió
vigente hasta la derogación por el
Papa Pablo VI en 1972.

11. Cfr. Diccionario de Historia
Eclesiástica de España. Tomo IV.
Madrid, 1975, p. 2499.

12. Conversación con el Prelado del
Opus Dei, Mons. Alvaro del Portillo,
en Colonia, 24 de enero de 1981.

13. Ibíd.

¿Cuál es la identidad del sacerdote?

14. Artículos, 29.

15. Ibíd.

16. PS. 6 Paenitentiales, n. 2.

17.In dimissionem Chananaeae, 10.

18. Cfr. RHF 20091, p. 11.



19. Ibíd., p. 12.

20. Josemaría Escrivá de Balaguer:
Sacerdote para la eternidad (Homilía,
13-IV-1973). Madrid, 4' ed., 1977, p.
19.

21. Ibíd., p. 23.

22. Ibíd., pp. 27 ss.

23. Amigos de Dios, n. 177.

24. Ibíd., n. 184.

25. RHF 20082, p. 44.

Párroco de pueblo

26. RHF 3273.

27. Artículos, 35.

28. RHF 20770, p. 413.

29. RHF 20164, pp. 223-224.

La carrera de Derecho en Zaragoza



30. RHF 20164, p. 222.

31. Conversación con Juan Antonio
Cremades Royo en Zaragoza (19-
VI-1981). Cremades, durante un
tiempo Gobernador Civil en Lérida,
permaneció unido durante toda su
vida a Mons. Escrivá con lazos de
amistad personal y familiar.

32. «Alfa-Beta». Revista mensual.
Órgano del Instituto Amado,
Zaragoza, Tomo 1, n. 3, marzo de
1927, pp. 10-12.

33. Ibíd., p. 12.

34. RHF 3870.

35. Primera edición: Madrid, 1944;
segunda edición: Madrid, 1974.
Teniendo en cuenta todos los
documentos y la literatura
especializada (también bastantes
publicaciones en lengua alemana), el
libro expone los orígenes y el
desarrollo del monasterio de Las



Huelgas, fundado al filo de los siglos
xii y Xiii junto a Burgos. Estudia
especialmente la jurisdicción y la
práctica de gobierno de las Abadesas,
que supieron mantener una posición
de casi-autonomía. Se trata de una
colaboración notoria e interesante a
la historia del derecho canónico
español, un libro que abarca el
desarrollo durante más de medio
milenio. De especial interés es el
capítulo XI, en el que se trazan
comparaciones con otras abadías
reales en Europa como Quedlimburg
en Alemania o Fontevrault en
Francia.

36. Camino, 983.

IV. LAS CAMPANAS

Un hermano de los pobres en Madrid

1. Es necesario distinguir en este
punto entre las denominaciones que
son correctas desde un punto de
vista jurídico y las que responden a



la situación fáctica. Desde el 19-
XII-1931 hasta el 26-VII-1947. España
fue constitucionalmente una
República; desde entonces, una
Monarquía. De hecho, durante la
Guerra Civil existió una «zona roja» y
una «zona nacional» (la cual ya
durante la contienda fue derivando
hacia un Estado autoritario).

2. Artículos, 44.

3. RHF 20164, pp. 358-359.

4. RHF 20119, p. 12.

5. RHF 21504, n. 302.

6. RHF 20119, p. 13.

7. Ibídem.

8. Cfr. Malcolm Muggeridge: Mutter
Teresa. Ein Leben für die
Ausgestossenen. Friburgo de
Brisgovia, 1978. A la pregunta del
periodista: «En realidad, ¿usted qué
hace por esos moribundos?», la



Madre Teresa responde: «En primer
lugar queremos darles la sensación
de que se les quiere, queremos que
se den cuenta de que hay personas
que realmente les aman y quieren
tenerles cerca, por lo menos durante
esas pocas horas de vida que les
quedan, para que así conozcan el
amor humano y el divino. Que
también ellos se den cuenta de que
son hijos de Dios y de que no se les
ha olvidado...» (pp. 73 ss.).

9. Camino, 194.

El nacimiento del Opus Dei

10. Según una costumbre secular de
la Iglesia Católica se denominan
Siervos de Dios a quienes tienen
iniciada la Causa de Beatificación.

11. En 1625 San Vicente de Paúl
fundó una congregación de
sacerdotes seculares (Congregación
de la Misión, con las siglas CM), que
se dedica a la misión en el propio



país y en el extranjero. Además de la
denominación de PP. Paúles se les
conoce también bajo la de
«Lazaristas», por haber tenido su
origen en el priorato de San Lázaro,
en París.

12. Artículos, 45.

13. Amigos de Dios, n. 197.

14. RHF 21500, nota 9.

15. RHF 20165, pp. 912-913.

16. RHF 21500, nota 9.

17. RHF 4678.

18. Catecismo Romano (Catecismo
para los párrocos según el decreto
del Concilio de Trento, mandado
publicar por San Pío V y Clemente
XIII), Madrid, 1971.

19. Ibíd., 26.

20. Ibíd., 387.



21. Ibíd.

22. Tobías 5, 6; 12, 17.

23. Hechos de los Apóstoles 12, 7-9; 5,
19.

24. Amigos de Dios, n. 315.

25. Carta, 24-III-1930.

26. Carta, 9-I-1932.

27. Desde la aprobación de Opus Dei
como institución en la Iglesia
Católica, a su director se le
denominaba “Presidente General”;
con la erección de la Prelatura
personal ha pasado a ser Prelado.
Dado el carácter de familia espiritual
de la Obra, el Presidente General
antes y Prelado ahora es para los
miembros de la Obra “el Padre”.

28. RHF 20166, p. 1101.

29. RHF 20755, p. 298.



30 Artículos, 48.

31. Carta, 28-I-1975.

32. RHF 20755, p. 293.

33. RHF 20164, p. 792.

34. Conversación con el profesor Dr.
Amadeo de Fuenmayor en Pamplona,
el 21 de junio de 1981.

35. Ibíd.

36. Ibíd.

Invisible a los ojos de los hombres

37. Artículos, 45.

38. RHF 20165, p. 1024.

39. Conversaciones, n. 68.

40. Carta, 9-I-1932.

41. Carta, 11-III-1940.

42. Conversaciones, n. 66.



43. Sin embargo, es importante dejar
claro que Josemaría Escrivá
inmediatamente informó al Obispo
de Madrid de lo que se sucedió el 2
de octubre de 1928.

44. RHF 4393.

45. RHF 4678.

46. Boletín trimestral de la Obra
Apostólica del Patronato de
Enfermos. Madrid, enero del 1928.

47. Hoja informativa, n. 2; cfr. RHF
3283.

48. Salvador Bernal: Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre
la vida del Fundador del Opus Dei, 6ª
ed. Madrid, 1980, pp. 120 y ss.

49. RHF 4393.

50. RHF 4678

Dios quiere que haya mujeres en el
Opus Dei



51. RHF 20754, p. 116.

52. Ibíd., p. 117.

53. Ibíd.

54. Era la madre de la fundadora de
las Damas Apostólicas, Luz
Rodríguez Casanova.

55. Carta, 29-VII-1965.

56. RHF 21076, p. 12.

57. Ibíd.

58. RHF 20754, pp. 358-359.

59. RHF 20755, p. 298.

60. 14 de febrero de 1930: fundación
de la sección de mujeres del Opus
Dei; 14 de febrero de 1943: fundación
de la Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz, unida inseparablemente al
Opus Dei.

61. RHF 20754, p. 126.



62. RHF 21128, p. 22.

63. Conversaciones (“la mujer en la
vida del mundo y de la Iglesia”;
entrevista a la revista “Telva”, Mdrid,
1-II-1968)

64. Ibíd., n. 87. La obediencia, sello
de autenticidad

65. RHF 20170, p. 161.

66. RHF 20771, pp. 399-400.

67. Carta, 24-111-1930.

68. RHF 4197.

69. RHF 159.

70. Carta, 31-V-1954.

71. Carta, 6-V-1945.

72. Además el Fundador siempre se
aseguró de que los Ordinarios de las
diócesis en las que trabaja el Opus



Dei estuvieran de acuerdo con esa
labor.

73. RHF 20754, p. 117.

74. Friedrich Sehiller: «Das Lied von
der Glocke» del año 1779. Esta poesía
de Schiller canta a una campana; las
palabras latinas recogen el lema de
dicha campana. Era usual que en el
borde inferior de las campanas
figurara un triple lema, fundido en el
bronce al tiempo de hacerlas. La
tercera parte de este lema («fulgura
frango») se refiere a una creencia de
antaño según la cual, cuando había
tormentas con gran aparato eléctrico,
al echar las campanas al vuelo, su
badajeo rompía los rayos,
impidiéndoles caer.La primera carta

75. Carta, 24-111-1930.

76. Ibíd

77. Ibíd.



78. Ibíd..

79. Ibíd.

80. Ibíd.

81. Véase nota34

82. Con esta expresión, el Fundador
se refería al cumplimiento
minuciosamente puntual de los
deberes previstos en el plan de vida;
como ejemplo solía citar el
levantarse por la mañana: en cuanto
suene el despertador...

83. Carta, 24-111-1930.

84. Ibíd.

La última carta

85. Se trata de la «Constitución
Dogmática sobre la Iglesia» (que se
suele citar por las dos primeras
palabras «Lumen gentium»); texto
latino en Acta Apostolicae Sedis 57
(1965), pp. 5-75; «Decreto sobre el



apostolado de los
laicos» («Apostolicam Actuositatem»),
en AAS 58 (1966), pp. 837-864;
«Constitución pastoral sobre la
Iglesia en el mundo de
hoy» («Gaudium et spes»), en AAS 58
(1966), pp. 1025-1115.

V. CONQUISTADORES Y GRANOS DE
TRIGO

1. Praktisches Bidelhandbuch,
Wortkonkordanz. Sttugart, 9' edición,
1968. Cristóbal Colón y Josemaría
Escrivá

2. Carta, 9-1-1932.

3. Conversaciones, n. 114.

4. Ibíd., n. 113.

5. Ibíd., n. 114.

6. Vivió entre 1567 y 1622; fue Obispo
de Ginebra y uno de los pilares de la
reforma católica en Francia, tras las
guerras de religión. Junto a Santa



Juana Francisca de Chantal fundó la
Orden de la Visitación (Salesas). Es
uno de los mayores teólogos,
predicadores y escritores religiosos
de toda la historia de la Iglesia. Su
obra más conocida, «La introducción
a la vida devota», es una escuela de
la vida interior y, a la vez, una ayuda
para que los laicos realicen la
perfección cristiana en la familia y
en la profesión, en medio que los
quehaceres del mundo. San
Francisco de Sales es Doctor de la
Iglesia, Patrón de los periodistas y
escritores.

7. Vivió entre 1795 y 1850. Wilhelm
Schamoni escribe sobre este
sacerdote romano: «Tras la miseria
religiosa de la época napoleónica y
en los decenios de efervescencia
anteriores a 1848, Palotti se convirtió
en el alma de la "reconstrucción"
vista no como restauración de lo que
fue, sino como preparación de un
nuevo futuro. Su celo ardiente por el



Reino de Dios soñaba con una
gigantesca idea, con una renovación
de la Iglesia y de toda la sociedad por
medio de un movimiento apostólico,
a despertar entre los sacerdotes y los
seglares para que, con las armas de
la oración, de la penitencia, de las
actividades caritativas y de la
verdad, volvieran a llevar el espíritu
de Cristo a todos los sectores de la
vida. Así vino a ser un antecesor de
la Acción Católica» («Das wahre
Gesicht der Heiligen».
WürzburgHildesheim-Nue.'a York. 5'
edición, 1966).

8. John Henry Newmann vivió entre
1801 y 1890. Como pastor y teólogo
protestante fue una de las
personalidades más destacadas del
«movimiento de Oxford», cuyo fin
consistía en dar nueva vitalidad a la
herencia católica en Inglaterra. En
1845 se convirtió al catolicismo; en
1847 fue ordenado sacerdote en
Roma; en Birmingham fundó el



primer Oratorio de San Felipe Neri.
Supo unir una crítica muy personal
en lo que queda a la libre discusión
con una fidelidad incondicionada a
la fe de la Iglesia Católica tal como se
ha formulado en los dogmas. En 1879
el Papa León XIII le nombró
Cardenal.

9. Cfr. los documentos reunidos en
«Die kirchlichen Urkunben für die
Weltgemeinschaften (Instituta
Saecularia)». Ensiedeln,
1963.«Fundamentos de piedra de
granitos

10. RHF 20755, p. 320.

11. RHF 20156, pp. 492-493.

12. Carta, 24-X-1942.

13. Ibíd. 14. Ibíd.

15. El Prelado del Opus Dei puso el
texto a mi disposición para que
pudiera consultarlo.



16. Montero Moreno, A., Historia de
la persecución religiosa en España
(1936-1939). Madrid, 1959, pp.
594-595.

17. Véase nota 15.

18. RHF 3381-7.

19. RHF 3381-5.

20. Véase nota 15.

21. Alonso de Orozco (1500-1591) fue
fraile agustino; en 1554 pasó a ser
Predicador del Emperador Carlos I.
Con su predicación y su atención de
los pobres y los encarcelados
desarrolló una amplia actividad
pastoral en Madrid. En sus escritos
supo unir la profundidad mística con
un estilo popular.

22. Artículos, 70.

23. Carta, 9-1-1959.

24. Ibíd.



25. Artículos, 72.

26. Josemaria Escrivá de Balaguer:
Vía Crucis, 8.' edición. Madrid, 1984.

27. Ibíd.

28. Ibíd.

29. RHF 20107, p. 11. El Opus Dei es
familia

30. Es la imagen de la Virgen de la
Almudena, patrona de Madrid,
colocada en el lugar donde, según la
tradición, fue encontrada: en la
Cuesta de la Vega, en el lugar donde
ahora se construye la catedral de
Madrid.

31. Carta, 6-V-1945.32. RHF 20095, p.
7.

33. Palabras tomadas de la oración
para la devoción privada al Siervo de
Dios Josemaría Escrivá de Balaguer.

34. RHF 20750, p. 274.



35. Ibíd.

36. RHF 20056, p. 6.

37. RHF 20102, p. 55.

38. RHF 21503, nota 179.

39. Ibíd., n. 18.

40. Ibíd., nota 24.

41. Cfr. RHF 20754, pp. 263-267.

42. Cfr. Carta, 24-111-31.

43. Storti, Rosa María: «Isidoro
Zorzano. La vida y el trabajo de un
ingeniero». En Cristianos corrientes.
Textos sobre el Opus Dei. Madrid,
1970, p. 144.

44. Ibíd., p. 146.

45. Ibíd.

46. Vivió entre 1815 y 1888. Fue
ordenado sacerdote en 1841 y, con
toda razón, se le llama «apóstol de la



juventud». Acogió sobre todo a los
jóvenes más pobres, a los
abandonados y marginados. Es el
Fundador de los Salesianos, una
Congregación de más de veinte mil
miembros extendida por todo el
mundo. Para atender a la juventud
femenina fundó la Congregación de
las Hermanas de María Auxiliadora.

47. Storti, o. c., pp. 147 ss.

48. Conversación con Juan Jiménez
Vargas en Pamplona, 20 de junio de
1981.

49. RHF 4152.

50. RHF 4152 y 2750.

50a. A este respecto, Juan Jiménez
Vargas precisa: «En enero de 1933
unos grupos de anarcosindicalistas,
en el pueblo de "Casas Viejas",
después de asesinar a varios
guardias civiles, proclamaron la
«Revolución Libertaria". Algunos de



éstos fueron llevados a la Cárcel
Modelo. Los hacían bajar al mismo
patio donde jugaban al fútbol los del
10 de agosto, que mantenían una
agresiva distancia frente a los nuevos
vecinos. José Antonio Palacios, en el
locutorio, se desahogó contándole a
don Josemaría lo que ocurría, sin
sospechar que iba a recibir una
contundente contestación. Aquel
sacerdote, que por encima de todo
era sacerdote, le dijo muy seriamente
que tenían que ser comprensivos y
que pensaran que aquéllos
probablemente no habían tenido
unos padres cristianos, y habían
vivido en un mal ambiente. Les
recomendó aprovechar toda ocasión
para charlar con ellos hasta llegar a
repasar el catecismo y pocos días
después les llevó a la cárcel unos
ejemplares del catecismo. Los del 10
de agosto hicieron caso a estos
consejos, que tanto les
impresionaron, y en el patio todo
cambió, hasta el punto de organizar



partidos de fútbol en los que en cada
equipo podían verse mezclados
individuos de los dos bandos». (Véase
nota 48.)

50b. Así me lo comentó Juan Jiménez
Vargas: «En aquellos críticos
comienzos de los años 30, por la
fuerte presión que coaccionaba a los
católicos, empujándoles a una
determinada actuación política con
la pretensión de formar un partido
católico único, muchos,
fanáticamente, habían llegado a
creerse que seguir esa línea política
era una obligación de conciencia, lo
que había desatado toda una
campaña en contra, y así los católicos
quedaban divididos. Es fácil
imaginar el impacto que hacía entre
los de la Modelo -activistas de pocos
años que se resistían a aquella
imposición- la actitud de don
Josemaría, que, sin hacer política y
hablando de amor a la Iglesia y
fidelidad al Magisterio, daba una



diáfana visión de la libertad política
de los católicos». (Ibíd.).

50c. Es interesante a este respecto el
comentario del profesor Jiménez
Vargas: «En la explicación que el
Fundador del Opus Dei daba sobre la
santificación del trabajo ordinario
dirigida a estudiantes universitarios,
trascendía la inspiración
sobrenatural. Pero además se veía
que era un hombre conocedor de la
universidad como cosa vivida. En el
ambiente universitario de aquellos
años había grupos reducidos, que se
sentían como los únicos
"intelectuales", para los que lo
religioso carecía de valor. Para éstos
la ciencia y la investigación
instrumentalizadas no eran más que
un medio de tener prestigio y poder,
y por eso con éstos jugaban las
fuerzas políticas. Otros grupitos se
caracterizaban por sus alardes de
catolicismo y se les podría llamar
"católicos oficiales". Se sentían



obligados a aspirar a ocupar cargos,
a asaltar puestos, a encaramarse en
las cátedras como un servicio a la
Iglesia. No era raro que algunos se
dejaran arrastrar por esta corriente
como un medio de medrar. Cualquier
estudiante mínimamente conocedor
de estas tendencias, cuando
escuchaba al Fundador del Opus Dei,
descubría un panorama inesperado
porque su enfoque de la actividad
profesional de los universitarios era
radicalmente distinto como se veía
con toda evidencia cuando lo situaba
dentro de la santificación del trabajo
ordinario. Baste recordar que
cuando lo exponía hablaba siempre
de los primeros cristianos, con lo
cual el estudio y el trabajo quedaban
centrados con todo su valor humano
en la vida de un cristiano corriente».

50d. Así recuerda Jiménez Vargas la
génesis de aquella conversación:
«Los detenidos políticos recibían a
diario muchas visitas, que



abarrotaban el locutorio, y para don
Josemaría eran también un atractivo
de apostolado, aunque por el barullo
resultara difícil llegar a
conversaciones personales. También
yo acudía todas las mañanas a la
cárcel, a visitar a mis amigos. Don
Josemaría, que se interesaba por
todos aquellos que más o menos
indirectamente conocía, trató de
localizarme sin conseguirlo, y me
mandó un expeditivo aviso, pero yo
fui dando largas, y así aguanté,
dejando pasar un mes tras otro. Por
fin, a principios de 1933, el 8 de
enero, tuve que escuchar una
extensa explicación».

51. Cfr. RHF 4152.

Las obras de los Arcángeles

52. Sobre lo que sigue, cfr. RHF
20790, pp. 246-253.

53. Carta, 16-VII-1933.



54. Ibíd.54ª. En la conversación que
mantuvimos (véase nota 48), Juan
Jiménez Vargas lo narró así: «A
principios de 1933, en un primer
plano de la actividad del Fundador
del Opus Dei, estaba la labor con
universitarios, aunque no dejaba de
procurar la amistad de todo tipo de
personas. Los estudiantes que más le
trataban en aquella época tenían la
impresión de que el Fundador de la
Obra, después de una larga
temporada de encomendar el modo
concreto de empezar la realización
de actividades propias o específicas
de la Obra, "vio» claro que la
Voluntad de Dios era empezar a
fondo la labor con estudiantes».

55. RHF 20157, p. 881.

56. RHF 20755, p. 338; no se dice aquí
expresamente, pero se
sobreentiende, que siempre se añade
el amplio campo del apostolado con



los adultos, con los casados, la «labor
de San Gabriel».

57. Ibíd., p. 341.

58. RHF 21500, n. 20.

59. RHF 21504, nota 25.

La semilla va creciendo

60. RHF 751.

61. Ibíd.

62. RHF 4391.

63. Ibíd.

64. RHF 20167, p. 151.

65. RHF 20165, p. 151.

66. RHF 20167, p. 146.

67 RHF 162.



68. Diccionario de Historia
Eclesiástica de España. Madrid, 1972,
tomo II, p. 1388.

69. Don Leopoldo Eijo y Garay, entre
otras cosas, fue Presidente del
Instituto de España y de la «Comisión
de Educación Nacional de las Cortes
Españolas»; Consejero del Reino;
Director del Instituto «Francisco
Suárez» del Consejo Superior de
Investigaciones Científicas;
Académico de la Real Academia de la
Lengua y de la de Ciencias Morales y
Políticas.

70. RHF 20760, p. 170.

71. Amigos de Dios, nn. 42-43.

72. Carta, 6-V-1945.

73. RHF 20167, pp. 1229-1231.

74. RHF 20166, p. 1125. 

VI. GUERRA EN ESPAÑA



La prehistoria de la guerra

1. Cfr. a este respecto: Richard
Konetzke: «Die iberischen Staaten
von 1875 bis zum 1. Weltkrieg
(1875-1917)». En Handbuch der
europüischen Geschichte. Editado
por Theodor Schieder. Tomo VI:
Europa im Zeitalter der
Nationalstaaten uns europáische
Weltpolitik bis zum Ersten Weltkrieg.
Sttugart, 1968, pp. 503- 533. Cfr.,
además: Ramón Menéndez Pidal: Los
españoles en la historia, 2.1 edición.
Madrid, 1971.

2. Cfr. a este respecto y sobre lo que
sigue: Richard Konetzke: «Die
iberischen Staaten vom Ende des 1.
Weltkriegs bis zur Ara der
autoritáren Regimen (1917-1960)».
En Handbuch der europdischen
Geschicbte. Tomo VII: Europa in
Zeitalter der Weltmáchte. Sttugart,
1979, parte 1 .1, pp. 651-693. Cfr.,
además: Vicente Rodríguez Casado:



Conversaciones de Historia de
España, tomo XIII. Barcelona, 1965.

3. Konetzke: Handbuch der
europáischen Geschicbte. Tomo VII,
parte 1', pp. 671 y ss.

4. Ibíd., p. 676.

5. Ibíd., p. 677 y ss.

6. Cfr. Hellmuth Günther Dahms: Der
spanische Bürgerkrieg 1936-1939.
Tubinga, 1962. Por su empeño de
objetividad y justicia este libro es
una de las mejores exposiciones del
complejo tema por parte de un autor
alemán. Se cita como Dahms.

7. Conversación con el profesor Dr.
Vicente Rodríguez Casado,
Catedrático de Historia Moderna en
la Universidad de Madrid; Madrid, 17
de junio de 1981. Durante la
conversación, el historiador me
comentó, entre otras cosas: «España,
que no había conocido las guerras de



religión, las "recuperó" con las
guerras carlistas del siglo xix, que
fueron contiendas entre católicos
conservadores y liberales católicos.
Sin embargo, la Monarquía española
y el pueblo siempre se sometieron a
la idea de la unidad religiosa. España
es un país que, a la vez que un
veneno, hace surgir su antídoto o, al
revés: a cada cosa positiva añade su
parte negativa, y siempre de forma
radical. España es un país en el que
nada permanece en el reino de las
ideas, todo se pone inmediata y
radicalmente en práctica... La
Segunda República significaba un
camino hacia el comunismo, a pesar
de que el número de comunistas era
exiguo. Pero éste es un factor que no
les impidió conquistar el poder; al
contrario, lo facilitó; además, tenían
el apoyo de los socialistas de muy
diversos matices, de los anarquistas y
sindicalistas. La persecución de los
católicos y de la Iglesia fue, ya mucho
antes de que comenzara la Guerra,



un programa y un hecho de la
Segunda República».

8. Konetzke, o. c., tomo VII, parte 1ª,
p. 685.

Sin fanatismos y sin neutralismos

9. Carta, 24-X-1965.

10. Carta, 16-VI-1960.

11. Se creó el Consejo Superior de
Investigaciones Científicas por ley
del 24de noviembre de 1939.

12. Enrique Gutiérrez Ros: José María
Albareda. Una época de la
culturaespañola. Madrid, 1970. Se
cita como Gutiérrez Ríos.

13. Ibíd., p. 75.

14. Ibíd., p. 81.

15. Ibíd., p. 82.

16. Ibíd.



17. Ibíd., p. 83.

18. Ibíd.

19. Albareda, José María:
Consideraciones sobre la
investigación científica.Madrid, 1951,
p. 425.

20. Ibíd., pp. 433-434.

21. Gutiérrez Ríos, p. 97.

22. RHF 4152.

23. Ibíd.

Vivir en peligro

24. Dahms, 76.

25. Dahms, 69. («El 6 de junio el
Partido Comunista hizo llegar a todos
sus funcionarios "órdenes y
consignas" para la lucha, muy
detalladas. En ellas se regulaba la
manera de armar a las milicias, su
forma de actuar, la colaboración de



las células rojas, organizadas dentro
de los cuarteles, entre sí, y los locales
que habían de ser tomados; además,
indicaban [de acuerdo con el anexo B
de la circular] qué personas habían
de ser fusiladas entre los miembros
del gobierno, gobernadores civiles,
funcionarios de las fuerzas de
seguridad, oficiales del ejército,
miembros de partidos políticos y de
la burguesía acomodada y, en todos
esos casos, se decretaba el
fusilamiento "también de sus
familiares, sin excepción de ningún
tipo».»)

26. Dahms, 81 y ss.

27. RHF 4152.

28. RHF 20165, pp. 882-883.

29. Cfr. RHF 4152.

30. Ibíd.

31. Ibíd.



32. RHF 4197.

33. RHF 3637.

34. Cfr. RHF 4152.

35. RHF 20165, p. 883.

36. Ibíd., p. 885.

37. Cfr. RHF 20165, p. 349. El actual
Prelado del Opus Dei contó que un
día la clínica psiquiátrica fue
registrada para buscar a posibles
refugiados. Esta vez, sin embargo, no
ocurrió nada, porque uno de los
enfermos, que estaba loco de verdad,
se acercó a un miliciano, le cogió el
arma, y le preguntó: «¿Este es un
instrumento de aire o de cuerda?»
«Se ve -comentó don Alvaro del
Portillo- que era de Dios, porque los
comunistas dijeron: "Éstos están
locos de atar". Y se fueron».

38. RHF 4152.

39. Gutiérrez Ríos, p. 112.



40. Cfr. RHF 4152.

41. RHF 4152.

42. RHF 4197.

43. Ibíd.

La huida de España a España

44. RHF 4152.

45. RHF 4197.

46. Una descripción detallada del
paso de los Pirineos se encuentra en
RHF 20593 y 20594.

47. Gutiérrez Ríos, p. 118.

48. RHF 20593, p. 17.

49. Desde la salida de Barcelona,
Mons. Escrivá siempre celebraba la
Misa votiva de la Virgen María. Los
textos los había copiado en pequeñas
hojas. Llevaba consigo todos los
utensilios que eran absolutamente



imprescindibles para celebrar la
Santa Misa.

50. RHF 4197.

51. RHF 4152.

52. Gutiérrez Ríos, pp. 123-134.

53. Gutiérrez Ríos, p. 126.

54. RHF 20593, p. 432.

55. Ibíd., p. 540.

Burgos o la preparación para
tiempos de paz

56. RHF 159 y 4197.

57. RHF 4197.

58. Ibíd.

59. Ibíd.

60. Ibíd.

61. Camino, 976.



62. RHF 4197.

63. Este pensamiento se expresa en el
punto 811 de Camino, escrito en
Burgos: «¿Te acuerdas? -Hacíamos tú
y yo nuestra oración, cuando caía la
tarde. Cerca se escuchaba el rumor
del agua. -Y, en la quietud de la
ciudad castellana, oíamos también
voces distintas que hablaban en cien
lenguas, gritándonos
angustiosamente que aún no
conocen a Cristo. Besaste el Crucifijo,
sin recatarte, y le pediste ser apóstol
de apóstoles».

64. RHF 4197.

65. Este mismo pensamiento se
expresa en el punto 962 de Camino:
«Unidad.-Unidad y sujeción. ¿Para
qué quiero yo las piezas sueltas de
un reloj, aunquesean primorosas, si
no me dan la hora?».

66. RHF 4197.



67. Ibíd.

68. Los últimos centros republicanos
que cayeron fueron: Jaén, Ciudad
Real y Albacete, el 29 de marzo;
Sagunto y Valencia, el 30 de marzo, y
Almería, Cartagena y Murcia, el 31 de
marzo de 1939. 

VII. LA PESCA MILAGROSA 

«Somos para la masa»

1. RHF 20084, p. 44.

2. RHF 20164, p. 52.

3. RHF 21145, p. 3.

4. RHF 20165, pp. 454-455.

5. RHF 20113, p. 5.

6. Carta, 11-111-1940.

7. Carta, 24-X-1942.

8. Carta, 31-V-1943.



9. Carta, 14-II-1944.

10. Carta, 6-V-1945.

11. Los términos «corredención»,
«corredentor», pueden inducir a
falsas interpretaciones. Está claro
que sólo Jesucristo es el Redentor, y
que la Redención se realizó de una
vez para siempre. Pero como la
Redención no supuso a la vez el fin
de la historia del mundo, del camino
de la humanidad sobre la tierra, sino
que, aun -cuando sucedió, sucede
también cada día en la realización
del Amor de Jesucristo y de los
miembros de su Cuerpo, los
cristianos, se puede hablar en este
sentido de la colaboración diaria en
la Redención, de la «corredención».
Es decir, los redimidos no han de ser
personas que esperan pasivamente,
sino enviados para actuar en Cristo y
por Cristo, es decir, apóstoles. «Un
cristiano ---escribe Alvaro del Portillo
en el prólogo al "Vía Crucis" de Mons.



Escrivá de Balaguer- madura y se
hace fuerte junto a la Cruz, donde
también encuentra a María, su
Madre.» En efecto, el hombre
descubre allí, por obra del Espíritu
Santo, esa cita personal para
incorporarse a la gran epopeya de la
Redención, participando en los
dolores de Cristo, en medio de su
vida ordinaria de trabajo... Todo
hombre, estando convocado a unirse
con Cristo en la Cruz, se hace
corredentor, ya que participa en las
gracias del misterio redentor.

12. Carta, 6-V-1945.

13. RHF 20128, p. 69.

14. RHF 21501, n. 65.

15. RHF 21502, n. 109.

16. RHF 21501, n. 68.

17. Ibíd.Con juventud y entusiasmo
por Cristo



18. Cfr. RHF 5074.

19. Ibíd.

20. Ibíd.

21. Ibíd.

22. «Vía Crucis», XI estación.

23. RHF 5074.

24. Ibíd.

25. Ibíd.

26. Wilhelm Schamoni: Jung und
heilig. Wahre Bildnisse. St Augustin,
1980, p. 5.

27. Ni que decir tiene que el Opus
Dei, con respecto a la edad mínima
necesaria para unirse temporal o
definitivamente a la Obra, siempre se
ha atenido a las normas canónicas al
respecto.

28. RHF 20750, pp. 273-274.



29. Carta, 9-1-1959, n. 53.

30. RHF 5074.

31. Conversaciones, n. 14.

32. RHF 5074.

33.Ibíd.

34. RHF 20165, pp. 1249-1251.

35. Conversaciones, n. 109.

36. RHF 5007.

37. Ibíd.

38. RHF 4913.

«Alma sacerdotal» y mentalidad
laical»

39. Sobre el tema de todo este
capítulo, cfr. Alvaro del Portillo,
Fieles y laicos en la Iglesia.
Pamplona, 1969.



40. Cfr. RHF 21162, p. 589. «Amad el
Santo Sacramento de la Penitencia.
Preparad vuestra Confesión semanal,
y hacedla con mucha delicadeza. A
mí me da tanta alegría acudir a este
medio de gracia, porque sé que el
Señor me perdona y me llena de
fortaleza. Y estoy persuadido de que,
con la práctica piadosa de la
Confesión sacramental, se aprende a
tener más dolor y, por tanto, más
amor.»

41. RHF 4390.

42. Ibíd.

43. La unidad de la vocación al Opus
Dei (que comprende a laicos y a
sacerdotes, a personas casadas y a
otras que viven en celibato, a
hombres y a mujeres) es una
absoluta novedad en la Iglesia. «El
Opus Dei -escribía el Fundador-, en la
Iglesia de Dios, ha presentado y ha
resuelto muchos problemas jurídicos
y teológicos -lo digo con humildad,



porque la humildad es la verdad-,
que parecen sencillos cuando están
solucionados: entre ellos, este de que
no haya más que una sola clase,
aunque esté formada por clérigos y
laicos.» (Carta, 8-VIII-1956).

44. En Madrid, 19 de octubre; RHF
21741.

45. Carta, 9-1-1959

46. RHF 20754, p. 456.

47. Carta, 2-11-1945.

48. RHF 21158, p. 303.

49. RHF 20754, p. 109.

50. RHF 5074.

51. Artículos, 995.

52. La madre del Fundador falleció el
22 de abril de 1941, en Madrid, en la
casa de Diego de León, 14, como



consecuencia de una
bronconeumonía.

53. En RHF 21502, nota 103. Sobre
este tema existe un comentario de
don Alvaro del Portillo según el cual
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer
hubiera estado dispuesto, si hubiera
sido necesario, a dejar el Opus Dei en
manos de otras personas para fundar
una nueva institución para
sacerdotes diocesanos: «Dios
permitió que nuestro Fundador
hiciese el sacrificio como lo hizo
Abraham: el Padre aceptó hacer ese
sacrificio, y enseguida el Señor le dio
la solución. Como cada miembro de
la Obra ha de buscar la santificación
santificando su propio trabajo
profesional, en su propio estado, era
evidente que en la Obra cabían
también los sacerdotes seculares».

54. Conversación con don Florencio
Sánchez Bella en Madrid, 17 de junio
de 1981.



Incomprensiones

55. Conversación con el profesor Dr.
Gonzalo Redondo en Pamplona, 20
de junio de 1981.

56. Für die Menschen bestellt.
Erinnerungen des Alterzbischofs von
Kóln, Colonia, 1973, pp. 149 y ss.

57. Ibíd.

58. Sobre todo este tema, cfr. Rafael
Gómez Pérez: Política y religión en el
régimen de Franco. Barcelona, 1976.
Véase sobre todo pp. 250-267.

59. RHF 21159, p. 1025.

60. La enemistad contra la Obra y su
Fundador alcanzó la mayor
virulencia en Barcelona. Allí, en un
convento se realizó un verdadero
«auto de fe» con Camino. Por consejo
del Nuncio Cicognani, el futuro
Cardenal, don Josemaría utilizó para
un viaje billetes de avión a nombre



de E. de Balaguer, pues el viajar bajo
el nombre de «Escrivá» hubiera sido
excesivamente peligroso. Cfr.
Artículos, 129 y también 126 y 127.

61. RHF 3870. Sobre todo este tema,
cfr. Antonio Fontán: Los católicos en
la Universidad española actual.
Madrid, 1961. En adelante se cita
como Fontán.

62. RHF 3870.

63. Fontán, pp. 60-65.

64. Ibíd. p. 64.

65. Ibíd. p. 65.

66. RHF 751.

67. Ibíd.: «La realidad de la
predicación y la verdad de la
doctrina de Monseñor Escrivá,
solemnemente hecha suya por la
Iglesia en el último Concilio Vaticano,
han demostrado y aun ahora -en
medio de la crisis que la Iglesia



atraviesa- demuestran precisamente
lo contrario. Dondequiera que
trabajan los hijos y las hijas de Mons.
Escrivá, en todo el mundo, surgen
vocaciones para todos: y Mons.
Escrivá, por medio de sus hijos
incardinados en las diócesis, está
salvando muchos seminarios
diocesanos, y haciéndolos
fructificar».

68. RHF 3870. Mons. López Ortiz
escribe: «Y me consta que Josemaría
les envió vocaciones, que fueron
surgiendo para el estado religioso,
como fruto de su dirección
espiritual».

69. RHF 3870.

70. Ibíd.

71. Ibíd.

72. Cfr. la biografía del historiador
inglés Brian Crozier, a destacar por
suexcelente objetividad: Franco.



Munich-Esslingen, en 1967. En
especial, pp. 425-432. 73

73. Cfr. Arnold Gehlen: Moral und
Hypermoral. Eine pluralistische
Ethik. Francfort-Bonn, 1969.

74. Artículos, 802. 

VIII. ROMANO Y MARIANO

La revolución aprobada

1. AAS 39 (1947), p. 245.

2. Texto en AAS 39 (1947), pp.
114-124.

3. Ibíd., Artículo III, pár. 2, 1-3, p. 121.

4. Ibíd., Artículo IV, pár. 1, p. 122.

5. Carta, 9-I-1959.

6. Ibíd.

7. Ibíd., pár. 2.

8. Ibíd.



9. Ibíd.

10. Ibíd.

11. Ibíd.

12. Ibíd.

13. Ibíd.

14. Ibíd.

15. Ibíd.

16. Ibíd.

17. RHF 21503, n. 148.

Amor a Pedro

18. Conversaciones, n. 46: entrevista
con Jacques Guillemé-Brúlon, en «Le
Figaro», París, 16-V-1966. También en
Conversaciones, n. 22: entrevista con
Pedro Rodríguez, en «Palabra»,
Madrid, octubre de 1967.



19. Conversaciones: entrevista con
Peter Forbath en «Times», Nueva
York, 15-IV-1967.

20. RHF 20754, nn. 380-384,

21. Ibíd., n. 380.

22. Hoy en día, en ocasiones, se suele
propugnar la tesis de que los
conceptos «universal» y «católico»
tendrían el mismo contenido y se
diferenciarían tan sólo por su
procedencia: latina la una, griega la
otra. Sin embargo, esto no es
plenamente exacto: el «principio de
universalidad» es un principio
intramundano; además, no está
fijado su contenido, sino que indica
tan sólo una intención general en
lugar y tiempo, por ejemplo en
locuciones como «historia universal»,
etc. El principio de catolicidad», sin
embargo, es el principio de la
exigencia universal de la verdad, o
más concretamente de la Verdad de
Cristo; y seguiría estando vigente aun



cuando tan sólo hubiera un par de
personas en un rincón del mundo
que lo defendieran.

23. Cfr. RHF 20754, n. 385.

24. Ibíd., n. 387.

25. Ibíd., n. 382.

26. Conversaciones: entrevista con
Jacques Guillemé-Brúlon, en «Le
Figaro», París 16-V-1966.

27. Estos Papas concedieron
importantes audiencias privadas a
Mons. Escrivá de Balaguer: Pío XII, el
8-XII-1946 y el 28-1-1949; Juan XXIII,
el 5-III-1960 y el 27-VI-1962; Pablo VI,
el 10-X-1964 y el 15-VII-1967.28.

Artículos, 645.

29. Ibíd., 648.

30. Ibíd., 649 y 650.



31. Carta de Mons. Loris Capovílla,
Arzobispo titular de Mesembria,
Prelado de Loreto, al Papa VI, 24-
V-1978.

32. Cfr. Peter Berglar: «Pius XII». En
Personen und Stationen. Essays.
Bonn, 1966, en especial, pp. 171-179.

33. RHF 5074.

34. Carta del Cardenal Pizzardo,
Prefecto de la S. C. de Seminarios y
Universidades, al Siervo de Dios, del
24-IX-1953.

Aspectos de la humildad

35. RHF 20000, p. 3.

36. El mes de febrero es un mes en el
que la Obra ha recibido gracias
especiales, pues el 14-11-1930 se
fundó la Sección de mujeres y el
14-11-1943 la Sociedad Sacerdotal de
la Santa Cruz; mayo es el mes que
tradicionalmente se dedica a la



Virgen, un mes en el que las
romerías y otros actos de piedad
mariana forman parte de la
tradicional devoción popular.
Octubre es el mes del Rosario desde
que el Papa Gregorio XIII introdujo
en la Iglesia universal la fiesta de
Nuestra Señora del Rosario (1573),
fijando la fecha del 7 de octubre; lo
hizo como acto de gratitud
permanente por la victoria sobre los
turcos en la batalla naval de Lepanto
(7 de octubre de 1571), una victoria
que S. Pío V atribuía al rezo del
Rosario.

37. Cfr. en especial las homilías «Por
María hacia Jesús» y «La Virgen
Santa, causa de- nuestra alegría», en
«Es Cristo que pasa», nn. 139-149 y
171-178. Cfr. también la homilía
«Madre de Dios, Madre nuestra», en
«Amigos de Dios», nn. 274-293

38. Josemaría Escrivá de Balaguer:
Santo Rosario, Prólogo.



39. RHF 20770, p. 64.

40. Carta, 24-III-1931..

41. Artículos, 1031.

42. Ibíd., 1058.

43. RHF 7918.

44. RHF 7015.

45. RHF 20165, p. 975.

46. La propuesta partió de don Cruz
Laplana, Obispo de Cuenca hasta
1936, pariente de don Josemaría. Cfr.
Artículos, 1015.

47. Ibíd., 1015.

48. Ibíd.

49. Ibíd.,. 1002.

50. El entonces Secretario General
del Opus Dei, Mons. Alvaro del
Portillo, ayudó a superar las
resistencias convenciendo a Mons.



Escrivá de Balaguer de que un
apóstol tiene que aprovechar todos
los medios de su época y que
también los que vendrían más tarde
tendrían derecho a ver y a oír a su
Fundador y Padre en un modo que,
en realidad y dejando de lado todas
las posibilidades de usarlo mal, es un
regalo de Dios a la capacidad de
invención del hombre. Mons. Escrivá
de Balaguer aceptó los argumentos y
«se adaptó a ello», pero una cierta
resistencia interna -que a menudo se
expresaba en comentarios llenos de
humor- permaneció siempre.

51. Artículos, n. 1016.

52. Ibíd., 1017. 

«Yo no gobierno solo»

53. Aunque la Sección de mujeres del
Opus Dei trabaja con total
independencia, es absolutamente
natural que la atención sacramental
y también una parte de la formación



espiritual corra a cargo de los
sacerdotes de la Obra.

54. Conversaciones, n. 63.

55. Cfr. Ibíd.

56. El texto data de 1966; hoy en día
pertenecen al Consejo General
personas de 34 países.

57. Conversaciones, n. 53.

58. Cfr. los puntos 59, 60 y 63 de
Camino.

59. Carta, 29-IX-1957.

60. Ibíd. La persecución arrecia

61. RHF 20162, p.. 836.

62. RHF 20162, pp. 585-586.

63 Mons. Escrivá de Balaguer
consagró el altar en el oratorio de
Villa delle Rose el 14 de febrero de
1963.



64. Para todo el contexto al que
aludimos aquí es de especial
importancia el testimonio que don
Juan Udaondo, sacerdote del Opus
Dei, redactó para la Causa de
Beatificación de Mons. Escrivá de
Balaguer (RHF 3360). Estos
recuerdos, que recogen hechos
vividos personalmente, son
absolutamente fidedignos y
constituyen un documento histórico
de gran valor documental. Con gran
claridad ilustran el comportamiento
del Fundador en una situación que,
por lo que parece, era muy peligrosa
para la supervivencia del Opus
Dei.En diciembre de 1949, con
permiso del Arzobispo de Milán, el
Cardenal Schuster, había comenzado
la labor apostólica del primer centro
de la Obra en Milán. Este Arzobispo
milanés, Ildefonso Cardenal
Schuster, un benedictino, tenía una
profunda comprensión y un gran
cariño por el Opus Dei. En los años
1950-54 Udaondo pudo estar en



muchas ocasiones con el Prelado,
que siempre habló de Mons. Escrivá
de Balaguer con profunda
admiración y veneración. Le
consideraba, así dijo el Cardenal,
como uno de los hombres que el
Espíritu Santo promueve de cuando
en cuando en la Iglesia y que dejan
una impronta indeleble. «Yo soy
monje -añadía- y mi espiritualidad es
distinta a la del Opus Dei. Vosotros
tenéis que seguir las enseñanzas de
vuestro Fundador. Yo no quiero
poner barreras al Espíritu Santo.»
Udaondo cuenta que tras haber
regalado al Cardenal un ejemplar de
Camino preciosamente
encuadernado, éste le hizo saber que
lo había leído y que lo utilizaba en su
meditación personal. Udaondo
recuerda también haber oído
comentar al Cardenal Schuster, a
finales de septiembre de 1951, que le
habían contado «in alto loco», una
persona importantísima, ciertas
cosas sobre la Obra... «Yo no las creo,



yo no las creo -repetía-, yo estoy muy
contento de que el Opus Dei trabaje
en mi diócesis.»El Fundador pidió a
Udaondo que informaran al Cardenal
y le explicaran cómo eran realmente
las cosas, lo cual sirvió para que no
sólo se mantuviera, sino que
aumentara su cariño al Opus Dei.Ya
en enero de 1952, en otra
conversación con Udaondo y su
acompañante, Juan Masiá, el
Cardenal dejó caer aquella
advertencia que demostró tener una
importancia realmente histórica: les
dijo que, de su parte, dijeran al Padre
que se acordara de San José de
Calasanz y también de San Alfonso
María de Ligorio y que tuviera
cuidado. Los dos santos, fundadores
ambos de congregaciones religiosas,
tuvieron que sufrir duras aflicciones
dentro de la Iglesia; el primero de
ellos incluso fue expulsado de su
propia fundación... Lleno de
preocupación, Udaondo enseguida
había comunicado por escrito a



Mons. Escrivá de Balaguer el
contenido de dicha conversación y
pocos días después se encontró con él
en Roma. Era el día de la fiesta de la
Virgen de Lourdes, 11 de febrero.
Udaondo comenta que el Padre
irradiaba serenidad y fortaleza, lo
cual no quitaba que estuviera
profundamente preocupado. Había
ya terminado de celebrar la Santa
Misa, recuerda Udaondo, cuando
entró el Padre en el Oratorio. Allí,
ante el Santísimo Sacramento
presente en el Sagrario, le dijo
algunas cosas que, para siempre, se
han quedado grabadas en su mente y
en su corazón. No son literales sus
palabras, pero, más o menos, lo que
le dijo fue: «Hijo mío, cuántas veces
me has oído decir que me gustaría no
ser de la Obra, para pedir
inmediatamente la admisión (...) y
obedecer a todos. Yo no he querido
ser fundador de nada, pero Dios así
lo ha querido. Has visto cómo
quieren destruir la Obra y cómo me



atacan: "golpead al pastor y se
dispersarán las ovejas"». Al Padre se
le humedecieron los ojos mientras le
decía: «Hijo mío, si me echan, me
matan, si me echan, me asesinan».En
aquellos momentos, Mons. Escrivá de
Balaguer, así dice el testigo, tuvo que
soportar prácticamente solo esta
dura Cruz, el peligro continuo de la
destrucción de la Obra. Y no sólo lo
hizo con alegría, sino que evitó todo
lo que pudiera transferir esa carga a
los que le rodeaban. La única
excepción era Alvaro del Portillo:
«Sobre mis espaldas y las de este hijo
mío -decía el Fundador- está todo el
peso de la Obra en estos momentos».

65. Carta, 254-1961.

66. El Fundador del Opus Dei ya
había hecho una romería a Loreto
entre el 3 y 6 de enero de 1948.

67. RHF 21026, p. 47.

68. RHF 20168, p. 725.



69. Este comentario quiere decir que
el hombre está sometido a su
condición de criatura con todo lo que
ello lleva consigo: una situación que
no ha de rechazar, y menos con
violencia. Ha de aceptar esos
condicionamientos con la humilde
conciencia de su dependencia y
caducidad y, a la vez, sin convertirse
en esclavo de ellos.

70. RHF 20168, pp. 726-727.

71. Ibíd., pp. 728-729.

72. RHF 21257, pp. 652-653. 

IX. LA VIDA COTIDIANA 

1. Cfr. Camino, 301: «Un secreto.-Un
secreto a voces: estas crisis
mundiales son crisis de santos. -Dios
quiere un puñado de hombres
"suyos" en cada actividad humana. -
Después... "pax Christi in regno
Christi" -la paz de Cristo es el reino
de Cristo.»



Un día cualquiera en Roma

2. Es una perversión del espíritu
cristiano tratar con caridad sólo a
«los pobres», pues «los ricos», como
sabemos por el Evangelio, necesitan
especialmente la gracia de Dios para
salvarse. Y también la caridad de sus
prójimos.

3. RHF 7823.

4. Cfr. Camino, 179: «Busca
mortificaciones que no mortifiquen a
los demás».

5. Cfr. Rom. 8,13; II Cor. 4,10 o Col.
3,5.

6. Camino, 173.

7. RHF 20039.

De viaje, como San Pablo

8. RHF 20016, p. 72.



9. Die Stunde des Thomas Morus.
Einer gegen die Macht. Friburgo de
Brisgovia, 1978, 3.1 edición, 1981.

10. En los primeros años de la
historia de la Obra, el Fundador puso
determinados aspectos bajo la
intercesión especial de algún santo,
que en vida tuvo que ver
especialmente con ellos. Por ejemplo,
Santo Tomás Moro es intercesor de la
Obra en todos los asuntos que tienen
que ver con las relaciones con las
autoridades civiles; San Pío X, en
aquellos que se refieren a las
relaciones con la Santa Sede; San
Juan María Vianney, el Santo Cura de
Ars, en las relaciones con los
Ordinarios; San Nicolás de Bari, en
las necesidades económicas, y Santa
Catalina de Siena, en todas las
cuestiones relacionadas con la
información pública.

11. Carta del Prelado del Opus Dei,
Mons. Alvaro del Portillo, al autor de



este libro, 8 de junio de 1977. En Villa
Tevere se venera una reliquia del
santo.

12. RHF 20170, p. 347.

13. Ibíd. p. 348.

14. Ibíd. pp. 350-351.

15. En 1956, viniendo de Bélgica,
Mons. Escrivá de Balaguer estuvo en
Colonia y Bonn entre el 1 y 3 de julio;
en 1957 pasó también ahí los días del
22 al 24 de agosto, procedente de
Suiza; en 1959 estuvo entre el 15 y el
17 de septiembre,, y en 1960, los días
4 y 5 de mayo.

16. RHF 20169, pp. 1364-1373.

17. Carta del 25-XI-1949.

18. RHF 20169, p. 1373.

19. También pudo ser la
«DreifaItigkeitskirche»; esto ya no se
puede comprobar.



20. Estas conversaciones eran muy
importantes para ir preparando: la
labor de la Obra en estas ciudades o
diócesis y para contar con la
aprobación del Ordinario del lugar.
Era una muestra de la prudencia y de
la lealtad del Fundador del Opus Dei.

21. Cfr. RHF 20168, pp. 943-952.

22. Ibíd., p. 944.

23. El 1, 2 y 4 de mayo, el 30 de
noviembre, el 1 y el 7 de diciembre
de 1955, el 2 de julio de 1956, el 23 de
agosto de 1957, el 22 de septiembre
de 1958 y el 16 de septiembre de
1959. El número de estancias en
Colonia durante estos viajes a la zona
del Rhin fue aún mayor.

24. Sucedería en 1956. El primer
Centro de la Sección de mujeres en
Alemania se instaló en Colonia. El
Fundador estuvo allí el 23 de agosto
de 1957.



25. RHF 20168, pp. 948-949.

26. Ibíd., p. 949.

27. Ibíd., p. 952.

28. Para que el lector se pueda hacer
una idea de la intensidad de los
viajes de Mons. Escrivá de Balaguer
escojo al azar un año, el 1960. Según
los datos que he podido reunir son:

- 5 de abril: Roma-Perugia-Asís-
Spoleto-Roma.

- 25 de abril: parte de Roma en
dirección a Italia del norte; 27 a 29 de
abril: pasando por Marsella y
bordeando la frontera franco-
española se dirige a San Sebastián; 30
de abril: Burdeos; 1 y 2 de mayo:
París; 4 y 5 de mayo: Colonia; 8 de
mayo: Loreto; 9 de mayo: llegada a
Roma.

- 6 de julio: parte de nuevo en
dirección al norte de Italia; 7 de julio:



Marsella; 8 de julio: viaje por el sur
de Francia; 9 de julio: Lourdes y
Bayona; 10 de julio: entra en España
por Irún; 11 de julio: Molínoviejo
(Casa de retiros cercana a Segovia);
12 de julio: Francia (pasando por
Irún y Hendaya); 13 a 15 de julio: por
Francia, pasa por París y llega a
Boulogne; 16 de julio: Boulogne-
Dover-Londres; 17 de julio a 3 de
septiembre: tercera estancia en
Inglaterra; 4 de septiembre: Londres-
Southend-Calais; 5 de septiembre:
viaje a través de Francia; 6 de
septiembre: Biarritz y desde ahí va a
San Sebastián, Bilbao y Pamplona,
donde está hasta el 9 de septiembre;
10 de septiembre: Molinoviejo; 11 de
septiembre: La Pililla (Casa de retiros
en la provincia de Avila); 12 de
septiembre: La Pililla; 13 de
septiembre, La Pililla-Los Rosales
(Casa de retiros cercana a Madrid)-
Francia (por Irún-Hendaya); 19 a 21
de septiembre: Castello di Urió (Casa
de retiros junto al lago Como, en



Italia); 22 de septiembre: llegada a
Roma.

-10 de octubre: parte de Roma en
dirección al norte de Italia; 11 al 13
de octubre: a través de Francia,
llega.a España; 14 de octubre:
Madrid; 20 de octubre: Madrid-
Zaragoza; 22 de octubre: Zaragoza-
Pamplona; 24 de octubre:
PamplonaBiarritz-Pamplona; 27 de
octubre: Pamplona-Francia; 28 a 31
de octubre: viaja por Francia y pasa
por París; 1 de noviembre: Lyon-Ars-
Milán; 2 de noviembre: llega a Roma.

- 4 de diciembre: viaje a Milán; 7 de
diciembre: regresa a Roma.

29. Cfr. RHF 20170, pp. 816-827.

30. Ibíd., p. 818.

31. Ibíd.

32. Ibíd., p. 823.



33. La imagen de María Pótsch es de
1676; está en la última de las capillas
laterales bajo un baldaquino de
comienzos del siglo XVI.

34. RHF 21077, p. 48.

35. El católico hace penitencia no
sólo por sus pecados personales,, de
los que, tras un examen de
conciencia y con una sincera
contrición, se acusa en el Sacramento
de la Penitencia, sino también por los
pecados de los demás. Una parte de
esta «sustitución», que nos hace
semejantes a Cristo, consiste en que
los cristianos debemos hacer
penitencia por los defectos de los
demás, especialmente por los
pecados más extendidos, como el
aborto, la discriminación de las
minorías, los actos terroristas, etc.
Las obras de penitencia pueden ser
muy diversas. Una de ellas es una
romería. Durante toda la Edad Media



este tipo de romerías fue una de las
principales formas de penitencia.

36. Cfr. RHF 20159, pp. 882-1049.

37. Guadalupe, antes una población
independiente, es ahora el barrio
nororiental de México-City. En ese
lugar, en 1531, se apareció la Virgen
al indio Juan Diego. La imagen de la
Virgen de Guadalupe fue venerada
hasta 1976 en la Colegiata construida
en 1709. En 1976 se trasladó a la
nueva Basílica, en la que el Papa
Juan Pablo II rezó en 1979.

38. Cfr. RHF 20760-1.

39. Cfr. RHF 20770-1 y 20775-6.

40. Cabe dudar de que hoy realmente
siga siendo así. La ignorancia sobre
lamoral de la Iglesia es grande y
sigue creciendo, pero aún crece más
el no querersaber, el ignorar
conscientemente las declaraciones
del Magisterio de la Iglesia.



41. RHF 20760, p. 779.

42. RHF 20770, p. 498.

43. RHF 21784.

44. RHF 20771, p. 214. 

El Opus Dei y el Concilio

45. El Papa no tiene únicamente una
primacía de honor en el Colegio
Apostólico, sino que es verdadera
Cabeza de la Iglesia universal. Está
dotado con todos los poderes
espirituales y de jurisdicción.

46. MANSI, Sacrorum Conciliorum
nova et amplissima collectio.
Reimpresión y continuación por J. B.
Martin y L. Petit. París, 1901 ss. Tomo
L, col. 193-198.

47. Cfr. Denzinger E.: El Magisterio
de la Iglesia. Barcelona, 1963, nn.
1700-1780.



48. Karol Wojtyla: Von der
Kiinigswürde des Menschen.
Sttugart, 1980, pp. 155-176.

49. Ibíd. 176.

50. Mons. Ignacio María de Orbegozo
y Goicoechea, entonces Prelado de
Yauyos (Perú) y hoy Obispo de
Chiclayo (Perú); Mons. Luis Sánchez-
Moreno Lira, entonces Obispo
auxiliar de Chiclayo y hoy Prelado de
Yauyos; Monseñor Alberto Cosme do
Amara¡, entonces Obispo auxiliar de
Oporto (Portugal) y hoy Obispo de
Leiria (Portugal).

51. Artículos, nn. 212-213.

52. Por muy diversas que sean las
posibilidades de fundamentar,
definir o concretar la «autoridad»,
siempre forma parte de ella el que
sea aceptada. La autoridad es el
legítimo término de la obediencia. Si
se rechaza ésta, la autoridad está
vulnerada y quizá incluso rota.



53. Carta, 24-X-1965.

54. Cfr. Franz Cardenal Kónig,
Arzobispo de Viena: II significato
dell'Opus Dei, en «Corriere della
Sera», Milán, 9-XI-75; el Cardenal
Giacomo Lercaro, Arzobispo dim. de
Bolonia: Significato della presenza
dei cristiani nel mondo, en «Corriere
della Sera», Milán, 25-VI-76; el
Cardenal Joseph Frings: Für die
Menschen bestellt. Colonia, 1973, pp.
149 y ss.

55. Encíclica «Redemptor hominis»
del Papa Juan Pablo II, del 4 de
marzo de 1979. Sobre todo el capítulo
III: «El hombre redimido y su
situación en el mundo
contemporáneo».

56. Concilio Vaticano II: Constitución
pastoral sobre la Iglesia en el
mundoactual. «Gaudium et spes», n.
91; en AAS, 58 (1966), p. 1113.

57. Ibíd., n. 38; en AAS,



58. (1966), p. 1056. 58 Ibíd., n. 76; en
AAS, 58 (1966), p. 1099.

59. Ibíd., n. 24; en AAS, 58 (1966), p.
1045.

60. Encíclica «Redemptor hominis»
del Papa Juan Pablo II, del 4 de
marzode 1979, n. 13.

61. Artículos, n. 217. Trabajo y
santidad

62. Don Joaquín Mestre Palacios fue
secretario del difunto Arzobispo de
Valencia, Mons. Marcelino Olaechea.
Cfr. RHF 181.

63. En el original, el autor utiliza el
término «Maloche», originario de la
cuenca del Ruhr y en especial del
lenguaje de los mineros. Este término
no tiene una expresión exacta en
castellano. Con él se designa al
obrero dedicado a un trabajo
singularmente duro y monótono.



64. Cfr. la Encíclica «Laborem
exercens» del Papa Juan Pablo II, del
14 de septiembre de 1981. Puede
verse también: J. L. lllanes, «La
santificación del trabajo ordinario»,
6ª ed. Madrid, 1980.

65. Si se considera el trabajo
únicamente como el medio para
cumplir un fin, puede decirse que
también los animales «trabajan»: los
caballos, los bueyes, los elefantes.
También las aves o las hormigas
cuando hacen sus nidos o sus
refugios. En este sentido también
«trabajan» las máquinas.

66. RHF 20587, p. 400.

67. No todo lo que se hace es un
trabajo. Por una parte, una actividad
invisible, meramente interior -la
contrición, el rezar o un dolor-,
puede ser un trabajo. Sin embargo,
por otra parte, un hecho que puede
acarrear grandes consecuencias -



como es, p. ej., una declaración de
guerra-, puede no ser trabajo.

68. Carta, 9-1-1932.

69. Carta, 15-X-1948.

70. Ibídem.

71. Ibídem.

72. Carta, 6-V-1945.

73. RHF 20751, p. 26.

74. Carta, 9-I-1932, en la que se puede
leer: «Hay un paréntesis de siglos,
inexplicable y muy largo, en el que
sonaba y suena esta doctrina a cosa
nueva: buscar la perfección cristiana,
por la santificación del trabajo
ordinario, cada uno a través de la
profesión y en su propio estado.
Durante muchos siglos, se había
tenido el trabajo como una cosa vil;
se le había considerado, incluso por
personas de gran capacidad
teológica, como un estorbo para la



santidad de los hombres. Ya os dije,
hijas e hijos míos, que a cualquiera
que excluya un trabajo humano
honesto -importante o humilde-,
afirmando que no puede ser
santificador y santificarte, podéis
decirle con seguridad que Dios no le
ha llamado a su Obra. Habrá que
rezar, tendremos que rezar,
tendremos que sufrir, para quitar de
la mente de las personas buenas ese
error. Pero llegará el momento en el
cual, a base del trabajo humano en
todas las categorías tanto
intelectuales como manuales, se
alzará en una sola voz el clamor de
los cristianos diciendo: cantate
Domino canticum novum: cantare
Domino omnis terra (Ps. 95, 1);
cantad al Señor un cantar nuevo: que
alabe al Señor toda la tierra».

75. Carta, 9-1-1932.

76. Carta, 15-X-1948.

77. Ibíd.



78. RHF 20158, p. 955.

79. RHF 21501, n. 1.

80. Carta, 30-IV-1946.

81. Carta, 11-111-1940.

82. RHF 21948, p. 3.

83. RHF 20109, p. 5.

84. Carta, 11-111-1940.

85. RHF 20750, pp. 510-511.

86. Con esta expresión se designa
aquí el plan redentor de Dios que
supera nuestro entendimiento y que
hace posible la salvación de los
hombres: que se encaminen al Cielo.
En este plan redentor, querido por la
insondable Sabiduría divina, el
trabajo humano adquiere una
función decisiva de cooperación.

87. Carta, 14-II-1950.



88. Carta, 15-X-1948.

89. RHF 20166, pp. 71-72.

90. Artículos, n. 976.

X. RETRATO 

1. Anastasia, nacida en 1904, era la
más joven de las cuatro hijas del
último Zar ruso, Nicolás II, y de su
esposa Alejandra. Aunque, según
opinión general, el 16 de julio de
1918 se asesinó a toda la familia del
Zar, en 1922 apareció en Berlín una
mujer joven que decía ser Anastasia.
En todo el mundo se hizo famosa con
el nombre de Anna Anderson.
Durante decenios luchó ante los
tribunales para ser reconocida como
hija del Zar. Sobre este caso ha
surgido una gran cantidad de
literatura. Nunca pudo probar su
pretendida identidad, con absoluta
seguridad. Pero tampoco se pudieron
rechazar irrefutablemente sus
pretensiones.



2. Claus Schenk Graf von
Stauffenberg (1907-1944), Coronel en
el ejército alemán. Uno de los
oficiales que, por motivos patrióticos
-y, en su caso, también religiosos-,
organizaron la sublevación contra
Hitler. El 22 de julio de 1944 fue
quien se ocupó de colocar la cartera
con los explosivos en la cercanía de
Hitler. El atentado debía ser la
ocasión para que el ejército,
debidamente alertado, tomara el
poder en Berlín, derrocando a los
nacionalsocialistas. Al fallar el
atentado, la sublevación no
prosperó. Stauffenberg fue fusilado
por orden de Hitler.

3. Del problema de si existe una
«tragedia cristiana» se han ocupado
especialmente Paul Claudel y
Reinhold Schneider. Éste creía
reconocer en el curso de la historia
una incompatibilidad entre un
consecuente seguimiento de Cristo y
el actuar político: la historia sería,



según él, una permanente crucifixión
de Cristo. Pero, aun en el caso de que
eso fuera cieno, ¿tendríamos motivos
para hablar de «tragedia»? Sólo se
podría hablar de «tragedia» si al final
no estuviera la Resurrección.

4. Camino, 404.

5. RHF 20164, p. 1624.

6. RHF 20165, p. 200.

7. Testimonio de Mons. Thomas
Muldoon, Obispo auxiliar de Sidney
(Australia), del 21-IX-75. Cfr. RHF
4261.

8. Audiencia concedida a Mons.
Alvaro del Portillo, Prelado del Opus
Dei, el 5-III-76. Cfr. RHF 20165, p. 282.

9. RHF 4695.

10. Cfr. Testimonio de don Joaquín
Mestre Palacio, Canónigo de la S. I. C.
de Valencia, que fue Secretario de
Mons. Marcelino Olaechea,



Arzobispo de Valencia y fallecido en
1972. Cfr. RHF 181.

11. Mientras que en el caso de Santo
Tomás Moro el espacio transcurrido
desde la muerte (1535) y la
Canonización (1935) fue de
cuatrocientos años, la distancia entre
las dos fechas en el caso de San Pío X,
fallecido en 1914, fue sólo de
cuarenta años.

12. Artículos, n. 243.

13. Artículos, n. 273.

14. Camino, 1.

15. Cfr. RHF 20502, n. 130.

16. RHF 20165, pp. 973-974.

17. Ibíd., p. 639.

18. Artículos, n. 470.

19. Ibíd., n. 483.



20. Camino, 439.

21. Artículos, n. 525.

22. RHF 20165, p. 350.

23. Cfr. RHF 4982.

24. Tanto en el actuar individual
como en el social o histórico el
problema de los límites de la
«prevención» de un mal es una de las
cuestiones más complejas que puede
darse, por los siguientes motivos:a) el
diagnóstico y el pronóstico de un mal
puede ser erróneo. Entonces
lamedida que debía «prevenir el
presunto mal» puede convertirse en
unaactuación injusta;b) por otra
parte, la responsabilidad del hombre
exige que no espere inactivo hasta
que surja el mal, sino que luche
tratando de evitarlo;c) el pastor fiel
debe proteger el rebaño contra el
lobo. Ahora bien: ¿le es lícito matar
al lobo antes de que ataque al
rebaño?; ¿no hay la posibilidad de



confundirse y de que el lobo no sea
tal, o de que se trate de un lobo
pacífico?d) cuaquier actitud
preventiva puede tomar como segura
una cosa que no lo es en absoluto.La
cuestión de que si es justa la defensa
preventiva ha causado muchos
quebraderos de cabeza a los
historiadores y a los juristas. Los
moralistas tratan de buscar
soluciones: por una parte niegan que
sea lícito evitar un mal causando
otro, pero tienen que conceder el
derecho a una justa defensa.Sin
embargo, el «defender» y el
«prevenir» no se pueden separar
absolutamente y hay que reconocer
que, en el ámbito político y social, es
muy difícil defenderse eficazmente
sin ensuciarse las manos.

25. RHF 1176.

26. El 14 de agosto de 1838 el Rey
Luis I de Baviera dictó un decreto
por el que se ordenaba a todos los



soldados bávaros, también a los
protestantes, no sólo asistir a la Santa
Misa, sino también hacer la
genuflexión ante el Santísimo. Este
decreto estuvo en vigor hasta
diciembre de 1845.

27. Cfr. Testimonio de don Joaquín
Mestre Palacio, canónigo de la S. I. C.
de Valencia, que fue Secretario de
Mons. Marcelino Olaechea,
Arzobispo de Valencia, fallecido en
1972. Cfr. RHF 181.

28. Ibíd.

29. «Convenio entre la Santa Sede y
el Estado español sobre el
reconocimiento, a efectos civiles, de
los estudios de ciencias no
eclesiásticas en España en
Universidades erigidas por la
Iglesia.» Véase a este respecto:
Amadeo Fuenmayor, El convenio
entre la Santa Sede y España sobre
Universidades de estudios civiles,
Pamplona, 1966.



30. De acuerdo con este convenio, en
años posteriores el Estado reconoció
otras Universidades de la Iglesia.

31. Entrevista con Andrés Garrigó,
publicada en «Gaceta Universitaria»,
Madrid, 5 de octubre de 1967. En
Conversaciones, nn. 73-86.

32. Carta, 9-I-1951.

33. Traducción castellana en
«L'Osservatore Romano», ed. en
español, 23 de noviembre de 1980
(recogida también en «Folletos
Mundo Cristiano», n. 319: El Papa nos
habla desde Alemania).

34. Conversación con el profesor Dr.
Francisco Ponz el 20 de junio de
1981, en Pamplona.

35. Ibíd.

36. Ibíd.

37. «Redacción» (Revista de la
Universidad de Navarra), Pamplona,



noviembre de 1976. Número
extraordinario con motivo del IX
Consejo de delegados de la
Asociación de Amigos.

38. Ibíd., p. 20.

39. Ibíd., p. 21.

40. Ibíd.

41. Wilhelm Schamoni: El verdadero
rostro de los santos. Barcelona, 1951,
p.29.

42. RHF 5074.

43. Ibíd.

44. Ibíd.

45. Ibíd.

46. Camino, 331.

47. Cuenta la leyenda que Sísifo fue
el fundador y primer rey de Corinto.
Puesto que intentó burlarse de los



dioses, en el hades se le condenó a
arrastrar un pesado bloque de
mármol hasta la cima de un monte.
Pero, cada vez que estaba próximo a
alcanzarla, el bloque rodaba de
nuevo hacia el abismo y tenía que
recomenzar. Cfr. Homero: Odisea,
canto 11, 598.

48. Las Danaidas, las hijas del Rey
Danaos, en su noche de bodas
asesinaron a sus maridos, en castigo
de lo cual en el hades tenían que
echar agua en un tonel agujereado
hasta que se llenara, lo que era
imposible.

49. Por el Bautismo el hombre, es
decir el «cristiano», queda
involucrado en la reconciliación de
Dios con el género humano, en la
reinstauración de la primitiva unión
de Amor, en la reconciliación
instaurada por Jesucristo. El hombre
queda así redimido. Pero esta
salvación no es «irreversible», sino



que se puede destruir por la libertad
de aquel hombre que se decide a
apartarse de Dios y permanecer
apartado de Él.

50. RHF 21164, p. 747.

51. RHF 20770, p. 642.

52. Ibíd.

53. RHF 20164, pp. 223-224.

54. RHF 4987.

55. RHF 20760, pp. 609-610.

56. RHF 20587, p. 400.

57. Las «Unzeitgemáse
Betrachtungen», que en castellano se
conocen como «Consideraciones
intempestivas» o «Meditaciones
intempestivas», recogen una serie de
ensayos polémicos escritos entre
1873 y 1876.



58. Recogiendo motivos medievales,
Hofmannsthal escribió entre 1903 y
1911 su Jedermann, una obra que en
castellano se ha traducido bajo el
título de Cualquiera, Cada cual y
Cada hombre. Hofmannsthal definió
su obra también como «auto de la
muerte del hombre rico», que
renueva el tema de la caducidad de
las riquezas, bienes temporales y
amistades terrenas. Abandonado de
todo ello, el hombre rico llega, solo y
maltrecho, al final del camino, al
Juicio divino, en el que se salva al
aceptar la visión de la Fe.

59. Conversaciones, n. 85.

60. Entre los papeles de Mons.
Escrivá de Balaguer se encuentran
más de mil aforismos, de forma
análoga a los de Camino y Surco, que
se publicarán en breve con el título
de Forja.

61. En 1956 los miembros de la
Comisión regional del Opus Dei en



España recibieron de Roma una
fotografía de la Virgen de
Torreciudad. En el reverso, Mons.
Escrivá de Balaguer había escrito
que, hacia 1904, sus padres le habían
llevado a aquella ermita para
ponerle bajo la protección de Nuestra
Señora. Al intentar averiguar más
datos comprobaron que no se
señalaba en ningún mapa. La
encontraron finalmente en un plano
del siglo xvin. Cuando algunos
miembros de la Obra fueron a
Torreciudad el día 2 de octubre de
1956, encontraron la familia del
sacristán que cuidaba de la ermita
del siglo xii. Les contaron que
durante la guerra civil se había
escondido la imagen para que no
fuese destruida y que la devoción a
Nuestra Señora de Torreciudad no se
había interrumpido nunca en la
comarca. También recordaban que,
en 1908, una recomendación del
Obispo sobre diversos Santuarios
marianos nombró al de Torreciudad



y aquel año acudieron más de mil
romeros.En 1962, el Obispo de la
diócesis encomendó la atención del
Santuario al Opus Dei. Desde este
momento se comenzaron a hacer
planes generosos a largo plazo para
dar nueva forma al Santuario. Más
de diez años duró la fase de proyecto
y construcción que sólo pudo ser
terminada gracias a un
extraordinario esfuerzo de la Región
española de la Obra.

62. RHF 20164, pp. 821-822.

63. RHF 20164, p. 666.

64. RHF 21164, p. 602.

65. Ibíd.

66. Cfr. la carta «Nuestro Padre en el
Cielo», que el Secretario General del
Opus Dei, Mons. Alvaro del Portillo,
dirigió a los miembros de la Obra el
29 de junio de 1975. De la carta se
deduce que durante hora y media



estuvieron luchando por la vida del
Fundador, aun cuando la muerte
probablemente le sobrevendría poco
después del colapso. RHF 20164, pp.
639-666.

67. «Mejor es el terminar que el
comenzar.» En la nueva traducción
de la neovulgata, este pasaje del
Eclesiastés (7,8), en su forma
completa, dice: melior est finis
negotii quam principium: «mejor es
la terminación de un trabajo que su
comienzo». 

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/notas-2/
(21/12/2025)

https://opusdei.org/es-es/article/notas-2/
https://opusdei.org/es-es/article/notas-2/

	NOTAS

