opusdei.org

El «plan de vida» en
las ensenanzas del
Beato Josemaria

Estudio de Eduardo Camino en
“El cristiano en el mundo: En el
Centenario del nacimiento del
Beato Josemaria Escriva
(1902-2002): XXIII Simposio
Internacional de Teologia de la
Universidad de Navarra”, vol.
XXIII, Pamplona, Universidad
de Navarra. Servicio de
Publicaciones, 12, (2003), pp.
523-533.

18/04/2018



Universidad de Navarra EL «PLAN
DE VIDA» EN LAS ENSENANZAS DEL
BEATO ]OSEMARIA

El «plan de vida» en las ensefianzas
del Beato Josemaria (Descarga en
PDF)

El plan de vida en las enseiianzas
del fundador del Opus Dei from
Opus Dei

ko sk skesk

Las ensefianzas de Mons. Josemaria
Escriva de Balaguer constituyen un
rico punto de referencia tanto para la
ciencia teoldgica como para la
filosofia. Numerosos son ya, en este
sentido, los testimonios de fildsofos y
tedlogos. Estas paginas se proponen,
sin perder de vista el conjunto de su
mensaje y ensefianzas, una reflexion
sobre algunos aspectos de un tema
concreto: «el plan de vida». Para
dicha reflexion nos ayudaremos de
algunas nociones éticas'.


https://www.unav.es/bvcedej/content/el-%C2%ABplan-de-vida%C2%BB-en-las-ense%C3%B1anzas-del-beato-josemar%C3%AD
https://www.unav.es/bvcedej/content/el-%C2%ABplan-de-vida%C2%BB-en-las-ense%C3%B1anzas-del-beato-josemar%C3%AD
https://www.unav.es/bvcedej/content/el-%C2%ABplan-de-vida%C2%BB-en-las-ense%C3%B1anzas-del-beato-josemar%C3%AD
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20%C2%ABplan%20de%20vida%C2%BB%20en%20las%20ense%C3%B1anzas%20del%20Beato%20Josemar%C3%ADa20160418-150512.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20%C2%ABplan%20de%20vida%C2%BB%20en%20las%20ense%C3%B1anzas%20del%20Beato%20Josemar%C3%ADa20160418-150512.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20%C2%ABplan%20de%20vida%C2%BB%20en%20las%20ense%C3%B1anzas%20del%20Beato%20Josemar%C3%ADa20160418-150512.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20%C2%ABplan%20de%20vida%C2%BB%20en%20las%20ense%C3%B1anzas%20del%20Beato%20Josemar%C3%ADa20160418-150512.pdf
https://www.slideshare.net/opusdei/el-plan-de-vida-en-las-enseanzas-del-fundador-del-opus-dei
https://www.slideshare.net/opusdei/el-plan-de-vida-en-las-enseanzas-del-fundador-del-opus-dei
https://www.slideshare.net/opusdei
https://opusdei.org/es-es/article/plan-de-vida/

La mayoria de las ensefianzas del
Beato Josemaria sobre el «plan de
vida» se sitian en un marco que
podriamos denominar la vida de
piedad del cristiano. Y asi se afirma,
por ejemplo, que forman parte del
plan de vida un conjunto de
«practicas de piedad» que, entremez-
clandose con nuestras actividades
habituales, se extienden a lo largo de
la jornada: unos minutos de oracion
mental, la asistencia a la Santa Misa
—diaria, si es posible—, la comunion
frecuente, el acudir regularmente a
la confesion —aunque la conciencia
no nos acuse de falta mortal—, la
visita a Jesus en el sagrario, el rezoy
la contemplacion de los misterios del
rosario, la bendicion de la mesa, las
oraciones personales al levantarse y
al acostarse, etc.”. Es decir, en una
primera y reducida acepcion, el
«plan de vida» se compondria de
unas practicas de piedad —pocas,
breves y habituales— que,
progresivamente, el cristiano va



incorporando a su vida; practicas
que se han vivido siempre en las
familias cristianas, que cuentan con
una larga tradicion en la vida de la
Iglesia’®.

Sin embargo, con ayuda de algunas
nociones éticas podremos captar
mejor como, lejos de agotarse o
reducirse a unas practicas de piedad,
el «plan de vida» se extiende, abarca,
todas las dimensiones existenciales.
El objetivo de estas lineas es ver
como, en el fondo, el «plan de vida»
es la realizacion practica de un tipo
de vida: el que busca la santidad
cristiana en la vida ordinaria. Esas
practicas de piedad responden a un
modo concreto de vivir; modo que, a
su vez, manifiesta una seria toma de
posicion respecto a lo que, desde un
punto de vista filosofico, podriamos
denominar «vida buena», «felicidad»,
«el bien de la vida humana en su
totalidad», «proyecto de vida» o fin
ultimo; es decir, la idea de que todas



las actividades cobren sentido de un
proyecto global que afecta toda la
vida y dentro del cual las (singulares)
actividades logran ordenarse®. Por
eso hemos dedicado el primer punto
de esta comunicacion a considerar la
importancia que para la ética tenia
—y tiene— la consideracion de la
vida humana en su globalidad, la
vida vista como un todo.

1. «Vida humana como un todo» y
fin ultimo

A simple vista puede dar la
impresion de que nuestro actuar es
disperso, fragmentario, y que las
horas que componen nuestra jornada
son empleadas en ambitos o
dimensiones diversas, como si estu-
viéramos «gastando» nuestra
existencia moviéndonos entre
diferentes «islas»: la familiar, la
laboral, la religiosa, la de las
amistades, la formativa, etc.; islas,
aparentemente, sin mucha relacion



entre si. Sin embargo, cada uno de
esos ambitos no es un fin en si
mismo, no constituye por su cuenta
un «fin altimo», sino que se ordena a
algo «superior». Esto se percibe mas
claramente, por ejemplo, cuando dos
0 mas de ellos entran en conflicto:
catender a los amigos o a la familia?,
¢descansar, trabajar o rezar?, etc.
Tales conflictos nos obligan a escoger
y, entonces, surge la pregunta: sen
base a qué criterio hacer la eleccion?
5

Es precisamente el fin ultimo el que
confiere a todo nuestro actuar
sentido, orden y unidad. «Sélo un
bien trascendente que a la vez sea
inmanente y extrinseco a la historia
de la propia vida, puede dar signi-
ficado a la propia existencia
entendida como totalidad»®. S6lo
«entendiendo correctamente la
propia vida en su totalidad, se
pueden cumplir rectamente las
elecciones particulares y se puede



vivir cada jornada de manera que
refleje la calidad moral de nuestra
entera vida»’.

Esta vision resultaba crucial para la
mayoria de la ética antigua, pues
constituia no s6lo una idea central,
sino el punto de arranque de sus
reflexiones®. Los antiguos, se
enfrentaban inicialmente a
interrogantes del tipo: ¢como debo
vivir?, ;qué es lo que
verdaderamente quiero para mi?,
¢qué tipo de persona quiero ser?’.
Era ésta una ética preocupada por la
felicidad de una vida que mereciera
la pena vivir. Preguntas todas que
parten de la tendencia natural a
considerar nuestra existencia bajo
una vision unitaria. Con palabras de
Spaemann: «la moral juzga la accion
buena o mala en orden a la vida
como un todo»".

La preocupacion que tenian los
antiguos por la vida buena (la fe-



licidad) abarcaba, por tanto, no solo
un determinado aspecto o dimension
del actuar (o la bondad o malicia de
una accion individual). Por ejemplo,
para hablar propiamente de
«triunfo» no bastaba con alcanzar el
éxito en tal o cual &mbito, era
necesario valorar la vida como un
todo. Aristoteles, en este sentido, se
preguntaba en la Etica Nicomaquea:
«¢Qué nos impide, pues, llamar feliz
al que actua de acuerdo con la vida
perfecta y esta suficientemente
provisto de bienes externos no por
algun periodo fortuito, sino durante
toda la vida?»"". En este sentido s6lo
era posible afirmar con seguridad
que un hombre habia sido feliz una
vez que su vida ha terminado*.
Como dice McIntyre: «moverse en la
vida es avanzar —o0 no conseguir
avanzar— hacia un fin dado. Asi, una
vida terminada y plena es un logro y
la muerte el punto en que cada uno
puede ser juzgado feliz o infeliz. De
ahi el viejo proverbio griego “nadie



puede ser llamado feliz hasta que
» 13

haya muerto”»
Puede suceder que, a medida que
pasan los afos, una persona
contemple su vida con un cierto
sentido de insatisfaccion o frustra-
cion. Se da cuenta que una serie de
elecciones tomadas en el pasado (por
ejemplo el haber preferido el trabajo
a la familia) han sido equivocadas.
Son este tipo de fracasos «globales»
los que, partiendo desde un enfoque
como éste, se deberian evitar. La
ética antigua nos ayuda a orientar
nuestros objetivos y prioridades para
vivir una vida llena de valor, una
vida de la que mas tarde «no
tengamos que arrepentirnos».

Sin embargo y, desgraciadamente,
esta idea se pierde en gran parte de
la reflexion ética actual. Algunos
pensadores modernos piensan en la
ética como en una teoria para
resolver o decidir problemas mo-



rales, mas que como doctrina de la
vida buena y feliz. En el inicio de su
reflexiones encontramos, por tanto,
un tipo de preocupaciones bien
distintas: ¢me es licito —correcto—
hacer esto?, ¢puedo hacerlo (puedo
moral) o no? Al centrar demasiado su
atencion en el analisis del acto
concreto, dejan de lado una vision
global de la vida, olvidando que es
necesario hacer aquello sin olvidar
esto™.

De todas formas, no todo el
panorama ético actual comete este
mismo error. EXiste un serio intento
de recuperar el planteamiento
antiguo por la que ha sido llamada
«ética de virtudes»". Vuelve a
aparecer entonces, como pregunta
inicial de la reflexion ética, ¢qué tipo
de persona quiero ser? Bajo esta
perspectiva, las virtudes, entendidas
como hdbitos electivos *°, juegan un
papel esencial: dan lugar a un modo
de vivir pleno, feliz, ya que nos



facilitan no solo realizar el bien
excelente, sino también conocerlo.
Dan lugar, en definitiva, a un modo
determinado de vivir; de elegir, de
valorar y regular las propias
prioridades. Ante todo, aqui tiene
primacia la busqueda de la vida
buena (mejor) para el hombre, una
vida ordenada, unitaria, globalmente
considerada"’.

2. El «Plan de vida» como
«materializacién» practica del fin
ultimo

Tras estas breves pinceladas, que
unicamente se proponian mostrar la
importancia, origen, pérdida e
intento de recuperacion de una idea,
podremos ahora entender mejor
como el «plan de vida» en las
ensefianzas del Beato Josemaria
supera el mero ambito de la vida de
piedad. Y, para ello, nos detendremos
a considerar cuatro aspectos de sus
ensefianzas sobre este tema'®. El



primero de ellos es el que hemos
denominado la «materializacion»
practica del fin ultimo.

El Beato Josemaria comparo en
alguna ocasion ese conjunto de
normas de piedad que mayormente
componen el plan de vida, a unos
«palos pintados de rojo»; decia: «Se
quedaron muy grabadas en mi ca-
beza de nifio aquellas sefiales que, en
las montafnas de mi tierra, colocaban
a los bordes de los caminos; me
llamaron la atencion unos palos
altos, ordinariamente pintados de
rojo. Me explicaron entonces que,
cuando cae la nieve, y cubre
senderos, sementeras y pastos,
bosques, pefias y barrancos, esas
estacas sobresalen como un punto de
referencia seguro, para que todo el
mundo sepa siempre por donde va la
ruta.

En la vida interior, sucede algo
parecido. Hay primaveras y veranos,



pero también llegan los inviernos,
dias sin sol, y noches huérfanas de
luna. No podemos permitir que el
trato con Jesucristo dependa de
nuestro estado de humor, de los
cambios de nuestro caracter. Esas
posturas delatan egoismo,
comodidad, y desde luego no se com
paginan con el amor.

Por eso, en los momentos de nevada
y de ventisca, unas practicas
piadosas solidas —nada
sentimentales—, bien arraigadasy
ajustadas a las circunstancias
propias de cada uno, seran como
esos palos pintados de rojo, que
continuan marcandonos el rumbo,
hasta que el Sefior decida que brille
de nuevo el sol, se derritan los hielos,
y el corazon vuelva a vibrar,
encendido con un fuego que en
realidad no estuvo apagado nunca:
fue sdlo rescoldo oculto por la ceniza
de una temporada de prueba, o de



menos empefio, o de escaso sacrifi-
. 19
cio» ™.

En el punto anterior considerabamos
como el hecho de preguntarse sobre
el bien humano en su globalidad
suponia una concepcion unitaria de
la existencia humana, y este grafico
ejemplo de los palos evidencia, en
parte, como esos actos
especificamente piadosos nos ayudan
a alcanzar tal unidad: al igual que los
palos van sefialando, «como
uniendo», los diversos tramos de la
carretera, con esas normas de piedad
ocurre lo mismo. Pero el hecho de
cumplirlas constantemente,
superando los estados de &nimo —
altos y bajos—, las enfermedades y
dificultades, etc., nos asegura
también el no perder de vista las
exigencias de nuestro fin ultimo. Al
igual que los palos hacen que, en
cada momento, sepamos donde nos
encontramos, por donde va el
camino; cada una de esas practicas



piadosas demuestra un no querer
perder de vista «lo realmente
importante», el bien —fin— de mi
vida.

Ahora bien, junto a esa ayuda para
dar unidad a nuestros actos y ese no
perder de vista la globalidad de
nuestra existencia, lo que nos
interesa ahora destacar es que tales
normas de piedad encuentran su
sentido en una toma de posicion
respecto a lo que se considere el bien
de la propia vida. Ese esfuerzo por
no dejar de hacerlas, implica una
seria toma de posicion respecto a
Dios. «Materializan», suponen una
«formulacion practica» de lo que
Dios hizo ver al Beato Josemaria: el
deseo de buscar la santidad cristiana
en medio del mundo, en medio de los
quehaceres de cada jornada. Asi,
lejos de teorias o de unos vagos
deseos de amar a Dios, tal esfuerzo
demuestra, concretiza un querer;
refleja, en definitiva, el deseo de



vivir conforme a una determinada
manera y segun unos determinados
valores®™.

De ahi que el ejemplo propuesto,
trascendiendo su ensefianza mas
directa y practica, manifiesta en el
fondo la actitud de alguien empe-
flado en la santidad y esto, como
veremos a continuacion, se traduce
también en un modo concreto de
ordenar los propios bienes y activi-
dades.

3. Reordenar las propias
prioridades

La mayoria de las fildsofos antiguos,
al iniciar sus reflexiones con-
siderando la vida en su globalidad,
debian revisar continuamente —en
mayor o menor grado— las propias
prioridades®. La mayoria de sus
teorias eran, por tanto,
«revisionistas»: la vida quedaba
sujeta asi a un examen continuo y, de
esta manera, se podian evitar no solo



esos fracasos (globales), a los que
haciamos referencia al inicio de
nuestra exposicion, sino también los
parciales. En esta tarea de continua
revaloracion y reordenacion radica
el éxito o fracaso de nuestra
existencia (éxito en el sentido de vida
realizada, de plenitud humana).

Resulta particularmente significativo
en este contexto notar como, con
insistencia y en repetidas ocasiones,
el Beato Josemaria se referia a esas
practicas de piedad diciendo que su
cumplimiento fiel era «lo primero».
Con esta expresion les otorgaba un
primer puesto dentro de las cosas «a
hacer» durante el dia. Esto se
comprende muy bien, dada nuestra
innata tendencia a imbuirnos en lo
inmediato, a dejarnos llevar —influir
— por las circunstancias, y dada
también la posibilidad de
«olvidarnos» de que Dios, y las cosas
que mas inmediatamente nos llevan
a El, son lo primero. Sin embargo,



querriamos ahora destacar el hecho
de que se trata solo de una de las
prioridades.

La misma expresion «plan de vida»
implica un cierto modo de ordenar,
planificar, poner orden en la propia
vida, de establecer una jerarquia
entre los distintos bienes y
actividades. Responde, en el fondo, a
un vivir ordenado y jerarquizado.
Orden y jerarquia que requieren una
respuesta eficaz a la vocacion
cristiana en medio del mundo,
respuesta que no solo comporta unas
practicas de piedad, sino todo un
modo de ordenar, ponderar y
afrontar nuestras actividades. Hace
afos dejo escrito en Camino: «Sino te
levantas a hora fija nunca cumpliras
el plan de vida», «si no tienes un plan
de vida, nunca tendras orden», o
«;Virtud sin orden? jRara virtud!»*.

Se trata, por tanto, de un modo
ordenado de vivir, que ponderay



distribuye el tiempo dedicado a la
familia (y las relaciones familiares), a
la vida social (y las relaciones
sociales), al trabajo (y las relaciones
laborales), a la propia formacion, etc.
Un modo de vivir que nos previene
contra los posibles desordenes que
puedan llegar a plantearse, como,
por ejemplo, el de dedicar un tiempo
excesivo al trabajo —la
«profesionalitis»— en perjuicio de
otras actividades igual o mas im-
portantes. Aconsejaba y recordaba
en este sentido el Beato Josemaria:
«coloca los quehaceres profesionales
en su sitio: constituyen exclusi-
vamente medios para llegar al fin;
nunca pueden tomarse, ni mucho
menos, como lo fundamental.

iCuantas “profesionalitis” impiden la
unién con Dios!»*,

La conclusion resulta evidente: al
recomendarnos el poner las normas
de piedad en un primer puesto, nos



estaba también sugiriendo un modo
de establecer prioridades y una
continua reordenacion de las
mismas; es decir, repasar
continuamente el orden de nuestros
bienes, elecciones, fines y valores;
determinar qué es lo que va antesy
después. Dicha reordenacion permite
desarrollar una vida en perfecta
consonancia con el fin ultimo, pues
responde a una razon de coherencia
con lo que Dios debe representar en
la vida de todo cristiano.

4. Cumplir las Normas por amor 'y
con amor

Este tercer aspecto que queremos
considerar completa el anterior. E1
orden al que acabamos de hacer
referencia implica, en primer lugar,
darse cuenta de silo que estoy
haciendo es susceptible de ser orde-
nado, es decir, si lo que hago es digno
de un hijo de Dios; en segundo lugar,
ver si en ese momento estoy



haciendo lo que debo realmente
hacer —en este sentido el fin ultimo
supone, como hemos visto, ordenar
las diversas actividades de un modo
determinado y protegerlas contra
todo tipo de «ataques» que nos
induzcan al desorden— v, fi-
nalmente, como veremos a
continuacion, considerar si lo que
estoy haciendo lo estoy,
efectivamente, ordenando a Dios.

En este sentido, el Beato Josemaria, al
tiempo que insistia en otorgarles el
primer puesto en la jornada,
recordaba que esas practicas de pie-
dad no eran algo rigido. Para ello
usaba, a veces, una imagen muy
grafica: asi como el guante se adapta
a la mano, de esta misma manera las
normas debian adaptarse a nuestra
jornada. Decia: «no han de convertir
se en normas rigidas, como
compartimentos estancos; sefialan
un itinerario flexible, acomodado a
tu condicion de hombre que vive en



medio de la calle, con un trabajo
profesional intenso, y con unos
deberes y relaciones sociales que no
has de descuidar, porque en esos
quehaceres continua tu encuentro
con Dios. Tu plan de vida ha de ser
como ese guante de goma que se
adapta con perfeccion a la mano que
lo usa»*,

Esta flexibilidad pone en evidencia,
en primer lugar, que eran algo
pensado para el hombre que trabaja
en medio del mundo®; esa «adap-
tabilidad» las hace compatibles a las
circunstancias personales de cada
uno. Pero tal flexibilidad supone
también que no estamos ante un
«cumplimiento» de normas de tipo
kantiano. No eran algo que debia ha-
cerse sin mas, algo visto como una
imposicion externa. Su razon de ser
no se encontraba fuera de la persona,
sino en su mismo interior. Mas que
imposicion constituyen una
«necesidad»; necesidad para la perso



na atraida por el bien que desea
alcanzar. No se trataba, por tanto, de
un «cumplir» con Dios, sino de
amarle. La actitud con la que debian
realizarse no era tanto la del deber
sino la del amor.

Su primer sucesor, mons. Alvaro el
Portillo, utilizando una expresion del
Fundador del Opus Dei, empleaba el
juego de palabras «cumplo» y
«miento» para prevenirnos contra la
actitud de afrontarlas como algo que
hay que hacer (... y tachar) porque, lo
que cuenta, es hacerlas. No se trataba
de un hacer sino de un amar,
haciendo. Tal cumplimiento
constituia, bajo la logica del
encuentro —pues eso eran:
encuentros personales con el Sefior®
—, Un camino para enamorarse e
identificarse con E1*’. Hacerlas, por
tanto, por amor y con amor, si bien,
todos los dias se trate de las mismas
practicas: «Eso de sujetarse a un plan
de vida, a un horario —me dijiste—,



jes tan monotono! Y te contesté: hay
monotonia porque falta Amor»®,

Evidentemente ese cumplimiento
amoroso implica, en primer lugar, un
respetar las prioridades a las que
antes haciamos referencia,
prioridades que uno, libremente, ha
querido establecer; pero con ese
orden no es suficiente, se requiere
también la lucha por vivirlas conti-
nuamente como personas
enamoradas.

5. La unidad de vida a través del
Plan de vida

Al poner en relacion el «plan de
vida» con la «unidad de vida» ce-
rramos esta reflexion con el mismo
tema con el que la hemos abierto.
Iniciamos estas paginas
considerando la importancia que
para la ética antigua tenia la idea de
la «vida como un todo», idea que
suponia una vision unitaria de la
existencia. Solo de esta manera la



vida podia salvar la aparente
fragmentacion entre las diversas
dimensiones existenciales. Pues, en
este ultimo aspecto, consideraremos
como el plan de vida —como
materializacion del bien total de la
vida— nos permite reconducir y
reordenar en torno a tal bien las
diversas facetas del proceder
cotidiano.

El Beato Josemaria decia que,
mediante el cumplimiento fiel de las
normas de piedad «lograremos que
Dios no sea considerado un extrano,
a quien se va a ver una vez a la
semana, el domingo, a la iglesia; que
Dios sea visto y tratado como es en
realidad»®. Es decir, esas practicas
de piedad nos ayudaran a unificar
las diferentes «islas» a las que antes
nos referiamos, pues cada una de
ellas se convierte en un esfuerzo
concreto por unir a Dios cada «isla»
y, uniéndola a Dios, unirla a las
demas.



A través del plan de vida llevamos a
cabo esa unidad de vida a la que se
referia el Beato Josemaria. «La
“unidad de vida”, predicada una y
otra vez por Mons. Escriva de
Balaguer desde los tiempos de la fun-
dacion del Opus Dei, alude a la
armonia intrinseca, a la unidad dina-
mica, a la sintesis vital, que esos tres
aspectos de la santidad en el mundo
—trabajo, oracion, apostolado—
tienen en la existencia cristiana»®. Es
decir, tales practicas de piedad nos
ayudan a integrar estos tres aspectos:
nos permiten convertir el trabajo en
oracion, la oracion en trabajo y nos
impulsan a llevar las almas a Dios
(va que el apostolado es fruto del
trato con Dios)*".

Se entiende entonces como este
orden de prioridades nos conduce a
ser contemplativos en medio del
mundo. «Esas practicas te llevaran,
casi sin darte cuenta, a la oracion
contemplativa. Brotaran de tu alma



mas actos de amor, jaculatorias,
acciones de gracias, actos de desagra
vio, comuniones espirituales. Y esto,
mientras atiendes tus obligaciones: al
descolgar el teléfono, al subir a un
medio de transporte, al cerrar

o abrir una puerta, al pasar ante una
iglesia, al comenzar una nueva tarea,
al realizarla y al concluirla; todo lo
referiras a tu Padre Dios»*.

Por tanto, mientras el plan de vida da
unidad a nuestra vida, ya que nos
obliga a ordenarla de una
determinada manera (segin unos
valores y prioridades), las normas de
piedad —que tal plan de vida
comporta— nos posibilitan estar
pendientes siempre de Dios y de los
demas por Dios; mantener un dialogo
de almas contemplativas en medio
del mundo, realizar eficazmente el
fin al que hemos sido llamados.



Notas

1. No se trata, por tanto, de una
exposicion o desarrollo
sistemadtico de las ensefianzas
del Beato Josemaria sobre el
«plan de vida». Las ideas éticas
aqui expuestas se mueven en la
linea de las recientes
investigaciones sobre ética de
las virtudes, de entre las que
destacamos las siguientes obras:
G. ABBA, Felicidad, vida buena y
virtud, Barcelona 1992 y Quale
impostazione per la filosofia
morale, Roma 1996; A.
RODRIGUEZ LUNO, Etica
general, Pamplona 2001; E.
COLOM-A. RODRIGUEZ LUNO,
Elegidos en Cristo para ser
santos, Madrid 2000; J. ANNAS,
La morale della felicita, Milano
1997 y M. RHONHEIMER, La
perspectiva de la moral, Madrid
2000. Sin embargo, conviene no
perder de vista que las



referencias del Beato Josemaria
sobre el tema responden mas a
un modo practico de vivir el
cristianismo, a la
materializacion o encarnacion
de un espiritu, que a un
desarrollo cientifico de caracter
teoldgico o filosofico. Es decir,
aunque en ellas se den destellos
que reflejen una determinada
vision de la vida moral, no por
ello podemos «reducirlas» o
«identificarlas» a tal o cual
corriente ética.

. Cfr. JOSEMARIA ESCRIVA,
Amigos de Dios, Madrid 1977, n.
149 y ID., Conversaciones con
Mons. Escriva de Balaguer,
Madrid 1989, n. 103. Dentro de
ellas incluia también: las
jaculatorias, las acciones de
gracias, los actos de desagravio,
etc.

. Cfr. Conversaciones con Mons.
Escriva de Balaguer,n. 103y
también, por ejemplo, S. JUAN



CRISOSTOMO, In. An. Prophet.
hom 4, 6; S. AGUSTIN, Epist. 130,
9;yS. Th.I-11, q. 83, a. 14 c.

. Fin ultimo que, aunque resulte
obvio decirlo, para el Beato
Josemaria era Dios y, de ahi, que
la mayoria de sus ensefianzas
sobre el «plan de vida» se
centren en la vida de piedad.
«Vivir vida de piedad no
consiste en otra cosa que en ser
conscientes de que las multiples
actividades humanas reciben su
sentido de un centro unico,
Dios, Sefior digno de ser
adorado, y en vivirlas por
consiguiente como actos de
culto divino». ]J.L. ILLANES,
Mundo y santidad, Madrid 1984,
224.

. Cfr. ARISTOTELES, Etica
Nicomaquea, 1, 7: 1096 a 12-1098
b 9 (en adelante citaremos
simplemente EN) y cfr. también
S.Th, 111, q. 1, a. 4.



6.

7.

8.

R.A. GAHL, Jr., Etica narrativa e
conoscenza di Dio, en AA.VV.,
Dio e il senso dell’esistenza
umana (a cura di L. Romera),
Roma 1999, 201.

J. ANNAS, La morale della
felicita, o.c., 67.

Por ética antigua entendemos
aqui, mas que la ética de una
determinada época, aquel
pensamiento que tiene su
origen en la mayoria de los
filésofos griegos —salvo los Ci-
renaicos—y, con algunas
transformaciones, en la moral
de S. Agustin y Sto. Tomas.

. Cfr. SOCRATES, Reptiblica, libro

Iy H. KRAMER, Integrative
Ethik, Frankfurt amm Main 1992,
79. Baste recordar al respecto
las palabras que Nicias dirige a
Lisimaco en el didlogo platonico
de Laques: «Pareces no saber
que quien entra en contacto con
Sdcrates y traba conversacion
con él, por mas que realmente



10.

11.

12.

13.

14.

hayan empezado a hablar de
otra cosa totalmente distinta,
siempre se ve llevado por €l en
el curso de la conversacion
hasta un punto en el que se
encuentra en la necesidad de
dar razon de si mismo, de cémo
se vive ahora y de qué vida ha
llevado hasta el momento».
PLATON, Didlogos. Laques,
187c-188a. (trad. de E. Lledd y
otros), Madrid 1997, vol. 1.

R. SPAEMANN, Felicidad y
benevolencia, Madrid 1991, 37.
ARISTOTELES, EN, 1101a.

Cfr., en este mismo sentido,
PLATON, Republica, libro X,
599a.

A. MACINTYRE, Tras la virtud,
Barcelona 1987, 53.

Pierden esta vision de
globalidad quienes, por
ejemplo, ven la ética,
simplemente, como indagacion
acerca de la ley moral que ha de
ser observada: parten de la



correccion o incorreccion de las
acciones singulares, que se
reconoce comparando la
actuacion con la norma, y el ser
ético equivale, entonces, a
cumplir una serie de normas,
leyes —mas o menos externas
—. O quienes consideran la
ética como busqueday
fundamentacion de las reglas
para la convivencia y la
colaboracion social: 1a ética aqui
se interesa solo por el ambito de
lo publico, dejando de lado la
conducta individual, el bien y la
vida buena (sus sostenedores
determinan lo que es «justo
hacer» antes de saber qué es el
bien humano). Y lo mismo les
pasa a quienes la ven como
saber ordenado a la produccion
de una buena (o de la mejor)
situacion vital para el individuo
o0 para la colectividad: donde se
recurre a un concepto geneérico
y mas bien hedonista de



15.

felicidad como criterio de
actuacion para establecer las
normas, normas que se aceptan
solamente porque son utiles.
(Entre los diversos intentos de
sistematizar las corrientes
éticas actuales hemos seguido
aqui el llevado a cabo por G.
Abba en el cap. II de su libro
Quale impostazione per la
filosofia morale y que, de modo
mas sintético, recoge también
A. Rodriguez Lufio en las pp.
55-59 de su manual de Etica
general. Tales figuras son algo
parecido a lo que MacIntyre
llama tradiciones de
investigacion moral).

Se trata de una ética que, ante
una accion mala, su primera
reaccion es sefialar como el
hombre, con tal accién
(independientemente de si
alguien se ha dado cuenta de
ello, o llegara o no algun dia a
descubrirlo), se ha convertido



16.

17.

en una persona peor. Es cierto
que algo se ha hecho mal; pero
lo peor no es eso, sino que «yo
me he hecho peor». Este
razonamiento pone de
manifiesto que estamos ante lo
que se ha denominado una
«ética de la primera persona»:
una ética cuya reflexion parte
del sujeto agente.

Aristoteles decia ya que «la
virtud (moral) es un habito
electivo (o eleccion) que
consiste en un término medio
relativo a nosotros,
determinado por la razon, tal
como diria el hombre
prudente». EN, 1106b-1107a.
La idea de mantener en el
horizonte ético la «vida humana
como un todo» y el papel que en
ello desarrollan las virtudes
encaja perfectamente con la
consideracion de la vida como
vida biografica por parte de la
llamada ética narrativa. Cfr.,



18.

19.

20.

por ejemplo, A. MACINTYRE,
Tras la virtud, o.c., 264, 269-270.
Hemos seleccionado solo cuatro
de los varios aspectos que,
sobre este tema en concreto, se
podrian estudiar en las
ensefianzas del Beato
Josemaria.

JOSEMARIA ESCRIVA, Amigos de
Dios, n. 151 y cfr. ID., Forja,
Madrid 1987, n. 81.

De ahi su insistencia también
en que no bastaba con cumplir
una de estas normas de piedad
o la mayoria de ellas, sino
todas: «Me gusta comparar la
vida interior a un vestido, al
traje de bodas de que habla el
Evangelio. El tejido se compone
de cada uno de los habitos o
practicas de piedad que, como
fibras, dan vigor a la tela. Y asi
como un traje con un desgarron
se desprecia, aunque el resto
esté en buenas condiciones, si
haces oracion, si trabajas...,



21.

22.

23.

pero no eres penitente —o al
revés—, tu vida interior no es —
por decirlo asi— cabal».
JOSEMARIA ESCRIVA, Surco,
Madrid 1986, n. 649.

Cfr. J. ANNAS, La morale della
felicita, o.c., 539.

JOSEMARIA ESCRIVA, Camino,
Madrid 1992, n. 78, 76 y 79,
respectivamente. Afirmaciones
que hacen referencia a la
exigencia de la virtud, virtudes,
para alcanzar la «vida buena»,
que el cristianismo identifica
con la santidad, también en
medio del mundo. «Cada
decision virtuosa, aunque su
contenido sea muy reducido,
refleja el estado virtuoso global
del agente y los valores que
guian su entera vida». J.
ANNAS, La morale della felicita,
o.c., 548.

JOSEMARIA ESCRIVA, Surco, n.
502.



24. ID., Amigos de Dios, n. 149. «No

25.

26.

27.

28.
29.

se compone de normas rigidas
la vida cristiana, porque el
Espiritu Santo no guia a las
almas en masa, sino que, en
cada una, infunde aquellos
propasitos, inspiraciones y
afectos que le ayudaran a
percibir y a cumplir la voluntad
del Padre». Es Cristo que pasa,
n. 92.

Cfr. P. BERGLAR, Opus Dei: vida
y obra del Fundador Josemaria
Escriva de Balaguer, Madrid
1987, 183.

Puede iluminar esta idea
considerar la categoria del
encuentro tal y como la describe
Guardini. R. GUARDINI, Etica,
Madrid 1999, 186-197.

Cfr. JOSEMARIA ESCRIVA,
Surco, n. 739.

ID., Camino, n. 77.

ID., Conversaciones con mons.
Escrivdad de Balaguer, n. 103.



30. P. RODRIGUEZ, Vocacion.

31.

32.

Trabajo. Contemplacion,
Pamplona 1986, 119. Cfr. Carta
14-1I-1950 y Camino, n. 347.
«Es preciso que seas “hombre
de Dios”, hombre de vida
interior, hombre de oracion y
de sacrificio. —Tu apostolado
debe ser una superabundancia
de tu vida “para adentro”».
Camino, n. 961.

JOSEMARIA ESCRIVA, Amigos de
Dios, n. 149. «Segun la
espiritualidad del Opus Dei, al
hombre que vive la “unidad de
vida” nada de lo humano le es
extrafio y todo lo de Dios le es
propio: por eso es un
“contemplativo en medio del
mundo”». P. RODRIGUEZ,
Vocacion. Trabajo.
Contemplacion, o.c., 121.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/normas-plan-
de-vida-opus-dei-josemaria-escriva/
(12/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/normas-plan-de-vida-opus-dei-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-es/article/normas-plan-de-vida-opus-dei-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-es/article/normas-plan-de-vida-opus-dei-josemaria-escriva/

	El «plan de vida» en las enseñanzas del Beato Josemaría

