
opusdei.org

El «plan de vida» en
las enseñanzas del
Beato Josemaría

Estudio de Eduardo Camino en
“El cristiano en el mundo: En el
Centenario del nacimiento del
Beato Josemaría Escrivá
(1902-2002): XXIII Simposio
Internacional de Teología de la
Universidad de Navarra”, vol.
XXIII, Pamplona, Universidad
de Navarra. Servicio de
Publicaciones, 1ª, (2003), pp.
523-533.

18/04/2018



Universidad de Navarra EL «PLAN
DE VIDA» EN LAS ENSEÑANZAS DEL
BEATO JOSEMARÍA

El «plan de vida» en las enseñanzas
del Beato Josemaría (Descarga en
PDF)

El plan de vida en las enseñanzas
del fundador del Opus Dei from 
Opus Dei

*****

Las enseñanzas de Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer constituyen un
rico punto de referencia tanto para la
ciencia teológica como para la
filosofía. Numerosos son ya, en este
sentido, los testimonios de filósofos y
teólogos. Estas páginas se proponen,
sin perder de vista el conjunto de su
mensaje y enseñanzas, una reflexión
sobre algunos aspectos de un tema
concreto: «el plan de vida». Para
dicha reflexión nos ayudaremos de
algunas nociones éticas1.

https://www.unav.es/bvcedej/content/el-%C2%ABplan-de-vida%C2%BB-en-las-ense%C3%B1anzas-del-beato-josemar%C3%AD
https://www.unav.es/bvcedej/content/el-%C2%ABplan-de-vida%C2%BB-en-las-ense%C3%B1anzas-del-beato-josemar%C3%AD
https://www.unav.es/bvcedej/content/el-%C2%ABplan-de-vida%C2%BB-en-las-ense%C3%B1anzas-del-beato-josemar%C3%AD
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20%C2%ABplan%20de%20vida%C2%BB%20en%20las%20ense%C3%B1anzas%20del%20Beato%20Josemar%C3%ADa20160418-150512.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20%C2%ABplan%20de%20vida%C2%BB%20en%20las%20ense%C3%B1anzas%20del%20Beato%20Josemar%C3%ADa20160418-150512.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20%C2%ABplan%20de%20vida%C2%BB%20en%20las%20ense%C3%B1anzas%20del%20Beato%20Josemar%C3%ADa20160418-150512.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20%C2%ABplan%20de%20vida%C2%BB%20en%20las%20ense%C3%B1anzas%20del%20Beato%20Josemar%C3%ADa20160418-150512.pdf
https://www.slideshare.net/opusdei/el-plan-de-vida-en-las-enseanzas-del-fundador-del-opus-dei
https://www.slideshare.net/opusdei/el-plan-de-vida-en-las-enseanzas-del-fundador-del-opus-dei
https://www.slideshare.net/opusdei
https://opusdei.org/es-es/article/plan-de-vida/


La mayoría de las enseñanzas del
Beato Josemaría sobre el «plan de
vida» se sitúan en un marco que
podríamos denominar la vida de
piedad del cristiano. Y así se afirma,
por ejemplo, que forman parte del
plan de vida un conjunto de
«prácticas de piedad» que, entremez‐
clándose con nuestras actividades
habituales, se extienden a lo largo de
la jornada: unos minutos de oración
mental, la asistencia a la Santa Misa
—diaria, si es posible—, la comunión
frecuente, el acudir regularmente a
la confesión —aunque la conciencia
no nos acuse de falta mortal—, la
visita a Jesús en el sagrario, el rezo y
la contemplación de los misterios del
rosario, la bendición de la mesa, las
oraciones personales al levantarse y
al acostarse, etc.2. Es decir, en una
primera y reducida acepción, el
«plan de vida» se compondría de
unas prácticas de piedad —pocas,
breves y habituales— que,
progresivamente, el cristiano va



incorporando a su vida; prácticas
que se han vivido siempre en las
familias cristianas, que cuentan con
una larga tradición en la vida de la
Iglesia3.

Sin embargo, con ayuda de algunas
nociones éticas podremos captar
mejor como, lejos de agotarse o
reducirse a unas prácticas de piedad,
el «plan de vida» se extiende, abarca,
todas las dimensiones existenciales.
El objetivo de estas líneas es ver
como, en el fondo, el «plan de vida»
es la realización práctica de un tipo
de vida: el que busca la santidad
cristiana en la vida ordinaria. Esas
prácticas de piedad responden a un
modo concreto de vivir; modo que, a
su vez, manifiesta una seria toma de
posición respecto a lo que, desde un
punto de vista filosófico, podríamos
denominar «vida buena», «felicidad»,
«el bien de la vida humana en su
totalidad», «proyecto de vida» o fin
último; es decir, la idea de que todas



las actividades cobren sentido de un
proyecto global que afecta toda la
vida y dentro del cual las (singulares)
actividades logran ordenarse4. Por
eso hemos dedicado el primer punto
de esta comunicación a considerar la
importancia que para la ética tenía
—y tiene— la consideración de la
vida humana en su globalidad, la
vida vista como un todo.

1. «Vida humana como un todo» y
fin último

A simple vista puede dar la
impresión de que nuestro actuar es
disperso, fragmentario, y que las
horas que componen nuestra jornada
son empleadas en ámbitos o
dimensiones diversas, como si estu‐
viéramos «gastando» nuestra
existencia moviéndonos entre
diferentes «islas»: la familiar, la
laboral, la religiosa, la de las
amistades, la formativa, etc.; islas,
aparentemente, sin mucha relación



entre sí. Sin embargo, cada uno de
esos ámbitos no es un fin en sí
mismo, no constituye por su cuenta
un «fin último», sino que se ordena a
algo «superior». Esto se percibe más
claramente, por ejemplo, cuando dos
o más de ellos entran en conflicto:
¿atender a los amigos o a la familia?,
¿descansar, trabajar o rezar?, etc.
Tales conflictos nos obligan a escoger
y, entonces, surge la pregunta: ¿en
base a qué criterio hacer la elección?
5.

Es precisamente el fin último el que
confiere a todo nuestro actuar
sentido, orden y unidad. «Sólo un
bien trascendente que a la vez sea
inmanente y extrínseco a la historia
de la propia vida, puede dar signi‐
ficado a la propia existencia
entendida como totalidad»6. Sólo
«entendiendo correctamente la
propia vida en su totalidad, se
pueden cumplir rectamente las
elecciones particulares y se puede



vivir cada jornada de manera que
refleje la calidad moral de nuestra
entera vida»7.

Esta visión resultaba crucial para la
mayoría de la ética antigua, pues
constituía no sólo una idea central,
sino el punto de arranque de sus
reflexiones8. Los antiguos, se
enfrentaban inicialmente a
interrogantes del tipo: ¿cómo debo
vivir?, ¿qué es lo que
verdaderamente quiero para mí?,
¿qué tipo de persona quiero ser?9.
Era ésta una ética preocupada por la
felicidad de una vida que mereciera
la pena vivir. Preguntas todas que
parten de la tendencia natural a
considerar nuestra existencia bajo
una visión unitaria. Con palabras de
Spaemann: «la moral juzga la acción
buena o mala en orden a la vida
como un todo»10.

La preocupación que tenían los
antiguos por la vida buena (la fe‐



licidad) abarcaba, por tanto, no sólo
un determinado aspecto o dimensión
del actuar (o la bondad o malicia de
una acción individual). Por ejemplo,
para hablar propiamente de
«triunfo» no bastaba con alcanzar el
éxito en tal o cual ámbito, era
necesario valorar la vida como un
todo. Aristóteles, en este sentido, se
preguntaba en la Ética Nicomaquea:
«¿Qué nos impide, pues, llamar feliz
al que actúa de acuerdo con la vida
perfecta y está suficientemente
provisto de bienes externos no por
algún período fortuito, sino durante
toda la vida?»11. En este sentido sólo
era posible afirmar con seguridad
que un hombre había sido feliz una
vez que su vida ha terminado12.
Como dice McIntyre: «moverse en la
vida es avanzar —o no conseguir
avanzar— hacia un fin dado. Así, una
vida terminada y plena es un logro y
la muerte el punto en que cada uno
puede ser juzgado feliz o infeliz. De
ahí el viejo proverbio griego “nadie



puede ser llamado feliz hasta que
haya muerto”»13.

Puede suceder que, a medida que
pasan los años, una persona
contemple su vida con un cierto
sentido de insatisfacción o frustra‐
ción. Se da cuenta que una serie de
elecciones tomadas en el pasado (por
ejemplo el haber preferido el trabajo
a la familia) han sido equivocadas.
Son este tipo de fracasos «globales»
los que, partiendo desde un enfoque
como éste, se deberían evitar. La
ética antigua nos ayuda a orientar
nuestros objetivos y prioridades para
vivir una vida llena de valor, una
vida de la que más tarde «no
tengamos que arrepentirnos».

Sin embargo y, desgraciadamente,
esta idea se pierde en gran parte de
la reflexión ética actual. Algunos
pensadores modernos piensan en la
ética como en una teoría para
resolver o decidir problemas mo‐



rales, más que como doctrina de la
vida buena y feliz. En el inicio de su
reflexiones encontramos, por tanto,
un tipo de preocupaciones bien
distintas: ¿me es lícito —correcto—
hacer esto?, ¿puedo hacerlo (puedo
moral) o no? Al centrar demasiado su
atención en el análisis del acto
concreto, dejan de lado una visión
global de la vida, olvidando que es
necesario hacer aquello sin olvidar
esto14.

De todas formas, no todo el
panorama ético actual comete este
mismo error. Existe un serio intento
de recuperar el planteamiento
antiguo por la que ha sido llamada 
«ética de virtudes»15. Vuelve a
aparecer entonces, como pregunta
inicial de la reflexión ética, ¿qué tipo
de persona quiero ser? Bajo esta
perspectiva, las virtudes, entendidas
como hábitos electivos 16, juegan un
papel esencial: dan lugar a un modo
de vivir pleno, feliz, ya que nos



facilitan no sólo realizar el bien
excelente, sino también conocerlo.
Dan lugar, en definitiva, a un modo
determinado de vivir; de elegir, de
valorar y regular las propias
prioridades. Ante todo, aquí tiene
primacía la búsqueda de la vida
buena (mejor) para el hombre, una
vida ordenada, unitaria, globalmente
considerada17.

2. El «Plan de vida» como
«materialización» práctica del fin
último

Tras estas breves pinceladas, que
únicamente se proponían mostrar la
importancia, origen, pérdida e
intento de recuperación de una idea,
podremos ahora entender mejor
cómo el «plan de vida» en las
enseñanzas del Beato Josemaría
supera el mero ámbito de la vida de
piedad. Y, para ello, nos detendremos
a considerar cuatro aspectos de sus
enseñanzas sobre este tema18. El



primero de ellos es el que hemos
denominado la «materialización»
práctica del fin último.

El Beato Josemaría comparó en
alguna ocasión ese conjunto de
normas de piedad que mayormente
componen el plan de vida, a unos
«palos pintados de rojo»; decía: «Se
quedaron muy grabadas en mi ca‐
beza de niño aquellas señales que, en
las montañas de mi tierra, colocaban
a los bordes de los caminos; me
llamaron la atención unos palos
altos, ordinariamente pintados de
rojo. Me explicaron entonces que,
cuando cae la nieve, y cubre
senderos, sementeras y pastos,
bosques, peñas y barrancos, esas
estacas sobresalen como un punto de
referencia seguro, para que todo el
mundo sepa siempre por dónde va la
ruta.

En la vida interior, sucede algo
parecido. Hay primaveras y veranos,



pero también llegan los inviernos,
días sin sol, y noches huérfanas de
luna. No podemos permitir que el
trato con Jesucristo dependa de
nuestro estado de humor, de los
cambios de nuestro carácter. Esas
posturas delatan egoísmo,
comodidad, y desde luego no se com
paginan con el amor.

Por eso, en los momentos de nevada
y de ventisca, unas prácticas
piadosas sólidas —nada
sentimentales—, bien arraigadas y
ajustadas a las circunstancias
propias de cada uno, serán como
esos palos pintados de rojo, que
continúan marcándonos el rumbo,
hasta que el Señor decida que brille
de nuevo el sol, se derritan los hielos,
y el corazón vuelva a vibrar,
encendido con un fuego que en
realidad no estuvo apagado nunca:
fue sólo rescoldo oculto por la ceniza
de una temporada de prueba, o de



menos empeño, o de escaso sacrifi‐
cio»19.

En el punto anterior considerábamos
como el hecho de preguntarse sobre
el bien humano en su globalidad
suponía una concepción unitaria de
la existencia humana, y este gráfico
ejemplo de los palos evidencia, en
parte, como esos actos
específicamente piadosos nos ayudan
a alcanzar tal unidad: al igual que los
palos van señalando, «como
uniendo», los diversos tramos de la
carretera, con esas normas de piedad
ocurre lo mismo. Pero el hecho de
cumplirlas constantemente,
superando los estados de ánimo —
altos y bajos—, las enfermedades y
dificultades, etc., nos asegura
también el no perder de vista las
exigencias de nuestro fin último. Al
igual que los palos hacen que, en
cada momento, sepamos dónde nos
encontramos, por dónde va el
camino; cada una de esas prácticas



piadosas demuestra un no querer
perder de vista «lo realmente
importante», el bien —fin— de mi
vida.

Ahora bien, junto a esa ayuda para
dar unidad a nuestros actos y ese no
perder de vista la globalidad de
nuestra existencia, lo que nos
interesa ahora destacar es que tales
normas de piedad encuentran su
sentido en una toma de posición
respecto a lo que se considere el bien
de la propia vida. Ese esfuerzo por
no dejar de hacerlas, implica una
seria toma de posición respecto a
Dios. «Materializan», suponen una
«formulación práctica» de lo que
Dios hizo ver al Beato Josemaría: el
deseo de buscar la santidad cristiana
en medio del mundo, en medio de los
quehaceres de cada jornada. Así,
lejos de teorías o de unos vagos
deseos de amar a Dios, tal esfuerzo
demuestra, concretiza un querer;
refleja, en definitiva, el deseo de



vivir conforme a una determinada
manera y según unos determinados
valores20.

De ahí que el ejemplo propuesto,
trascendiendo su enseñanza más
directa y práctica, manifiesta en el
fondo la actitud de alguien empe‐
ñado en la santidad y esto, como
veremos a continuación, se traduce
también en un modo concreto de
ordenar los propios bienes y activi‐
dades.

3. Reordenar las propias
prioridades

La mayoría de las filósofos antiguos,
al iniciar sus reflexiones con‐
siderando la vida en su globalidad,
debían revisar continuamente —en
mayor o menor grado— las propias
prioridades21. La mayoría de sus
teorías eran, por tanto,
«revisionistas»: la vida quedaba
sujeta así a un examen continuo y, de
esta manera, se podían evitar no sólo



esos fracasos (globales), a los que
hacíamos referencia al inicio de
nuestra exposición, sino también los
parciales. En esta tarea de continua
revaloración y reordenación radica
el éxito o fracaso de nuestra
existencia (éxito en el sentido de vida
realizada, de plenitud humana).

Resulta particularmente significativo
en este contexto notar cómo, con
insistencia y en repetidas ocasiones,
el Beato Josemaría se refería a esas
prácticas de piedad diciendo que su
cumplimiento fiel era «lo primero».
Con esta expresión les otorgaba un
primer puesto dentro de las cosas «a
hacer» durante el día. Esto se
comprende muy bien, dada nuestra
innata tendencia a imbuirnos en lo
inmediato, a dejarnos llevar —influir
— por las circunstancias, y dada
también la posibilidad de
«olvidarnos» de que Dios, y las cosas
que más inmediatamente nos llevan
a Él, son lo primero. Sin embargo,



querríamos ahora destacar el hecho
de que se trata sólo de una de las
prioridades.

La misma expresión «plan de vida»
implica un cierto modo de ordenar,
planificar, poner orden en la propia
vida, de establecer una jerarquía
entre los distintos bienes y
actividades. Responde, en el fondo, a
un vivir ordenado y jerarquizado.
Orden y jerarquía que requieren una
respuesta eficaz a la vocación
cristiana en medio del mundo,
respuesta que no sólo comporta unas
prácticas de piedad, sino todo un
modo de ordenar, ponderar y
afrontar nuestras actividades. Hace
años dejó escrito en Camino: «Si no te
levantas a hora fija nunca cumplirás
el plan de vida», «si no tienes un plan
de vida, nunca tendrás orden», o
«¿Virtud sin orden? ¡Rara virtud!»22.

Se trata, por tanto, de un modo
ordenado de vivir, que pondera y



distribuye el tiempo dedicado a la
familia (y las relaciones familiares), a
la vida social (y las relaciones
sociales), al trabajo (y las relaciones
laborales), a la propia formación, etc.
Un modo de vivir que nos previene
contra los posibles desórdenes que
puedan llegar a plantearse, como,
por ejemplo, el de dedicar un tiempo
excesivo al trabajo —la
«profesionalitis»— en perjuicio de
otras actividades igual o más im‐
portantes. Aconsejaba y recordaba
en este sentido el Beato Josemaría:
«coloca los quehaceres profesionales
en su sitio: constituyen exclusi‐
vamente medios para llegar al fin;
nunca pueden tomarse, ni mucho
menos, como lo fundamental.

¡Cuántas “profesionalitis” impiden la
unión con Dios!»23.

La conclusión resulta evidente: al
recomendarnos el poner las normas
de piedad en un primer puesto, nos



estaba también sugiriendo un modo
de establecer prioridades y una
continua reordenación de las
mismas; es decir, repasar
continuamente el orden de nuestros
bienes, elecciones, fines y valores;
determinar qué es lo que va antes y
después. Dicha reordenación permite
desarrollar una vida en perfecta
consonancia con el fin último, pues
responde a una razón de coherencia
con lo que Dios debe representar en
la vida de todo cristiano.

4. Cumplir las Normas por amor y 
con amor

Este tercer aspecto que queremos
considerar completa el anterior. El
orden al que acabamos de hacer
referencia implica, en primer lugar,
darse cuenta de si lo que estoy
haciendo es susceptible de ser orde‐
nado, es decir, si lo que hago es digno
de un hijo de Dios; en segundo lugar,
ver si en ese momento estoy



haciendo lo que debo realmente
hacer —en este sentido el fin último
supone, como hemos visto, ordenar
las diversas actividades de un modo
determinado y protegerlas contra
todo tipo de «ataques» que nos
induzcan al desorden— y, fi‐
nalmente, como veremos a
continuación, considerar si lo que
estoy haciendo lo estoy,
efectivamente, ordenando a Dios.

En este sentido, el Beato Josemaría, al
tiempo que insistía en otorgarles el
primer puesto en la jornada,
recordaba que esas prácticas de pie‐
dad no eran algo rígido. Para ello
usaba, a veces, una imagen muy
gráfica: así como el guante se adapta
a la mano, de esta misma manera las
normas debían adaptarse a nuestra
jornada. Decía: «no han de convertir
se en normas rígidas, como
compartimentos estancos; señalan
un itinerario flexible, acomodado a
tu condición de hombre que vive en



medio de la calle, con un trabajo
profesional intenso, y con unos
deberes y relaciones sociales que no
has de descuidar, porque en esos
quehaceres continúa tu encuentro
con Dios. Tu plan de vida ha de ser
como ese guante de goma que se
adapta con perfección a la mano que
lo usa»24.

Esta flexibilidad pone en evidencia,
en primer lugar, que eran algo
pensado para el hombre que trabaja
en medio del mundo25; esa «adap‐
tabilidad» las hace compatibles a las
circunstancias personales de cada
uno. Pero tal flexibilidad supone
también que no estamos ante un
«cumplimiento» de normas de tipo
kantiano. No eran algo que debía ha‐
cerse sin más, algo visto como una
imposición externa. Su razón de ser
no se encontraba fuera de la persona,
sino en su mismo interior. Más que
imposición constituyen una
«necesidad»; necesidad para la perso



na atraída por el bien que desea
alcanzar. No se trataba, por tanto, de
un «cumplir» con Dios, sino de
amarle. La actitud con la que debían
realizarse no era tanto la del deber
sino la del amor.

Su primer sucesor, mons. Álvaro el
Portillo, utilizando una expresión del
Fundador del Opus Dei, empleaba el
juego de palabras «cumplo» y
«miento» para prevenirnos contra la
actitud de afrontarlas como algo que
hay que hacer (... y tachar) porque, lo
que cuenta, es hacerlas. No se trataba
de un hacer sino de un amar,
haciendo. Tal cumplimiento
constituía, bajo la lógica del
encuentro —pues eso eran: 
encuentros personales con el Señor26

—, un camino para enamorarse e
identificarse con Él27. Hacerlas, por
tanto, por amor y con amor, si bien,
todos los días se trate de las mismas
prácticas: «Eso de sujetarse a un plan
de vida, a un horario —me dijiste—,



¡es tan monótono! Y te contesté: hay
monotonía porque falta Amor»28.

Evidentemente ese cumplimiento
amoroso implica, en primer lugar, un
respetar las prioridades a las que
antes hacíamos referencia,
prioridades que uno, libremente, ha
querido establecer; pero con ese
orden no es suficiente, se requiere
también la lucha por vivirlas conti‐
nuamente como personas
enamoradas.

5. La unidad de vida a través del
Plan de vida

Al poner en relación el «plan de
vida» con la «unidad de vida» ce‐
rramos esta reflexión con el mismo
tema con el que la hemos abierto.
Iniciamos estas páginas
considerando la importancia que
para la ética antigua tenía la idea de
la «vida como un todo», idea que
suponía una visión unitaria de la
existencia. Sólo de esta manera la



vida podía salvar la aparente
fragmentación entre las diversas
dimensiones existenciales. Pues, en
este último aspecto, consideráremos
cómo el plan de vida —como
materialización del bien total de la
vida— nos permite reconducir y
reordenar en torno a tal bien las
diversas facetas del proceder
cotidiano.

El Beato Josemaría decía que,
mediante el cumplimiento fiel de las
normas de piedad «lograremos que
Dios no sea considerado un extraño,
a quien se va a ver una vez a la
semana, el domingo, a la iglesia; que
Dios sea visto y tratado como es en
realidad»29. Es decir, esas prácticas
de piedad nos ayudarán a unificar
las diferentes «islas» a las que antes
nos referíamos, pues cada una de
ellas se convierte en un esfuerzo
concreto por unir a Dios cada «isla»
y, uniéndola a Dios, unirla a las
demás.



A través del plan de vida llevamos a
cabo esa unidad de vida a la que se
refería el Beato Josemaría. «La
“unidad de vida”, predicada una y
otra vez por Mons. Escrivá de
Balaguer desde los tiempos de la fun‐
dación del Opus Dei, alude a la
armonía intrínseca, a la unidad diná‐
mica, a la síntesis vital, que esos tres
aspectos de la santidad en el mundo
—trabajo, oración, apostolado—
tienen en la existencia cristiana»30. Es
decir, tales prácticas de piedad nos
ayudan a integrar estos tres aspectos:
nos permiten convertir el trabajo en
oración, la oración en trabajo y nos
impulsan a llevar las almas a Dios
(ya que el apostolado es fruto del
trato con Dios)31.

Se entiende entonces cómo este
orden de prioridades nos conduce a
ser contemplativos en medio del
mundo. «Esas prácticas te llevarán,
casi sin darte cuenta, a la oración
contemplativa. Brotarán de tu alma



más actos de amor, jaculatorias,
acciones de gracias, actos de desagra
vio, comuniones espirituales. Y esto,
mientras atiendes tus obligaciones: al
descolgar el teléfono, al subir a un
medio de transporte, al cerrar

o abrir una puerta, al pasar ante una
iglesia, al comenzar una nueva tarea,
al realizarla y al concluirla; todo lo
referirás a tu Padre Dios»32.

Por tanto, mientras el plan de vida da
unidad a nuestra vida, ya que nos
obliga a ordenarla de una
determinada manera (según unos
valores y prioridades), las normas de
piedad —que tal plan de vida
comporta— nos posibilitan estar
pendientes siempre de Dios y de los
demás por Dios; mantener un diálogo
de almas contemplativas en medio
del mundo, realizar eficazmente el
fin al que hemos sido llamados.



Notas

No se trata, por tanto, de una
exposición o desarrollo 
sistemático de las enseñanzas
del Beato Josemaría sobre el
«plan de vida». Las ideas éticas
aquí expuestas se mueven en la
línea de las recientes
investigaciones sobre ética de
las virtudes, de entre las que
destacamos las siguientes obras:
G. ABBÀ, Felicidad, vida buena y
virtud, Barcelona 1992 y Quale
impostazione per la filosofia
morale, Roma 1996; A.
RODRÍGUEZ LUÑO, Ética
general, Pamplona 2001; E.
COLOM-A. RODRÍGUEZ LUÑO, 
Elegidos en Cristo para ser
santos, Madrid 2000; J. ANNAS, 
La morale della felicità, Milano
1997 y M. RHONHEIMER, La
perspectiva de la moral, Madrid
2000. Sin embargo, conviene no
perder de vista que las

1. 



referencias del Beato Josemaría
sobre el tema responden más a
un modo práctico de vivir el
cristianismo, a la
materialización o encarnación
de un espíritu, que a un
desarrollo científico de carácter
teológico o filosófico. Es decir,
aunque en ellas se den destellos
que reflejen una determinada
visión de la vida moral, no por
ello podemos «reducirlas» o
«identificarlas» a tal o cual
corriente ética.
Cfr. JOSEMARÍA ESCRIVÁ, 
Amigos de Dios, Madrid 1977, n.
149 y ID., Conversaciones con
Mons. Escrivá de Balaguer,
Madrid 1989, n. 103. Dentro de
ellas incluía también: las
jaculatorias, las acciones de
gracias, los actos de desagravio,
etc.
Cfr. Conversaciones con Mons.
Escrivá de Balaguer, n. 103 y
también, por ejemplo, S. JUAN

2. 

3. 



CRISÓSTOMO, In. An. Prophet.
hom 4, 6; S. AGUSTÍN, Epist. 130,
9; y S. Th. I-II, q. 83, a. 14 c.
Fin último que, aunque resulte
obvio decirlo, para el Beato
Josemaría era Dios y, de ahí, que
la mayoría de sus enseñanzas
sobre el «plan de vida» se
centren en la vida de piedad.
«Vivir vida de piedad no
consiste en otra cosa que en ser
conscientes de que las múltiples
actividades humanas reciben su
sentido de un centro único,
Dios, Señor digno de ser
adorado, y en vivirlas por
consiguiente como actos de
culto divino». J.L. ILLANES, 
Mundo y santidad, Madrid 1984,
224.
Cfr. ARISTÓTELES, Ética
Nicomaquea, I, 7: 1096 a 12-1098
b 9 (en adelante citaremos
simplemente EN) y cfr. también 
S. Th., I-II, q. 1, a. 4.

4. 

5. 



R.A. GAHL, Jr., Etica narrativa e
conoscenza di Dio, en AA.VV., 
Dio e il senso dell’esistenza
umana (a cura di L. Romera),
Roma 1999, 201.
J. ANNAS, La morale della
felicità, o.c., 67.
Por ética antigua entendemos
aquí, más que la ética de una
determinada época, aquel
pensamiento que tiene su
origen en la mayoría de los
filósofos griegos —salvo los Ci‐
renaicos— y, con algunas
transformaciones, en la moral
de S. Agustín y Sto. Tomás.
Cfr. SÓCRATES, República, libro
I y H. KRÄMER, Integrative
Ethik, Frankfurt am Main 1992,
79. Baste recordar al respecto
las palabras que Nicias dirige a
Lisímaco en el diálogo platónico
de Laques: «Pareces no saber
que quien entra en contacto con
Sócrates y traba conversación
con él, por más que realmente

6. 

7. 

8. 

9. 



hayan empezado a hablar de
otra cosa totalmente distinta,
siempre se ve llevado por él en
el curso de la conversación
hasta un punto en el que se
encuentra en la necesidad de
dar razón de sí mismo, de cómo
se vive ahora y de qué vida ha
llevado hasta el momento».
PLATÓN, Diálogos. Laques,
187c-188a. (trad. de E. Lledó y
otros), Madrid 1997, vol. 1.
R. SPAEMANN, Felicidad y
benevolencia, Madrid 1991, 37.
ARISTÓTELES, EN, 1101a.
Cfr., en este mismo sentido,
PLATÓN, República, libro X,
599a.
A. MACINTYRE, Tras la virtud,
Barcelona 1987, 53.
Pierden esta visión de
globalidad quienes, por
ejemplo, ven la ética,
simplemente, como indagación
acerca de la ley moral que ha de
ser observada: parten de la

10. 

11. 
12. 

13. 

14. 



corrección o incorrección de las
acciones singulares, que se
reconoce comparando la
actuación con la norma, y el ser
ético equivale, entonces, a
cumplir una serie de normas,
leyes —más o menos externas
—. O quienes consideran la
ética como búsqueda y
fundamentación de las reglas
para la convivencia y la
colaboración social: la ética aquí
se interesa sólo por el ámbito de
lo público, dejando de lado la
conducta individual, el bien y la
vida buena (sus sostenedores
determinan lo que es «justo
hacer» antes de saber qué es el
bien humano). Y lo mismo les
pasa a quienes la ven como
saber ordenado a la producción
de una buena (o de la mejor)
situación vital para el individuo
o para la colectividad: donde se
recurre a un concepto genérico
y más bien hedonista de



felicidad como criterio de
actuación para establecer las
normas, normas que se aceptan
solamente porque son útiles.
(Entre los diversos intentos de
sistematizar las corrientes
éticas actuales hemos seguido
aquí el llevado a cabo por G.
Abbá en el cap. II de su libro 
Quale impostazione per la
filosofia morale y que, de modo
más sintético, recoge también
A. Rodríguez Luño en las pp.
55-59 de su manual de Ética
general. Tales figuras son algo
parecido a lo que MacIntyre
llama tradiciones de
investigación moral).
Se trata de una ética que, ante
una acción mala, su primera
reacción es señalar cómo el
hombre, con tal acción
(independientemente de si
alguien se ha dado cuenta de
ello, o llegará o no algún día a
descubrirlo), se ha convertido

15. 



en una persona peor. Es cierto
que algo se ha hecho mal; pero
lo peor no es eso, sino que «yo
me he hecho peor». Este
razonamiento pone de
manifiesto que estamos ante lo
que se ha denominado una
«ética de la primera persona»:
una ética cuya reflexión parte
del sujeto agente.
Aristóteles decía ya que «la
virtud (moral) es un hábito
electivo (o elección) que
consiste en un término medio
relativo a nosotros,
determinado por la razón, tal
como diría el hombre
prudente». EN, 1106b-1107a.
La idea de mantener en el
horizonte ético la «vida humana
como un todo» y el papel que en
ello desarrollan las virtudes
encaja perfectamente con la
consideración de la vida como
vida biográfica por parte de la
llamada ética narrativa. Cfr.,

16. 

17. 



por ejemplo, A. MACINTYRE, 
Tras la virtud, o.c., 264, 269-270.
Hemos seleccionado sólo cuatro
de los varios aspectos que,
sobre este tema en concreto, se
podrían estudiar en las
enseñanzas del Beato
Josemaría.
JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Amigos de
Dios, n. 151 y cfr. ID., Forja,
Madrid 1987, n. 81.
De ahí su insistencia también
en que no bastaba con cumplir
una de estas normas de piedad
o la mayoría de ellas, sino
todas: «Me gusta comparar la
vida interior a un vestido, al
traje de bodas de que habla el
Evangelio. El tejido se compone
de cada uno de los hábitos o
prácticas de piedad que, como
fibras, dan vigor a la tela. Y así
como un traje con un desgarrón
se desprecia, aunque el resto
esté en buenas condiciones, si
haces oración, si trabajas...,

18. 

19. 

20. 



pero no eres penitente —o al
revés—, tu vida interior no es —
por decirlo así— cabal».
JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Surco,
Madrid 1986, n. 649.
Cfr. J. ANNAS, La morale della
felicità, o.c., 539.
JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Camino,
Madrid 1992, n. 78, 76 y 79,
respectivamente. Afirmaciones
que hacen referencia a la
exigencia de la virtud, virtudes,
para alcanzar la «vida buena»,
que el cristianismo identifica
con la santidad, también en
medio del mundo. «Cada
decisión virtuosa, aunque su
contenido sea muy reducido,
refleja el estado virtuoso global
del agente y los valores que
guían su entera vida». J.
ANNAS, La morale della felicità, 
o.c., 548.
JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Surco, n.
502.

21. 

22. 

23. 



ID., Amigos de Dios, n. 149. «No
se compone de normas rígidas
la vida cristiana, porque el
Espíritu Santo no guía a las
almas en masa, sino que, en
cada una, infunde aquellos
propósitos, inspiraciones y
afectos que le ayudarán a
percibir y a cumplir la voluntad
del Padre». Es Cristo que pasa,
n. 92.
Cfr. P. BERGLAR, Opus Dei: vida
y obra del Fundador Josemaría
Escrivá de Balaguer, Madrid
1987, 183.
Puede iluminar esta idea
considerar la categoría del 
encuentro tal y como la describe
Guardini. R. GUARDINI, Ética,
Madrid 1999, 186-197.
Cfr. JOSEMARÍA ESCRIVÁ, 
Surco, n. 739.
ID., Camino, n. 77.
ID., Conversaciones con mons.
Escrivá de Balaguer, n. 103.

24. 

25. 

26. 

27. 

28. 
29. 



P. RODRÍGUEZ, Vocación.
Trabajo. Contemplación,
Pamplona 1986, 119. Cfr. Carta
14-II-1950 y Camino, n. 347.
«Es preciso que seas “hombre
de Dios”, hombre de vida
interior, hombre de oración y
de sacrificio. —Tu apostolado
debe ser una superabundancia
de tu vida “para adentro”». 
Camino, n. 961.
JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Amigos de
Dios, n. 149. «Según la
espiritualidad del Opus Dei, al
hombre que vive la “unidad de
vida” nada de lo humano le es
extraño y todo lo de Dios le es
propio: por eso es un
“contemplativo en medio del
mundo”». P. RODRÍGUEZ, 
Vocación. Trabajo.
Contemplación, o.c., 121.

30. 

31. 

32. 



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/normas-plan-
de-vida-opus-dei-josemaria-escriva/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/normas-plan-de-vida-opus-dei-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-es/article/normas-plan-de-vida-opus-dei-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-es/article/normas-plan-de-vida-opus-dei-josemaria-escriva/

	El «plan de vida» en las enseñanzas del Beato Josemaría

