
opusdei.org

Negras sombras

Un capítulo del libro "Opus Dei.
Una investigación" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

Después de haber intentado
desmontar el mecanismo de esta
institución -singular y, al mismo
tiempo, sorprendentemente simple,
cuando se llega a entender-, estamos
en condiciones de formarnos una
idea cabal acerca de las recurrentes
acusaciones de «sociedad secreta»,
de «obra oculta», de «masonería
blanca».



Acabamos de ver cómo la dinámica
de libertad de la que gozan los
miembros en todo lo que no es
verdad de fe o de moral definida por
el Magisterio provoca la inquietud de
muchos. El Opus Dei no dice qué
piensa, no sale al descubierto, y por
consiguiente -deducen- conspira en
secreto. Lo que sucede en realidad es
que la Prelatura no expresa
opiniones precisamente porque ni
las tiene ni puede tenerlas.

Otros en cambio quizá piensen en el
«secreto» de la Obra movidos por sus
«anomalías» respecto a las
organizaciones religiosas
tradicionales. Me permito remitir al
capítulo correspondiente: como
señalé al principio, este informe, sea
cual fuera su valor, ha de ser leído
íntegramente, porque analiza una
realidad compacta y homogénea, en
la que cada una de sus facetas está
inseparablemente ligada a las demás.



Asimismo, conviene señalar que
algunas acusaciones de «secretismo»
se explican ciertamente por una
mala comprensión de la realidad.
Además, los dramáticos comienzos
de la Obra, antes de la guerra civil,
durante el conflicto y en los años de
la posguerra, pueden haber
alimentado esas incomprensiones.
Las cautelas y la discreción,
necesarias durante las primeras
décadas del Opus Dei, despertaron
nuevas sospechas que han llegado a
nuestros días.

Añádase a esto las décadas en que la
Obra se sintió descolocada en el
derecho canónico vigente, y forzada -
por ausencia de algo mejor- a aceptar
el ropaje jurídico de los institutos
seculares, que no le iba porque la
«clericalizaba», mientras luchaba por
llegar a su puesto definitivo en la
Iglesia. No hubo entonces secretismo,
ni eran secretos los estatutos (puesto
que habían sido públicamente



aprobados por la Iglesia), pero sí un
deseo de no aparecer en público. Les
desagradaba hablar de algo que no
reflejaba adecuadamente el proyecto
que Escrivá quería promover, sobre
la base de lo que había «visto».

En este capítulo volveremos la
mirada al fundador y dedicaremos
amplio espacio -al menos, más que
de ordinario- a citas de sus escritos.

La primera de ellas procede de la
entrevista publicada en abril de 1967
por el semanario americano «Time».
Preguntan al futuro beato: Es un
hecho que hay gente que habla de
misterio y de secreto a propósito del
Opus Dei. ¿A qué lo atribuye Vd.?

Responde Escrivá: «Habla usted de
acusación de secreto. Eso es ya
historia antigua. Podría decirle,
punto por punto, el origen histórico
de esa acusación calumniosa.
Durante muchos años una poderosa
organización, de la que prefiero no



hablar -la amamos y la hemos amado
siempre-, se dedicó a falsear lo que
no conocía [no es un misterio: se
trata de algunos religiosos españoles
de la Compañía de Jesús]. Insistían
en considerarnos como religiosos, y
se preguntaban: ¿por qué no piensan
todos del mismo modo?, ¿por qué no
llevan hábito o un distintivo? Y
sacaban ilógicamente como
consecuencia que constituíamos una
sociedad secreta».

«Informarse sobre el Opus Dei es
bien sencillo. En todos los países
trabaja a la luz del día, con el
reconocimiento jurídico de las
autoridades civiles y eclesiásticas.
Son perfectamente conocidos los
nombres de sus directores y de sus
obras apostólicas. Cualquiera que
desee información sobre nuestra
Obra, puede obtenerla sin dificultad,
poniéndose en contacto con sus
directores o acudiendo a alguna de
nuestras obras corporativas».



«Los miembros de la Obra abominan
del secreto, porque son fieles
corrientes, iguales a los demás: al
adscribirse al Opus Dei no cambian
de estado. Les repugnaría llevar un
cartel en la espalda que diga: "que
conste que estoy dedicado al servicio
de Dios". Esto no sería laical ni
secular. Pero quienes tratan y
conocen a los miembros del Opus Dei
saben que forman parte de la Obra,
aunque no lo pregonen, porque
tampoco lo ocultan».

«Debo decir también -aunque no me
gusta hablar de estas cosas- que en
nuestro caso no faltó además una
campaña organizada y perseverante
de calumnias. Hubo quienes dijeron
que trabajábamos secretamente -esto
quizá lo hacían ellos-, que queríamos
ocupar puestos elevados, etc. Le
puedo decir, concretamente, que esta
campaña la inició, hace
aproximadamente treinta años, un
religioso español que luego dejó su



orden y la Iglesia, contrajo
matrimonio civil, y ahora es pastor
protestante».

Como dato curioso, precisamente
este sacerdote al que se le acusó de
ser jefe de una «sociedad secreta»,
había escrito en Camino la siguiente
consideración, con una vehemencia
sorprendente, que contrasta con el
tono moderado que usó siempre de
palabra y por escrito. Se trata del
punto 833: «¿No ves cómo proceden
las malditas sociedades secretas?
Nunca han ganado a las masas. -En
sus antros forman unos cuantos
hombres-demonios que se agitan y
revuelven a las muchedumbres,
alocándolas, para hacerlas ir tras
ellos, al precipicio de todos los
desórdenes..., y al infierno. -Ellos
llevan una simiente maldecida».

Tras estas palabras, se escucha el eco
de la España de aquellos años,
enzarzada en una guerra implacable



y sanguinaria. Pero también es cierto
que el género «sociedad secreta» no
parece que gozara de su indulgencia.

Aunque aprobados algunos años
después de su muerte, los artículos
del Codex íuris particularis son el
fruto de su espíritu, consecuencia de
su esfuerzo a lo largo de toda su vida.
Pues bien, en ese texto solemne y
vinculante se halla una disposición
que recomienda precisamente
alejarse del modelo -detestable para
Escrivá- de las «malditas sociedades
secretas».

Se trata del número 89, cuyo primer
parágrafo comienza (según nuestra
traducción, no oficial, del texto
original latino) del siguiente modo:
«Todos los fieles de la Prelatura
amen y practiquen la humildad, no
sólo personal sino también
corporativa. Por tanto, no busquen
jamás la gloria del Opus Dei y tengan
siempre presente que la mayor gloria



del Opus Dei es vivir sin gloria
humana».

Tras este primer párrafo, de
«ambientación», sigue otro que
concreta hasta el detalle qué debe
entenderse por «humildad colectiva»
y por «rechazo» de la «gloria
humana».

Sigamos traduciendo: «Para alcanzar
su fin con mayor eficacia, el Opus Dei
en cuanto tal quiere vivir
humildemente; por consiguiente, se
abstiene de actos colectivos, y ni
siquiera los fieles de la Prelatura
tienen una denominación común.
Estos mismos fieles no participan de
modo colectivo en manifestaciones
públicas de culto como procesiones,
aunque no esconden su pertenencia
a la Prelatura, porque el espíritu del
Opus Dei, mientras conduce a los
fieles a buscar con todas sus fuerzas
la humildad colectiva para obtener
una eficacia apostólica más viva y



amplia, al mismo tiempo evita
completamente el secreto o la
clandestinidad».

El siguiente parágrafo dicta normas
concretas para secretum vel
clandestinitatem vitare. En primer
lugar, establece que «en todas las
Regiones sean conocidos por todos el
nombre del vicario del Prelado y los
de aquellos que forman sus
Consejos». Además, «a los obispos
que lo soliciten comuníquese no sólo
los nombres de los sacerdotes de la
Prelatura que ejercen el ministerio
en su diócesis, sino también los de los
directores de los Centros erigidos en
la misma diócesis».

Este artículo 89 concluye con un
tercer parágrafo, cuyo contenido ya
conocemos («A causa de esta
humildad colectiva, el Opus Dei no
puede editar periódicos ni
publicaciones de ningún tipo con el
nombre de la Obra»).



Los problemas surgen, sobre todo,
por la parte final del segundo
parágrafo. Queda claro que el Opus
Dei hace públicos los nombres de los
vicarios, de los consejeros, de los
sacerdotes y de los directores de los
Centros. Pero nada se dice de los
demás miembros de la Prelatura. ¿No
serán entonces «encubiertos»,
«reservados»? ¿O incluso «secretos»,
como dicen algunos?

Anticipemos la respuesta,
basándonos en el testimonio de
Rafael Gómez Pérez: «La Prelatura
del Opus Dei tiene la obligación de
respetar la intimidad de sus
miembros, es decir, no tiene derecho
a comunicar la condición de
miembro, a no ser que el interesado
esté de acuerdo».

Sería inútil tratar de disimular que
semejante negativa sorprende y
parece incluso confirmar las
sospechas de tantos. Según el Opus



Dei, en cambio, todo se comprende si
este «respeto por la intimidad de los
miembros» (como lo llaman) se
enmarca en el contexto del espíritu
de la Institución, y si se compara con
el comportamiento de otras
entidades con rasgos comunes. Así lo
explica el autor que acabamos de
citar: «Confundir esto con el secreto
es desconocer la práctica habitual en
cualquier institución de vínculos
voluntarios y contractuales».

Fijémonos entonces en este marco
conceptual, que -según dice el Opus
Dei- debería disipar cualquier género
de dudas. Transcribo la explicación
(ese es el significativo título de su
libro) de Gómez Pérez, numerario de
la Obra que -como ya dije- enseña
antropología en la universidad. Sus
palabras exponen algunos de los
argumentos de la defensa; después,
como siempre, será el lector quien
juzgue y deduzca sus conclusiones.
Mi deber de cronista se limita a



proporcionar las piezas del puzzle,
los hechos e informaciones sobre los
que basarse para emitir un juicio
personal.

Interesa hacer notar que Gómez
Pérez no encabeza el capítulo donde
explica todo esto bajo un título del
estilo de El secreto de la Obra, Las
acusaciones de ocultismo o algo
parecido, sino que lo titula La
sencillez de la manifestación. Es
decir, para Gómez Pérez el fondo del
asunto es que se confunde el deseo
de secretismo con lo que no es más
que «naturalidad», «sencillez». Muy
indicativo, para comprender la
perspectiva desde la que quiere que
miremos.

Veamos qué se dice tras ese título:
«Un miembro del Opus Dei, que es
una persona que desarrolla un
trabajo cualquiera en la sociedad, no
va pregonando sus compromisos con
la Prelatura, ni anuncia su condición



de miembro en las tarjetas de visita o
en los membretes de las cartas o en
el curriculum vitae. A todos los
efectos, su pertenencia al Opus Dei es
un asunto privado. Pero, a la vez,
como desarrolla un apostolado
personal en medio de los parientes,
conocidos y amigos, la condición de
miembro de la Prelatura es algo
conocido. No pregonado, pero
suficientemente conocido. Este rasgo
de la espiritualidad del Opus Dei, que
se ha mantenido desde el principio,
ha sido a veces malentendido y
después convertido en un
estereotipo: "el secreto del Opus Dei".
Al principio, cuando existían pocos
miembros del Opus Dei, una
acusación de secretismo podría
encontrar apoyo en ese mismo
hecho. Si se decía que "salieran a la
luz" los miembros del Opus Dei y no
salían muchos, se podía decir que "se
ocultaban". La realidad era que no
había más (...). A eso se unía el
"estereotipo de la conspiración", algo



conocido desde antiguo. Se trata, en
efecto, de una de esas constantes
culturales que hacen verosímil,
incluso para los incrédulos, la
existencia de una común naturaleza
humana. Así, ha sido corriente que
cuando un pueblo quería preparar
un ataque contra otro difundiera
rumores sobre la "infiltración" del
"enemigo" en las propias filas. Este
fenómeno se observa incluso en
sociedades iletradas, "primitivas".
Con independencia de que aquello
respondiera a un hecho, el
estereotipo ha funcionado de forma
constante. Ya en tiempos históricos,
han sido víctimas de ese estereotipo
de la conspiración tanto los judíos
como los cristianos, los protestantes
o los católicos, los comunistas, los
anticomunistas y, en general,
cualquier conjunto de personas
identificable como grupo. También el
Opus Dei ha sido objeto de ese
estereotipo. Pero, ya desde hace
tiempo, la acusación de secreta



conspiración o simplemente de
ocultamiento se demuestra
inconsistente. En el último decenio
del siglo, con decenas de miles de
miembros del Opus Dei, con
iniciativas sociales y educativas de
bastante relieve -como la
Universidad de Navarra, en España,
o el Ateneo de la Santa Cruz, en
Roma- y, sobre todo, con todo lo que
ha girado en torno a la beatificación
del Fundador, un presunto
secretismo es uno de esos fósiles
desinformativos que se transmiten
por perezosa inercia».

Al llegar a este punto, el autor aduce
algo que ya hemos adelantado, pero
que vale la pena transcribir de
nuevo: «La Prelatura del Opus Dei
tiene la obligación de respetar la
intimidad de sus miembros, es decir,
no tiene derecho a comunicar la
condición de miembro, a no ser que
el interesado esté de acuerdo.
Confundir esto con el secreto es



desconocer la práctica habitual en
cualquier institución de vínculos
voluntarios y contractuales». No se
olvide que los miembros no están
unidos a la Obra por votos o
promesas, sino con un contrato
bilateral. Este hecho introduce una
perspectiva totalmente distinta
acerca de la discreción que deben
guardar las dos partes. Supone pues
una relación diversa de las demás
situaciones «religiosas» en sentido
tradicional.

A continuación, Gómez Pérez añade
la siguiente consideración: «En
realidad, como ya se ha dicho, la
condición de miembro del Opus Dei
es sabida, sin más, en el ámbito de la
vida familiar y profesional de cada
uno (...). No es deseo de secreto, por
ejemplo, contestar con una evasiva a
alguien que pregunta a otro, sin
apenas conocerle, en qué banco tiene
una cuenta corriente, dato que sin



duda no es secreto, pues lo conocen
decenas de personas».

Nuestro testigo -que es al mismo
tiempo abogado defensor- añade lo
siguiente: «Las dificultades que, en
un tiempo, surgieron en la opinión
pública para entender este rasgo del
espíritu del Opus Dei se deben, una
vez más, a lo afianzado de la idea de
que una vida espiritual debe notarse
exteriormente en algún tipo de señal
"vistosa". Los religiosos han llevado
tradicionalmente hábitos para que se
viera, desde fuera, su profesión
(religiosa). Y si, por la evolución de
los tiempos o por otras razones, se
quitan el hábito suelen dar a
entender, con algún signo, esa misma
profesión de vida de perfección, su
condición de "persona sagrada". La
condición de los miembros de la
Prelatura no es, como ya se ha dicho
con frecuencia en estas páginas,
"religiosa". Los sacerdotes son
sacerdotes seculares, incardinados



en una Prelatura que es parte de la
estructura jerárquica de la Iglesia.
Los seglares son, antes que nada, lo
que cada uno ha querido o ha podido
ser: empleado, enfermera, médico,
estudiante, atleta, cantante,
profesora, secretaria, abogado,
ingeniero, comerciante, modista,
campesino, artesano, banquero,
profesor, y así toda la variedad casi
innumerable del trabajo social. Ser
del Opus Dei no es una profesión,
sino una vocación espiritual. La
vocación trasciende de un modo
semejante a como trasciende que
alguien puede tener afición a la
música: habla de ella en la primera
ocasión que se le presente. Un
miembro del Opus Dei habla de su
vocación, cuando es normal hacerlo,
entre amigos y entre conocidos».

El ensayista español trae a colación
algo que ya hemos examinado en los
estatutos de la Obra: «Este rasgo de
no aparatosidad, de naturalidad, de



secularidad, tiene que ver también
con algo muy tratado en los escritos
del Fundador y en los Estatutos de la
Prelatura: la humildad personal y la
humildad colectiva. El carácter
básico de la humildad es una nota
común de la espiritualidad, no sólo
de la cristiana. Hay completa
unanimidad entre los autores
espirituales en afirmar que el mayor
enemigo de la santidad y, por tanto,
de la caridad es el orgullo, la
soberbia, no sin razón considerada
como el primero de los siete vicios
capitales. Pero además, el Opus Dei
señala a sus miembros la
importancia de la humildad
colectiva. No se trata, en absoluto, de
buscar la gloria del Opus Dei, pues
"la gloria del Opus Dei es vivir sin
gloria humana". La razón principal
de esta actitud es la convicción de
que la gloria se debe sólo a Dios -Deo
omnis gloria, el antiguo aforismo
cristiano repetido con frecuencia por
Mons. Escrivá-, pero, además, la



experiencia histórica de que las
instituciones cristianas, si quieren
pervivir a lo largo del tiempo, no han
de exaltar el espíritu de cuerpo. Las
ventajas iniciales del espíritu de
cuerpo se suelen traducir, al cabo del
tiempo, en algo peligroso: que,
perdido el sentido de la finalidad
fundacional, el ser considerado, el
contar, el estar en todas las salsas, se
convierte en el verdadero objetivo de
la institución. Esto, que puede ser
menos grave en una empresa política
o comercial, suele ser letal en una
institución con fines espirituales y
apostólicos».

Para añadir más elementos al debate,
transcribo la argumentación que me
pasó por escrito un dirigente de la
Obra, al que acudí durante la
preparación de este informe.
Independientemente de su valor
objetivo, son razones que aduce la
defensa, y por eso mismo han de ser
tenidas en cuenta. Esa persona me



escribió lo siguiente: «el hecho de
que en los estatutos no se mencione
ningún tipo de publicidad para esos
miembros que no son más que
miembros normales, laicos sin
ningún cargo dentro de la
Institución, ha de entenderse como
un modo de subrayar la
"normalidad" cristiana de los
miembros del Opus Dei. Por otra
parte, ¿por qué tanta insistencia en
pedir la "publicación de las listas" de
estos miembros corrientes? Si los
miembros del Opus Dei son lo que
ellos dicen que son, se desprenden
dos datos. El primero: que quien los
conoce personalmente, sabe que son
de la Obra. Segundo: que este hecho
no afecta a su comportamiento civil,
profesional, político, etc. Son
hombres y mujeres normales,
cristianos corrientes, y como tales
quieren ser considerados. Entonces,
si la realidad es esa, ¿qué motivo
puede hacer aconsejable que se haga
pública la pertenencia a la Obra, la



"etiqueta" de miembro del Opus Dei,
y aplicarla clamorosamente a cierto
número de ciudadanos? Felizmente
superado el prejuicio de la
incompatibilidad entre "obediencia
al Estado" y "obediencia a la
Institución" en los miembros de la
Obra, hay indicios para pensar que la
única razón que pueda aducirse es
una voluntad descriminatoria,
persecutoria. Con otras palabras:
quien pretende la "publicación de las
listas" niega de hecho que los
miembros del Opus Dei sean
"ciudadanos normales". Puede ser
que esté convencido de veras de que
lo que pide es razonable, o quizá sea
una excusa. Si se trata de lo primero,
sólo necesita documentarse mejor. Si
se trata de lo segundo, en cambio,
estamos ante una auténtica
prevaricación en beneficio propio.
La única explicación imaginable es
que lo que se busca es aislar y, de
algún modo, eliminar de la vida
pública -señalándoles con el dedo y



haciendo ineficaz su actividad- a
ciudadanos que querrían ejercitar la
legítima libertad de vivir con
coherencia su fe cristiana: una fe
tanto más auténtica en cuanto no
tiene etiquetas, manifestaciones
aparatosas o compromisos públicos».

Detengámonos aquí: las citas
anteriores son más que suficientes
para nuestro propósito, entre otras
cosas porque el mejor modo de
formarse una opinión sobre las
acusaciones de secretismo (o, para
los benévolos, de «exceso de
discreción») es reflexionar sobre la
estructura, sobre la espiritualidad y
sobre los fines de la Institución. Y a
eso hemos dedicado cada página de
este informe.

Un solo flash más, tomado de una
entrevista al filósofo católico (y desde
fecha reciente, también político)
Rocco Buttiglione (1). Respondiendo
a algunas preguntas sobre los



vínculos que están saliendo a la luz
entre logias, criminalidad organizada
y turbios asuntos económicos y
financieros, hizo la siguiente
observación, difícilmente refutable:
«Cuando se habla de masonería, con
frecuencia se saca a colación al Opus
Dei. Admitamos por hipótesis que el
Opus Dei –por razones más o menos
justas- tenga mucho aprecio a la
discreción. La comparación, sin
embargo, es engañosa, porque los
miembros de la Prelatura, aunque no
proclaman a los cuatro vientos su
pertenencia a la Obra, están
orgullosos de su identidad católica y
consideran un deber manifestarla
abiertamente. Siguiendo con la
hipótesis, si no supiera de alguno de
ellos que pertenece a la Obra, sabría
ciertamente que es un cristiano
practicante convencido. Ningún
miembro de una organización
anticlerical descubrirá con sorpresa
que su secretario es miembro del
Opus Dei. Y esto crea, respecto a la



masonería, una diferencia
insalvable».

Para acabar con nuestro viaje entre
las "negras sombras", trasladémonos
a España, al periodo entre el
comienzo de la guerra civil y la
muerte de Franco.

La acusación es bien conocida y ha
asomado ya varias veces por estas
páginas, aunque indirectamente. Ha
llegado el momento de afrontarla.

Para completar un informe como
éste, he pensado que nada mejor que
dirigirnos a un miembro del Opus
Dei, para escuchar lo que tenga que
decir acerca de la acusación de haber
estado «implicados a fondo» en aquel
régimen dictatorial. Nos hemos
dirigido a Giuseppe Romano,
numerario, historiador y periodista,
autor de algunos estudios sobre la
Institución a la que pertenece. Le
recordé que el deber de cualquier
informador es transmitir hechos, no



opiniones; reunir documentación, no
apologías ni condenas. Pienso que ha
cumplido con su tarea aunque, como
siempre, será el lector quien juzgue
el breve pero denso informe que
completa mi investigación.

Antes, sin embargo, de conceder la
palabra a la defensa, la objetividad
me impone la obligación de añadir
tres consideraciones, entre otras
muchas posibles, a las de Romano.

En primer lugar: las relaciones de
algunos miembros con Franco y el
franquismo no son consideradas en
el Opus Dei como un asunto central
de la historia de la Obra, como
proponen algunos críticos de la
Institución. De hecho, Escrivá
proyectó trasladarse a Roma muy
pronto, puesto que lo que había
«visto» no estaba en función de las
necesidades de un país o de una
época determinada, sino que debía
extenderse por todo el mundo. La



guerra civil primero y la mundial
después se lo impidieron.

Pero ya en 1946 se embarcó en el
puerto de Barcelona rumbo a
Génova, y de allí marchó como pudo
a Roma, donde fijó su residencia. En
aquella ciudad puso la sede central
de una Obra que se proponía ser
universal y que sólo desde la ciudad
«católica» por excelencia podía
extenderse a todo el mundo.
«Romano y mariano»: así quería que
fuese el Opus Dei.

Desde hace decenios, además, la
mayoría de los miembros no procede
de España y, aunque el castellano
sigue siendo la lengua común, los
españoles son una minoría.

En los años sesenta (en pleno
franquismo, por tanto), Mons.
Escrivá respondió así a la pregunta
de un entrevistador americano: «En
pocos sitios hemos encontrado
menos facilidades que en España. Es



el país -siento decirlo, porque amo
profundamente a mi Patria- donde
más trabajo y sufrimiento ha costado
hacer que arraigara la Obra (...).
Tampoco las obras corporativas de
apostolado han encontrado
especiales facilidades en España.
Gobiernos de países donde la
mayoría de los ciudadanos no son
católicos, han ayudado con mucha
más generosidad que el Estado
español, a las actividades docentes y
benéficas promovidas por miembros
de la Obra (...). Quiero hacer constar,
sin embargo, que, desde hace años,
los españoles son una minoría en la
Obra».

Por estos motivos, será preciso
examinar con atención el «affaire
Franco», conscientes de que no se
trata de un asunto central sino más
bien marginal o, al menos, local y
ligado a un tiempo ya pasado.



La segunda consideración viene
dictada también por la objetividad.
Dice una fuente de la Institución:
«Para aquellos que hablan del Opus
Dei como de un poderoso lobby
político, con tentáculos extendidos
sobre toda la vida pública española,
debe ser un misterio lo que sucedió
después de la muerte de Franco. En
efecto, aquel lobby no intervino tanto
desde entonces, puesto que de 1976 a
1982 España evolucionó de modo
muy distinto a como la Obra -si
hemos de creer los objetivos políticos
que le atribuyen- hubiera querido. A
partir de 1982, además, el misterio se
hace más oscuro aún: aquel año
asumió el poder un partido socialista
hegemónico, que no sólo no era
favorable a la Iglesia ni a los
católicos, sino ni siquiera a la misma
experiencia religiosa. Mientras tanto,
el país sufre una violenta y acelerada
secularización, y algunos ambientes
están ya casi descristianizados.
Entonces, ¿qué fue de ese grupo de



presión, del que se decía que
dominaba la vida política, económica
y cultural del país en el que había
nacido?».

Pregunta interesante, que sigue
esperando respuesta.

Tercera y última consideración, antes
de ceder la palabra a Romano.
Recordemos lo que escribió Peter
Berglar: «Los miembros del Opus Dei
que desempeñaron un papel
importante en algunos gobiernos de
los últimos años de Franco actuaban
en el ejercicio de sus derechos, como
personas libres y como ciudadanos
del Estado. Ni la imitación de Cristo,
ni la fidelidad a la Iglesia ni tampoco
el espíritu de la Obra les prohibían
servir al Estado español, que -a
diferencia de otros ejemplos del
pasado y del presente- no tuvo nunca
los rasgos de un Estado en sí mismo
criminal (y tampoco lo fue de hecho).
Quien afirma que un cristiano puede



expresarse sólo en favor de una
democracia de corte angloamericano
o jacobino, porque sólo un sistema de
ese tipo sería compatible con el
cristianismo, se coloca en una
postura inaceptable y falsa».

Los católicos que protestan a gritos,
escandalizados por la participación
en el régimen de Franco de esos
miembros del Opus Dei, parecen
haber perdido de vista el
planteamiento católico tradicional y
clásico, válido aún hoy, y prefieren
fundar su juicio en prejuicios y
obsesiones tomados -sin ningún tipo
de crítica- de ideologías
contemporáneas. Recordemos los
puntos básicos de ese planteamiento
católico clásico.

Bien sabido es que los hombres
pueden organizarse según tres
modelos fundamentales, que
consienten grados e incluso pueden
mezclarse entre sí: la monarquía, la



aristocracia y la democracia. A lo
largo de los siglos, la Iglesia ha
mostrado no tener preferencias en
abstracto por uno en concreto, y que
tampoco excluye, a priori, ninguno
de ellos. La decisión depende de las
épocas, de la historia, de la
idiosincrasia de cada pueblo.

A partir de Pío XII, con su mensaje
radiofónico en la Navidad de 1944,
cuya difusión -no es casualidad- fue
prohibida en Alemania y en la
República de Saló, los últimos Papas
parecen haberse inclinado, para el
Occidente contemporáneo, hacia la
democracia parlamentaria. Pero han
evitado muy mucho hacer de esa
preferencia una especie de dogma,
como si fuese la única forma política
aceptable por un católico.

Simplemente, juzgaron que era el
más adecuado para esta época y para
estos países. Por los mismos motivos,
la Iglesia no tiene que arrepentirse o



pedir perdón por haber
proporcionado capellanes a las
cortes de los reyes del Ancien
Régime, o por haber considerado al
régimen veneciano -el ejemplo más
insigne de sistema aristocrático- una
Respublica Christiana (a pesar de las
relaciones -en ocasiones
tempestuosas- que mantuvo con la
Iglesia, por cuestiones políticas
contingentes).

Para aquellos tiempos y lugares, con
esa historia y con esos
temperamentos, el sistema era
adecuado. Se trataba sobre todo de
autoridades legítimas, a las que se
aplicaba el severo consejo del
Apóstol: «Que todo hombre se
someta a las autoridades superiores,
porque no hay autoridad que no
provenga de Dios; y las que existen,
por Dios han sido constituidas. Así
pues, quien resiste a la autoridad,
resiste al plan de Dios; y quienes se
resisten, recibirán su propia



condenación (...). Por tanto, es
necesario someterse, no sólo por
razón del castigo, sino también del
convencimiento interno. (...) Dad a
cada uno lo debido: a quien tributo,
tributo; a quien impuesto, impuesto;
a quien temor, temor; a quien honor,
honor» (Rom 13, 17).

La Iglesia no quiere «funcionar por
su cuenta», no puede «inventarse»
una Revelación de acuerdo con los
gustos y las preferencias siempre
cambiantes de los hombres, sino que
es esclava de la Palabra de Dios
(guste o no guste a quien disfruta
siguiendo las modas, por definición
mudables). El comportamiento
«católico» concreto ante los distintos
regímenes está determinado por esos
versículos de San Pablo y por otros
del mismo tenor recogidos por el
Nuevo Testamento. Entre estos se
cuenta una exhortación de la
primera carta de San Pedro (2, 7),
brevísima y eficaz síntesis de la



praxis cristiana: «Honrad a todos,
amad la fraternidad, temed a Dios,
honrad al rey».

El pensamiento católico, por tanto,
no ha absolutizado ninguna forma
política. Los cristianos de hoy, en
cambio, liberados ya de la amenaza
del comunismo y de la borrachera
«comunitaria», corremos el peligro
de consagrar el sistema democrático-
liberal-capitalista que triunfa en su
patria, los Estados Unidos de
América, como el único sistema
político aceptable para un cristiano.

El pensamiento católico ha sabido
siempre que cualquier régimen,
incluso el más perfecto sobre el
papel, el más noble en teoría, se
encarna en hombres a los que el
pecado original ha convertido en una
mezcla de valentía y de vileza, de
altruismo y de egoísmo, de grandeza
y de miseria. Por eso los hombres de
la Iglesia se han esforzado durante



siglos no en perfeccionar las
estructuras, sino en mejorar a las
personas. Más que pretender un
«buen sistema de gobierno», han
procurado contribuir a que hubiera
«buenos gobernantes». La mejor de
las estructuras políticas en la teoría
se puede convertir en un régimen de
pesadilla si, a la hora de la verdad, es
regido por hombres indignos.

En cualquier caso, aunque nacido de
una insurrección -el alzamiento de
1936-, el gobierno español guiado por
Franco recibió después el
reconocimiento de todos los países
del mundo. Incluida la Unión
Soviética. Incluida también la Santa
Sede, con su Ciudad del Vaticano.
Cuando en 1957 comenzó el affaire
de los ministros del Opus Dei, ese
gobierno podía gustar o no, pero es
indudable que era legítimo y
reconocido por toda la comunidad
internacional.



Por consiguiente, la colaboración con
él no era una especie de «crimen» ni
de «vergüenza», como algunos
ambientes políticos y religiosos -
juzgando con la mentalidad de hoy y
según las categorías ahora
dominantes- quisieron creer.
Parecen haber olvidado que el
Estado español había regulado sus
relaciones con la Iglesia mediante un
concordato que, al menos durante 25
años, fue elogiado públicamente por
los obispos del país. Nada, pues,
impedía a un católico colaborar con
él.

Tras estas precisiones, veamos en el
capítulo siguiente los hechos y los
documentos que el historiador
Giuseppe Romano somete a nuestra
consideración.

Mientras tanto, este cronista se
despide. Dedit quod potuit, ha hecho
lo que ha podido. En cualquier caso,
se dará por satisfecho si otros -



movidos quizá por un sentimiento de
descontento o de indignación, al leer
estas páginas- se ponen a trabajar
para mejorar lo presente.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/negras-

sombras/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/negras-sombras/
https://opusdei.org/es-es/article/negras-sombras/
https://opusdei.org/es-es/article/negras-sombras/

	Negras sombras

