opusdei.org

Negras sombras

Un capitulo del libro "Opus Dei.
Una investigacion" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

Después de haber intentado
desmontar el mecanismo de esta
institucion -singular y, al mismo
tiempo, sorprendentemente simple,
cuando se llega a entender-, estamos
en condiciones de formarnos una
idea cabal acerca de las recurrentes
acusaciones de «sociedad secreta»,
de «obra oculta», de «masoneria
blanca».



Acabamos de ver como la dinamica
de libertad de la que gozan los
miembros en todo lo que no es
verdad de fe o de moral definida por
el Magisterio provoca la inquietud de
muchos. El Opus Dei no dice qué
piensa, no sale al descubierto, y por
consiguiente -deducen- conspira en
secreto. Lo que sucede en realidad es
que la Prelatura no expresa
opiniones precisamente porque ni
las tiene ni puede tenerlas.

Otros en cambio quiza piensen en el
«secreto» de la Obra movidos por sus
«anomalias» respecto a las
organizaciones religiosas
tradicionales. Me permito remitir al
capitulo correspondiente: como
sefialé al principio, este informe, sea
cual fuera su valor, ha de ser leido
integramente, porque analiza una
realidad compacta y homogénea, en
la que cada una de sus facetas esta
inseparablemente ligada a las demas.



Asimismo, conviene sefialar que
algunas acusaciones de «secretismo»
se explican ciertamente por una
mala comprension de la realidad.
Ademas, los dramaticos comienzos
de la Obra, antes de la guerra civil,
durante el conflicto y en los afios de
la posguerra, pueden haber
alimentado esas incomprensiones.
Las cautelas y la discrecion,
necesarias durante las primeras
décadas del Opus Dei, despertaron
nuevas sospechas que han llegado a
nuestros dias.

Anadase a esto las décadas en que la
Obra se sintié descolocada en el
derecho canonico vigente, y forzada -
por ausencia de algo mejor- a aceptar
el ropaje juridico de los institutos
seculares, que no le iba porque la
«clericalizaba», mientras luchaba por
llegar a su puesto definitivo en la
Iglesia. No hubo entonces secretismo,
ni eran secretos los estatutos (puesto
que habian sido publicamente



aprobados por la Iglesia), pero si un
deseo de no aparecer en publico. Les
desagradaba hablar de algo que no
reflejaba adecuadamente el proyecto
que Escriva queria promover, sobre
la base de lo que habia «visto».

En este capitulo volveremos la
mirada al fundador y dedicaremos
amplio espacio -al menos, mas que
de ordinario- a citas de sus escritos.

La primera de ellas procede de la
entrevista publicada en abril de 1967
por el semanario americano «Time».
Preguntan al futuro beato: Es un
hecho que hay gente que habla de
misterio y de secreto a proposito del
Opus Dei. ¢A qué lo atribuye Vd.?

Responde Escriva: «Habla usted de
acusacion de secreto. Eso es ya
historia antigua. Podria decirle,
punto por punto, el origen historico
de esa acusacion calumniosa.
Durante muchos afios una poderosa
organizacion, de la que prefiero no



hablar -la amamos y la hemos amado
siempre-, se dedic6 a falsear lo que
no conocia [no es un misterio: se
trata de algunos religiosos esparioles
de la Compariia de Jesus]. Insistian
en considerarnos como religiosos, y
se preguntaban: ;por qué no piensan
todos del mismo modo?, {por qué no
llevan habito o un distintivo? Y
sacaban ilégicamente como
consecuencia que constituiamos una
sociedad secreta».

«Informarse sobre el Opus Dei es
bien sencillo. En todos los paises
trabaja a la luz del dia, con el
reconocimiento juridico de las
autoridades civiles y eclesiasticas.
Son perfectamente conocidos los
nombres de sus directores y de sus
obras apostdlicas. Cualquiera que
desee informacion sobre nuestra
Obra, puede obtenerla sin dificultad,
poniéndose en contacto con sus
directores o acudiendo a alguna de
nuestras obras corporativas».



«Los miembros de la Obra abominan
del secreto, porque son fieles
corrientes, iguales a los demas: al
adscribirse al Opus Dei no cambian
de estado. Les repugnaria llevar un
cartel en la espalda que diga: "que
conste que estoy dedicado al servicio
de Dios". Esto no seria laical ni
secular. Pero quienes tratan y
conocen a los miembros del Opus Dei
saben que forman parte de la Obra,
aunque no lo pregonen, porque
tampoco lo ocultan».

«Debo decir también -aunque no me
gusta hablar de estas cosas- que en
nuestro caso no falté ademas una
campafia organizada y perseverante
de calumnias. Hubo quienes dijeron
que trabajabamos secretamente -esto
quiza lo hacian ellos-, que queriamos
ocupar puestos elevados, etc. Le
puedo decir, concretamente, que esta
campaiia la inicidg, hace
aproximadamente treinta afios, un
religioso espafiol que luego dejo su



orden y la Iglesia, contrajo
matrimonio civil, y ahora es pastor
protestante».

Como dato curioso, precisamente
este sacerdote al que se le acuso de
ser jefe de una «sociedad secreta»,
habia escrito en Camino la siguiente
consideracion, con una vehemencia
sorprendente, que contrasta con el
tono moderado que uso siempre de
palabra y por escrito. Se trata del
punto 833: «¢No ves como proceden
las malditas sociedades secretas?
Nunca han ganado a las masas. -En
sus antros forman unos cuantos
hombres-demonios que se agitan y
revuelven a las muchedumbres,
alocandolas, para hacerlas ir tras
ellos, al precipicio de todos los
desordenes..., y al infierno. -Ellos
llevan una simiente maldecida».

Tras estas palabras, se escucha el eco
de la Espafia de aquellos afios,
enzarzada en una guerra implacable



y sanguinaria. Pero también es cierto
que el género «sociedad secreta» no
parece que gozara de su indulgencia.

Aunque aprobados algunos afios
después de su muerte, los articulos
del Codex {uris particularis son el
fruto de su espiritu, consecuencia de
su esfuerzo a lo largo de toda su vida.
Pues bien, en ese texto solemne y
vinculante se halla una disposicion
que recomienda precisamente
alejarse del modelo -detestable para
Escriva- de las «malditas sociedades
secretas».

Se trata del numero 89, cuyo primer
paragrafo comienza (segun nuestra
traduccion, no oficial, del texto
original latino) del siguiente modo:
«Todos los fieles de la Prelatura
amen y practiquen la humildad, no
solo personal sino también
corporativa. Por tanto, no busquen
jamas la gloria del Opus Dei y tengan
siempre presente que la mayor gloria



del Opus Dei es vivir sin gloria
humanan».

Tras este primer pdarrafo, de
«ambientacién», sigue otro que
concreta hasta el detalle qué debe
entenderse por «<humildad colectiva»
y por «rechazo» de la «gloria
humanan».

Sigamos traduciendo: «Para alcanzar
su fin con mayor eficacia, el Opus Dei
en cuanto tal quiere vivir
humildemente; por consiguiente, se
abstiene de actos colectivos, y ni
siquiera los fieles de la Prelatura
tienen una denominacion comun.
Estos mismos fieles no participan de
modo colectivo en manifestaciones
publicas de culto como procesiones,
aunque no esconden su pertenencia
a la Prelatura, porque el espiritu del
Opus Dei, mientras conduce a los
fieles a buscar con todas sus fuerzas
la humildad colectiva para obtener
una eficacia apostdlica mas viva y



amplia, al mismo tiempo evita
completamente el secreto o la
clandestinidad».

El siguiente paragrafo dicta normas
concretas para secretum vel
clandestinitatem vitare. En primer
lugar, establece que «en todas las
Regiones sean conocidos por todos el
nombre del vicario del Prelado y los
de aquellos que forman sus
Consejos». Ademas, «a los obispos
que lo soliciten comuniquese no solo
los nombres de los sacerdotes de la
Prelatura que ejercen el ministerio
en su didcesis, sino también los de los
directores de los Centros erigidos en
la misma didcesis».

Este articulo 89 concluye con un
tercer paragrafo, cuyo contenido ya
conocemos («A causa de esta
humildad colectiva, el Opus Dei no
puede editar periodicos ni
publicaciones de ningun tipo con el
nombre de la Obra»).



Los problemas surgen, sobre todo,
por la parte final del segundo
paragrafo. Queda claro que el Opus
Dei hace publicos los nombres de los
vicarios, de los consejeros, de los
sacerdotes y de los directores de los
Centros. Pero nada se dice de los
demads miembros de la Prelatura. ;|No
seran entonces «encubiertos»,
«reservados»? ;0 incluso «secretos»,
como dicen algunos?

Anticipemos la respuesta,
basandonos en el testimonio de
Rafael Gomez Pérez: «La Prelatura
del Opus Dei tiene la obligacion de
respetar la intimidad de sus
miembros, es decir, no tiene derecho
a comunicar la condicion de
miembro, a no ser que el interesado
esté de acuerdo».

Seria inutil tratar de disimular que
semejante negativa sorprende y
parece incluso confirmar las
sospechas de tantos. Segun el Opus



Dei, en cambio, todo se comprende si
este «respeto por la intimidad de los
miembros» (como lo llaman) se
enmarca en el contexto del espiritu
de la Institucion, y si se compara con
el comportamiento de otras
entidades con rasgos comunes. Asi lo
explica el autor que acabamos de
citar: «Confundir esto con el secreto
es desconocer la practica habitual en
cualquier institucion de vinculos
voluntarios y contractuales».

Fijémonos entonces en este marco
conceptual, que -segun dice el Opus
Dei- deberia disipar cualquier género
de dudas. Transcribo la explicacion
(ese es el significativo titulo de su
libro) de Gémez Pérez, numerario de
la Obra que -como ya dije- ensefia
antropologia en la universidad. Sus
palabras exponen algunos de los
argumentos de la defensa; después,
como siempre, serd el lector quien
juzgue y deduzca sus conclusiones.
Mi deber de cronista se limita a



proporcionar las piezas del puzzle,
los hechos e informaciones sobre los
que basarse para emitir un juicio
personal.

Interesa hacer notar que Gomez
Pérez no encabeza el capitulo donde
explica todo esto bajo un titulo del
estilo de El secreto de la Obra, Las
acusaciones de ocultismo o algo
parecido, sino que lo titula La
sencillez de la manifestacion. Es
decir, para Gomez Pérez el fondo del
asunto es que se confunde el deseo
de secretismo con lo que no es mas
que «naturalidad», «sencillez». Muy
indicativo, para comprender la
perspectiva desde la que quiere que
miremos.

Veamos qué se dice tras ese titulo:
«Un miembro del Opus Dei, que es
una persona que desarrolla un
trabajo cualquiera en la sociedad, no
va pregonando sus compromisos con
la Prelatura, ni anuncia su condicién



de miembro en las tarjetas de visita o
en los membretes de las cartas o en
el curriculum vitae. A todos los
efectos, su pertenencia al Opus Dei es
un asunto privado. Pero, a la vez,
como desarrolla un apostolado
personal en medio de los parientes,
conocidos y amigos, la condicion de
miembro de la Prelatura es algo
conocido. No pregonado, pero
suficientemente conocido. Este rasgo
de la espiritualidad del Opus Dei, que
se ha mantenido desde el principio,
ha sido a veces malentendido y
después convertido en un
estereotipo: "el secreto del Opus Dei".
Al principio, cuando existian pocos
miembros del Opus Dei, una
acusacion de secretismo podria
encontrar apoyo en ese mismo
hecho. Si se decia que "salieran a la
luz" los miembros del Opus Dei y no
salian muchos, se podia decir que "se
ocultaban". La realidad era que no
habia mas (...). A eso se unia el
"estereotipo de la conspiracion”, algo



conocido desde antiguo. Se trata, en
efecto, de una de esas constantes
culturales que hacen verosimil,
incluso para los incrédulos, la
existencia de una comun naturaleza
humana. Asi, ha sido corriente que
cuando un pueblo queria preparar
un ataque contra otro difundiera
rumores sobre la "infiltracion" del
"enemigo" en las propias filas. Este
fendmeno se observa incluso en
sociedades iletradas, "primitivas".
Con independencia de que aquello
respondiera a un hecho, el
estereotipo ha funcionado de forma
constante. Ya en tiempos historicos,
han sido victimas de ese estereotipo
de la conspiracion tanto los judios
como los cristianos, los protestantes
o los catolicos, los comunistas, los
anticomunistas y, en general,
cualquier conjunto de personas
identificable como grupo. También el
Opus Dei ha sido objeto de ese
estereotipo. Pero, ya desde hace
tiempo, la acusacion de secreta



conspiracion o simplemente de
ocultamiento se demuestra
inconsistente. En el ultimo decenio
del siglo, con decenas de miles de
miembros del Opus Dei, con
iniciativas sociales y educativas de
bastante relieve -como la
Universidad de Navarra, en Espafia,
0 el Ateneo de la Santa Cruz, en
Roma- vy, sobre todo, con todo lo que
ha girado en torno a la beatificacion
del Fundador, un presunto
secretismo es uno de esos fosiles
desinformativos que se transmiten
por perezosa inercia».

Al llegar a este punto, el autor aduce
algo que ya hemos adelantado, pero
que vale la pena transcribir de
nuevo: «La Prelatura del Opus Dei
tiene la obligacion de respetar la
intimidad de sus miembros, es decir,
no tiene derecho a comunicar la
condicion de miembro, a no ser que
el interesado esté de acuerdo.
Confundir esto con el secreto es



desconocer la practica habitual en
cualquier institucion de vinculos
voluntarios y contractuales». No se
olvide que los miembros no estan
unidos a la Obra por votos o
promesas, sino con un contrato
bilateral. Este hecho introduce una
perspectiva totalmente distinta
acerca de la discrecion que deben
guardar las dos partes. Supone pues
una relacion diversa de las demas
situaciones «religiosas» en sentido
tradicional.

A continuacién, Gomez Pérez aiiade
la siguiente consideracion: «En
realidad, como ya se ha dicho, la
condicion de miembro del Opus Dei
es sabida, sin mas, en el ambito de la
vida familiar y profesional de cada
uno (...). No es deseo de secreto, por
ejemplo, contestar con una evasiva a
alguien que pregunta a otro, sin
apenas conocerle, en qué banco tiene
una cuenta corriente, dato que sin



duda no es secreto, pues lo conocen
decenas de personas».

Nuestro testigo -que es al mismo
tiempo abogado defensor- afiade lo
siguiente: «Las dificultades que, en
un tiempo, surgieron en la opinion
publica para entender este rasgo del
espiritu del Opus Dei se deben, una
vez mas, a lo afianzado de la idea de
que una vida espiritual debe notarse
exteriormente en algun tipo de sefal
"vistosa". Los religiosos han llevado
tradicionalmente habitos para que se
viera, desde fuera, su profesion
(religiosa). Y si, por la evolucion de
los tiempos o por otras razones, se
quitan el habito suelen dar a
entender, con algun signo, esa misma
profesion de vida de perfeccion, su
condicion de "persona sagrada". La
condicion de los miembros de la
Prelatura no es, como ya se ha dicho
con frecuencia en estas paginas,
"religiosa". Los sacerdotes son
sacerdotes seculares, incardinados



en una Prelatura que es parte de la
estructura jerarquica de la Iglesia.
Los seglares son, antes que nada, lo
que cada uno ha querido o ha podido
ser: empleado, enfermera, meédico,
estudiante, atleta, cantante,
profesora, secretaria, abogado,
ingeniero, comerciante, modista,
campesino, artesano, banquero,
profesor, y asi toda la variedad casi
innumerable del trabajo social. Ser
del Opus Dei no es una profesion,
sino una vocacion espiritual. La
vocacion trasciende de un modo
semejante a como trasciende que
alguien puede tener aficion a la
musica: habla de ella en la primera
ocasion que se le presente. Un
miembro del Opus Dei habla de su
vocacion, cuando es normal hacerlo,
entre amigos y entre conocidos».

El ensayista espafiol trae a colacion
algo que ya hemos examinado en los
estatutos de la Obra: «Este rasgo de
no aparatosidad, de naturalidad, de



secularidad, tiene que ver también
con algo muy tratado en los escritos
del Fundador y en los Estatutos de la
Prelatura: la humildad personal y la
humildad colectiva. El caracter
basico de la humildad es una nota
comun de la espiritualidad, no sélo
de la cristiana. Hay completa
unanimidad entre los autores
espirituales en afirmar que el mayor
enemigo de la santidad y, por tanto,
de la caridad es el orgullo, la
soberbia, no sin razon considerada
como el primero de los siete vicios
capitales. Pero ademas, el Opus Dei
sefiala a sus miembros la
importancia de la humildad
colectiva. No se trata, en absoluto, de
buscar la gloria del Opus Dei, pues
"la gloria del Opus Dei es vivir sin
gloria humana". La razon principal
de esta actitud es la conviccion de
que la gloria se debe so6lo a Dios -Deo
omnis gloria, el antiguo aforismo
cristiano repetido con frecuencia por
Mons. Escriva-, pero, ademas, la



experiencia histdrica de que las
instituciones cristianas, si quieren
pervivir a lo largo del tiempo, no han
de exaltar el espiritu de cuerpo. Las
ventajas iniciales del espiritu de
cuerpo se suelen traducir, al cabo del
tiempo, en algo peligroso: que,
perdido el sentido de la finalidad
fundacional, el ser considerado, el
contar, el estar en todas las salsas, se
convierte en el verdadero objetivo de
la institucion. Esto, que puede ser
menos grave en una empresa politica
o comercial, suele ser letal en una
institucidn con fines espirituales y
apostolicos».

Para afadir mas elementos al debate,
transcribo la argumentacion que me
paso por escrito un dirigente de la
Obra, al que acudi durante la
preparacion de este informe.
Independientemente de su valor
objetivo, son razones que aduce la
defensa, y por eso mismo han de ser
tenidas en cuenta. Esa persona me



escribio lo siguiente: «el hecho de
que en los estatutos no se mencione
ningun tipo de publicidad para esos
miembros que no son mas que
miembros normales, laicos sin
ningun cargo dentro de la
Institucion, ha de entenderse como
un modo de subrayar la
"normalidad” cristiana de los
miembros del Opus Dei. Por otra
parte, ¢por qué tanta insistencia en
pedir la "publicacion de las listas" de
estos miembros corrientes? Si los
miembros del Opus Dei son lo que
ellos dicen que son, se desprenden
dos datos. El primero: que quien los
conoce personalmente, sabe que son
de la Obra. Segundo: que este hecho
no afecta a su comportamiento civil,
profesional, politico, etc. Son
hombres y mujeres normales,
cristianos corrientes, y como tales
quieren ser considerados. Entonces,
sila realidad es esa, ¢qué motivo
puede hacer aconsejable que se haga
publica la pertenencia a la Obra, la



"etiqueta" de miembro del Opus Dei,
y aplicarla clamorosamente a cierto
numero de ciudadanos? Felizmente
superado el prejuicio de la
incompatibilidad entre "obediencia
al Estado" y "obediencia a la
Institucion” en los miembros de la
Obra, hay indicios para pensar que la
unica razon que pueda aducirse es
una voluntad descriminatoria,
persecutoria. Con otras palabras:
quien pretende la "publicacion de las
listas" niega de hecho que los
miembros del Opus Dei sean
"ciudadanos normales". Puede ser
que esté convencido de veras de que
lo que pide es razonable, o quiza sea
una excusa. Si se trata de lo primero,
solo necesita documentarse mejor. Si
se trata de lo segundo, en cambio,
estamos ante una auténtica
prevaricacion en beneficio propio.
La unica explicacion imaginable es
que lo que se busca es aislar y, de
algun modo, eliminar de la vida
publica -sefialandoles con el dedo y



haciendo ineficaz su actividad- a
ciudadanos que querrian ejercitar la
legitima libertad de vivir con
coherencia su fe cristiana: una fe
tanto mas auténtica en cuanto no
tiene etiquetas, manifestaciones
aparatosas o compromisos publicos».

Detengamonos aqui: las citas
anteriores son mas que suficientes
para nuestro propdsito, entre otras
cosas porque el mejor modo de
formarse una opinion sobre las
acusaciones de secretismo (o, para
los benévolos, de «exceso de
discrecion») es reflexionar sobre la
estructura, sobre la espiritualidad y
sobre los fines de la Institucion. Y a
eso hemos dedicado cada pagina de
este informe.

Un solo flash mas, tomado de una
entrevista al fildsofo catolico (y desde
fecha reciente, también politico)
Rocco Buttiglione (1). Respondiendo
a algunas preguntas sobre los



vinculos que estan saliendo a la luz
entre logias, criminalidad organizada
y turbios asuntos econémicos y
financieros, hizo la siguiente
observacion, dificilmente refutable:
«Cuando se habla de masoneria, con
frecuencia se saca a colacion al Opus
Dei. Admitamos por hipdtesis que el
Opus Dei —por razones mas o menos
justas- tenga mucho aprecio a la
discrecion. La comparacion, sin
embargo, es engariosa, porque los
miembros de la Prelatura, aunque no
proclaman a los cuatro vientos su
pertenencia a la Obra, estan
orgullosos de su identidad catolica 'y
consideran un deber manifestarla
abiertamente. Siguiendo con la
hipétesis, si no supiera de alguno de
ellos que pertenece a la Obra, sabria
clertamente que es un cristiano
practicante convencido. Ningun
miembro de una organizacion
anticlerical descubrira con sorpresa
que su secretario es miembro del
Opus Dei. Y esto crea, respecto a la



masoneria, una diferencia
insalvable».

Para acabar con nuestro viaje entre
las "negras sombras", trasladémonos
a Espania, al periodo entre el
comienzo de la guerra civil y la
muerte de Franco.

La acusacion es bien conocida y ha
asomado ya varias veces por estas
paginas, aunque indirectamente. Ha
llegado el momento de afrontarla.

Para completar un informe como
éste, he pensado que nada mejor que
dirigirnos a un miembro del Opus
Dei, para escuchar lo que tenga que
decir acerca de la acusacion de haber
estado «implicados a fondo» en aquel
régimen dictatorial. Nos hemos
dirigido a Giuseppe Romano,
numerario, historiador y periodista,
autor de algunos estudios sobre la
Institucion a la que pertenece. Le
recordé que el deber de cualquier
informador es transmitir hechos, no



opiniones; reunir documentacion, no
apologias ni condenas. Pienso que ha
cumplido con su tarea aunque, como
siempre, sera el lector quien juzgue
el breve pero denso informe que
completa mi investigacion.

Antes, sin embargo, de conceder la
palabra a la defensa, la objetividad
me impone la obligacion de afiadir
tres consideraciones, entre otras

muchas posibles, a las de Romano.

En primer lugar: las relaciones de
algunos miembros con Franco y el
franquismo no son consideradas en
el Opus Dei como un asunto central
de la historia de la Obra, como
proponen algunos criticos de la
Institucion. De hecho, Escriva
proyecto trasladarse a Roma muy
pronto, puesto que lo que habia
«visto» no estaba en funcion de las
necesidades de un pais o de una
época determinada, sino que debia
extenderse por todo el mundo. La



guerra civil primero y la mundial
después se lo impidieron.

Pero ya en 1946 se embarco en el
puerto de Barcelona rumbo a
Génova, y de alli marcho6 como pudo
a Roma, donde fijo su residencia. En
aquella ciudad puso la sede central
de una Obra que se proponia ser
universal y que sdlo desde la ciudad
«catdlica» por excelencia podia
extenderse a todo el mundo.
«Romano y mariano»: asi queria que
fuese el Opus Dei.

Desde hace decenios, ademas, la
mayoria de los miembros no procede
de Espaiia y, aunque el castellano
sigue siendo la lengua comun, los
espafioles son una minoria.

En los afios sesenta (en pleno
franquismo, por tanto), Mons.
Escriva respondi6 asi a la pregunta
de un entrevistador americano: «En
pocos sitios hemos encontrado
menos facilidades que en Espafia. Es



el pais -siento decirlo, porque amo
profundamente a mi Patria- donde
mas trabajo y sufrimiento ha costado
hacer que arraigara la Obra (...).
Tampoco las obras corporativas de
apostolado han encontrado
especiales facilidades en Espafia.
Gobiernos de paises donde la
mayoria de los ciudadanos no son
catolicos, han ayudado con mucha
mas generosidad que el Estado
espafiol, a las actividades docentes y
benéficas promovidas por miembros
de la Obra (...). Quiero hacer constar,
sin embargo, que, desde hace afos,
los esparioles son una minoria en la
Obran.

Por estos motivos, sera preciso
examinar con atencion el «affaire
Franco», conscientes de que no se
trata de un asunto central sino mas
bien marginal o, al menos, local y
ligado a un tiempo ya pasado.



La segunda consideracion viene
dictada también por la objetividad.
Dice una fuente de la Institucion:
«Para aquellos que hablan del Opus
Dei como de un poderoso lobby
politico, con tentaculos extendidos
sobre toda la vida publica espafiola,
debe ser un misterio lo que sucedio
después de la muerte de Franco. En
efecto, aquel lobby no intervino tanto
desde entonces, puesto que de 1976 a
1982 Espafia evolucion6 de modo
muy distinto a como la Obra -si
hemos de creer los objetivos politicos
que le atribuyen- hubiera querido. A
partir de 1982, ademas, el misterio se
hace mas oscuro aun: aquel afio
asumio el poder un partido socialista
hegemonico, que no sélo no era
favorable a la Iglesia ni a los
catdlicos, sino ni siquiera a la misma
experiencia religiosa. Mientras tanto,
el pais sufre una violenta y acelerada
secularizacion, y algunos ambientes
estan ya casi descristianizados.
Entonces, ¢qué fue de ese grupo de



presion, del que se decia que
dominaba la vida politica, econémica
y cultural del pais en el que habia
nacido?».

Pregunta interesante, que sigue
esperando respuesta.

Tercera y ultima consideracion, antes
de ceder la palabra a Romano.
Recordemos lo que escribi6 Peter
Berglar: «Los miembros del Opus Dei
que desempefiaron un papel
importante en algunos gobiernos de
los ultimos afios de Franco actuaban
en el ejercicio de sus derechos, como
personas libres y como ciudadanos
del Estado. Ni la imitacion de Cristo,
ni la fidelidad a la Iglesia ni tampoco
el espiritu de la Obra les prohibian
servir al Estado espafiol, que -a
diferencia de otros ejemplos del
pasado y del presente- no tuvo nunca
los rasgos de un Estado en si mismo
criminal (y tampoco lo fue de hecho).
Quien afirma que un cristiano puede



expresarse solo en favor de una
democracia de corte angloamericano
0 jacobino, porque solo un sistema de
ese tipo seria compatible con el
cristianismo, se coloca en una
postura inaceptable y falsa».

Los catdlicos que protestan a gritos,
escandalizados por la participacion
en el régimen de Franco de esos
miembros del Opus Dei, parecen
haber perdido de vista el
planteamiento catolico tradicional y
clasico, valido aun hoy, y prefieren
fundar su juicio en prejuicios y
obsesiones tomados -sin ningun tipo
de critica- de ideologias
contemporaneas. Recordemos los
puntos basicos de ese planteamiento
catolico clasico.

Bien sabido es que los hombres
pueden organizarse segun tres
modelos fundamentales, que
consienten grados e incluso pueden
mezclarse entre si: la monarquia, la



aristocracia y la democracia. A lo
largo de los siglos, la Iglesia ha
mostrado no tener preferencias en
abstracto por uno en concreto, y que
tampoco excluye, a priori, ninguno
de ellos. La decision depende de las
épocas, de la historia, de la
idiosincrasia de cada pueblo.

A partir de Pio XII, con su mensaje
radiofénico en la Navidad de 1944,
cuya difusion -no es casualidad- fue
prohibida en Alemania y en la
Republica de Salo, los ultimos Papas
parecen haberse inclinado, para el
Occidente contemporaneo, hacia la
democracia parlamentaria. Pero han
evitado muy mucho hacer de esa
preferencia una especie de dogma,
como si fuese la unica forma politica
aceptable por un catdlico.

Simplemente, juzgaron que era el

mas adecuado para esta época y para
estos paises. Por los mismos motivos,
la Iglesia no tiene que arrepentirse o



pedir perddén por haber
proporcionado capellanes a las
cortes de los reyes del Ancien
Régime, o por haber considerado al
régimen veneciano -el ejemplo mas
insigne de sistema aristocratico- una
Respublica Christiana (a pesar de las
relaciones -en ocasiones
tempestuosas- que mantuvo con la
Iglesia, por cuestiones politicas
contingentes).

Para aquellos tiempos y lugares, con
esa historia y con esos
temperamentos, el sistema era
adecuado. Se trataba sobre todo de
autoridades legitimas, a las que se
aplicaba el severo consejo del
Apostol: «Que todo hombre se
someta a las autoridades superiores,
porque no hay autoridad que no
provenga de Dios; y las que existen,
por Dios han sido constituidas. Asi
pues, quien resiste a la autoridad,
resiste al plan de Dios; y quienes se
resisten, recibiran su propia



condenacion (...). Por tanto, es
necesario someterse, no solo por
razon del castigo, sino también del
convencimiento interno. (...) Dad a
cada uno lo debido: a quien tributo,
tributo; a quien impuesto, impuesto;
a quien temor, temor; a quien honor,
honor» (Rom 13, 17).

La Iglesia no quiere «funcionar por
su cuenta», no puede «inventarse»
una Revelacion de acuerdo con los
gustos y las preferencias siempre
cambiantes de los hombres, sino que
es esclava de la Palabra de Dios
(guste o0 no guste a quien disfruta
siguiendo las modas, por definicion
mudables). El comportamiento
«catdlico» concreto ante los distintos
regimenes estd determinado por esos
versiculos de San Pablo y por otros
del mismo tenor recogidos por el
Nuevo Testamento. Entre estos se
cuenta una exhortacion de la
primera carta de San Pedro (2, 7),
brevisima y eficaz sintesis de la



praxis cristiana: «Honrad a todos,
amad la fraternidad, temed a Dios,
honrad al rey».

El pensamiento catolico, por tanto,
no ha absolutizado ninguna forma
politica. Los cristianos de hoy, en
cambio, liberados ya de la amenaza
del comunismo y de la borrachera
«comunitaria», corremos el peligro
de consagrar el sistema democratico-
liberal-capitalista que triunfa en su
patria, los Estados Unidos de
América, como el unico sistema
politico aceptable para un cristiano.

El pensamiento catolico ha sabido
siempre que cualquier régimen,
incluso el mas perfecto sobre el
papel, el mas noble en teoria, se
encarna en hombres a los que el
pecado original ha convertido en una
mezcla de valentia y de vileza, de
altruismo y de egoismo, de grandeza
y de miseria. Por eso los hombres de
la Iglesia se han esforzado durante



siglos no en perfeccionar las
estructuras, sino en mejorar a las
personas. Mas que pretender un
«buen sistema de gobierno», han
procurado contribuir a que hubiera
«buenos gobernantes». La mejor de
las estructuras politicas en la teoria
se puede convertir en un régimen de
pesadilla si, a la hora de la verdad, es
regido por hombres indignos.

En cualquier caso, aunque nacido de
una insurreccion -el alzamiento de
1936-, el gobierno espafiol guiado por
Franco recibid después el
reconocimiento de todos los paises
del mundo. Incluida la Unién
Soviética. Incluida también la Santa
Sede, con su Ciudad del Vaticano.
Cuando en 1957 comenzo el affaire
de los ministros del Opus Deli, ese
gobierno podia gustar o no, pero es
indudable que era legitimo y
reconocido por toda la comunidad
internacional.



Por consiguiente, la colaboracion con
él no era una especie de «crimen» ni
de «vergliienza», como algunos
ambientes politicos y religiosos -
juzgando con la mentalidad de hoy y
segun las categorias ahora
dominantes- quisieron creer.
Parecen haber olvidado que el
Estado espafiol habia regulado sus
relaciones con la Iglesia mediante un
concordato que, al menos durante 25
afnos, fue elogiado publicamente por
los obispos del pais. Nada, pues,
impedia a un catolico colaborar con
él.

Tras estas precisiones, veamos en el
capitulo siguiente los hechos y los
documentos que el historiador
Giuseppe Romano somete a nuestra
consideracion.

Mientras tanto, este cronista se
despide. Dedit quod potuit, ha hecho
lo que ha podido. En cualquier caso,
se dara por satisfecho si otros -



movidos quiza por un sentimiento de
descontento o de indignacion, al leer
estas paginas- se ponen a trabajar
para mejorar lo presente.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/negras-
sombras/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/negras-sombras/
https://opusdei.org/es-es/article/negras-sombras/
https://opusdei.org/es-es/article/negras-sombras/

	Negras sombras

