
opusdei.org

¡Venid, vamos a
adorar!

La Navidad es un tiempo en el
que todos esos sucesos
asombrosos de Belén nos
impulsan a replantear nuestras
motivaciones últimas. María y
José nos invitan a adorar sin
descanso a Jesús Niño,
indefenso y necesitado de
nuestros cuidados.

21/12/2023

¡Venid, vamos a adorar!



Al entrar en el estadio de fútbol de
una ciudad inglesa, los aficionados
son recibidos por una gran escultura
de dos soldados, cada uno con
uniforme distinto, que estrechan sus
manos por encima de un balón. La
escena representa un evento
ocurrido durante la Primera Guerra
Mundial, conocido como «La tregua
de Navidad». Se cuenta que, en la
Nochebuena de 1914, se produjo un
alto al fuego espontáneo en las
trincheras que separaban a los dos
ejércitos. Un bando hizo señales al
otro, invitándolo a vivir una noche
de paz, precisamente en aquella
fecha que conmemoraba el
nacimiento de Jesús. La iniciativa fue
bien recibida: se reunieron militares
de ambos lados, intercambiaron
sencillos regalos, cantaron
villancicos, se tomaron alguna foto
de grupo e incluso jugaron un
partido de fútbol.



Uno de los villancicos que todos
recuerdan haber escuchado o
entonado aquella noche es el célebre 
Adeste fideles, composición del siglo
XVIII, al parecer de un músico inglés.
El hecho de que el canto original
fuera en latín facilitó que pudieran
entonarlo personas que no
compartían idioma, acompañados
por algunas gaitas. Este villancico,
ahora conocido en todo el mundo,
invita a quienes cantan y escuchan a
unirse al grupo que acude a Belén —
pastores, ángeles, magos— para
adorar a Jesús recién nacido.
«Navidad. Cantan: venite, venite…
Vayamos, que Él ya ha nacido. Y,
después de contemplar cómo María y
José cuidan del Niño, me atrevo a
sugerirte: mírale de nuevo, mírale
sin descanso»[1].

Qué es lo que adoramos

La invitación a adorar, a asumir una
disposición de humildad y de total



sumisión frente a otra persona —más
si se trata de un Niño que apenas
balbucea— ha pasado a ser, para
mucha gente, algo extraño o incluso
problemático. En la medida en que la
autonomía personal se presenta
como el derecho y el valor moral
supremo, poner así nuestra vida en
las manos de alguien puede parecer
un síntoma de debilidad o de
superstición, algo tal vez más propio
de otros tiempos. 

En realidad, solo Dios es digno de
adoración: solo a él se debe la
máxima reverencia. Sin embargo, de
alguna manera la adoración es
siempre una realidad connatural a
cualquier persona humana, tenga o
no fe. Así, uno establece algo o a
alguien como la razón última por la
que hace todas las demás cosas.
«¿Qué es un “Dios” en el plano
existencial? —se preguntaba el Papa
Francisco—. Es eso que está en el
centro de la propia vida y de lo que



depende lo que se hace y se piensa.
Se puede crecer en una familia
nominalmente cristiana pero
centrada, en realidad, en puntos de
referencia externos al Evangelio. El
ser humano no vive sin centrarse en
algo. Es así que el mundo ofrece el
‘supermercado’ de los ídolos, que
pueden ser objetos, imágenes, ideas,
cargos»[2].

Desde este punto de vista, tanto los
creyentes como quienes ven en la
adoración una cosa del pasado
pueden redescubrir algo del camino
que lleva hacia Belén. Para
emprenderlo, quizá podemos
empezar por preguntarnos: ¿Cuál es
la razón por la que hago lo que estoy
haciendo? ¿Qué es lo que me mueve
a hacer esto y no otra cosa? Al
reflexionar así, uno identificará en
un primer momento algunas
motivaciones; y detrás de ellas,
tirando del hilo, descubrirá otras
menos evidentes. Pero incluso estas



motivaciones más sutiles pueden
remitir a su vez a otras más
profundas. De ahí que sea necesario
seguir preguntándose hasta llegar a
nuestro criterio último de acción:
aquello que consideramos
irrenunciable, intocable, y que guía
nuestras decisiones; aquello que, en
definitiva, adoramos, porque le
sometemos todo lo demás.

Podemos llevarnos entonces la
sorpresa de descubrir que, con más o
menos frecuencia, nuestras
decisiones no apuntan tanto al Dios
al que confesamos sino quizá a otros
fines inconfesados, como pueden ser
el prestigio personal, la seguridad
material, la preservación de una
determinada situación, o la simple
comodidad. Todo esto puede incluso
encontrarse mezclado con elementos
en parte relacionados con la fe, como
la búsqueda de un sosiego espiritual,
o la tranquilidad que da hacer lo que
uno cree deber hacer. Pero quizá a



fin de cuentas hasta ese tipo de
motivos nos mantiene lejos del
vértigo que ha venido a traer al
mundo este Niño que es Dios.

La invitación que entonamos tantas
veces durante los días de Navidad
—«¡Venid, vamos a adorar!»— viene
precisamente a interrogarnos en
profundidad acerca de las razones
por las que vivimos. Venid todos a
dejaros interpelar por esta paradoja
de ver, recién nacido, a quien hizo
nacer el cielo y la tierra. Venid todos
a contemplar cómo no puede
articular palabra quien, con su
palabra, creó todo lo que existe. «Me
llega a lo hondo del alma contemplar
la figura de Jesús recién nacido en
Belén —confesaba san Josemaría—:
un niño indefenso, inerme, incapaz
de ofrecer resistencia. Dios se
entrega en manos de los hombres»[3].
La Navidad es un tiempo en el que
todos esos sucesos asombrosos de
Belén nos impulsan a replantear



nuestras motivaciones últimas. Jesús,
María y José —y junto a ellos, todos
los santos—, nos invitan siempre a
cuestionar nuestras seguridades,
nuestras pequeñas o grandes
«adoraciones» particulares, para
poder enrumbar nuestro corazón
hacia la única estrella que nos indica
dónde está el Salvador.

Seguir la estrella con corazón
sincero

«Después de nacer Jesús en Belén de
Judá en tiempos del rey Herodes,
unos Magos llegaron de Oriente a
Jerusalén preguntando: —¿Dónde
está el Rey de los Judíos que ha
nacido? Porque vimos su estrella en
el Oriente y hemos venido a
adorarlo» (Mt 2,1-2). Los magos se
unen a ese venite, adoremus. Han
dejado las seguridades de lo conocido
para ponerse en búsqueda de la
fuente a la que remite su sed de
adoración. Adivinaban en sus vidas



un centro de gravedad que orientaba
sus decisiones, pero no habían
conseguido delinearlo con claridad.
Ahora, llegando a Belén, sienten en
su corazón un latido distinto, que les
anuncia que están ya cerca de
descubrirlo. San Josemaría reconocía
en esta búsqueda de los magos la
experiencia de la vocación cristiana:
el reconocimiento de un anhelo que
solo puede ser llenado por Dios, el
descubrimiento de lo que
verdaderamente merece ser
adorado. Como ellos, «también
nosotros advertimos que, poco a
poco, en el alma se encendía un
nuevo resplandor: el deseo de ser
plenamente cristianos; si me permitís
la expresión, la ansiedad de
tomarnos a Dios en serio»[4].

Benedicto XVI los llamaba «hombres
de corazón inquieto»[5]. Esa es la
característica constante del alma
que, en medio de la fragilidad del
mundo, busca a Cristo. En sus



corazones, como en los nuestros,
seguramente vibraba una añoranza
similar a la del salmista: «Oh Dios, Tú
eres mi Dios, al alba te busco, mi
alma tiene sed de Ti, por Ti mi carne
desfallece, en tierra desierta y seca,
sin agua» (Sal 62,2). Es la situación
del peregrino, muy distinta de la del
vagabundo, que no sabe qué quiere
ni adónde va. El peregrino es un
caminante siempre en búsqueda,
siempre con la nostalgia de amar
más a Dios, desde la mañana hasta la
noche. «En el lecho me acuerdo de ti,
en las vigilias de la noche medito en
ti» (Sal 62,7). Este deseo del
verdadero Dios está inscrito en todos
los hombres y mujeres de la tierra,
cristianos y no cristianos, y es lo que
mantiene a unos y a otros en camino.
Por eso, cuando en la plegaria
eucarística cuarta, el sacerdote pide
a Dios Padre que se acuerde de
aquellos por quienes se ofrece el
sacrificio de Cristo, allí se encuentran



«todos aquellos que te buscan con
corazón sincero»[6].

Los reyes magos, explica Benedicto
XVI, «tal vez eran hombres doctos
que tenían un gran conocimiento de
los astros y probablemente disponían
también de una formación filosófica.
Pero no solo querían saber muchas
cosas. Querían saber sobre todo lo
que es esencial. Querían saber cómo
se puede llegar a ser persona
humana. Y por esto querían saber si
Dios existía, dónde está y cómo es; si
él se preocupa de nosotros y cómo
podemos encontrarlo. No querían
solamente saber: querían reconocer
la verdad sobre nosotros, sobre Dios
y el mundo. Su peregrinación
exterior era expresión de su estar
interiormente en camino, de la
peregrinación interior de sus
corazones. Eran hombres que
buscaban a Dios y, en definitiva,
estaban en camino hacia él. Eran
buscadores de Dios»[7].



Seguir la estrella de Belén es en
realidad una tarea que dura toda la
vida. La tarea de buscar el pesebre
escondido en nuestra vida ordinaria
puede resultar a veces fatigosa,
porque supone no detenerse en
estancias que parecen más cómodas,
en las que sin embargo no está Jesús.
Así que la meta vale todos los
esfuerzos: «Al ver la estrella se
llenaron de inmensa alegría. Y
entrando en la casa, vieron al niño
con María, su madre, y postrándose
le adoraron; luego, abrieron sus
cofres y le ofrecieron presentes: oro,
incienso y mirra» (Mt 2,10-11). Ese
día, la vida de estos hombres sabios
cambió para siempre. Porque, a fin
de cuentas, «todo depende de que en
nuestra vida haya o no adoración.
Siempre que adoramos, ocurre algo
en nosotros y en torno a nosotros.
Las cosas se enderezan de nuevo.
Entramos en la verdad. La mirada se
torna aguda. Muchas cosas que nos
abrumaban, desaparecen»[8].



Dejar que Dios sea Dios

A lo largo del camino no nos
encontraremos solo la estrella que
nos guía hacia Jesús: nos cruzaremos
también con un sinnúmero de luces
artificiales, múltiples sucedáneos que
buscan engañarnos, reclamar
nuestra adoración y, a fin de cuentas,
aprisionar nuestra libertad. Son los
falsos ídolos de los que nos habla el
Catecismo de la Iglesia: «La idolatría
no se refiere solo a los cultos falsos
del paganismo. Es una tentación
constante de la fe. Consiste en
divinizar lo que no es Dios»[9]. Todos,
también los cristianos, podemos caer
en la idolatría una y otra vez, cada
vez que ponemos algo o a alguien, al
menos parcialmente, en el lugar de
Dios. Estos falsos ídolos se
constituyen entonces en «formas de
opresión y de aparentes libertades,
que en realidad son cadenas que
esclavizan»[10]. Se trata de un
desplazamiento de Dios que no se



suele dar habitualmente de manera
llamativa y escandalosa, sino que se
cuela discretamente en nuestro
corazón, como la hiedra se introduce
paulatinamente en una pared, hasta
que amenaza con derrumbarla.

Cada mañana al despertarse, san
Josemaría se postraba en tierra y
repetía la palabra «serviam!», «¡te
serviré!». Muchos hemos aprendido
de él este gesto, que expresa el deseo,
renovado cada día, de no distraerse
con falsas adoraciones; de inclinarse
cada día solamente ante Dios. Se
trata de un gesto de adoración; y, por
eso mismo, un gesto de libertad, un
gesto que nos libera de la posibilidad
de estacionarnos en pequeños ídolos,
disfrazados hasta de las mejores
apariencias e intenciones. «La
adoración es libertad que proviene
de las raíces de la verdadera libertad:
de la libertad de sí mismo. Por lo que
es “salvación”, “felicidad”, o, como la
llama Juan, “alegría”. Y a la vez,



disponibilidad total, entrega y
servicio, tal como Dios me quiere»[11].

También a diario, san Josemaría
repetía, en la acción de gracias
después de celebrar la Eucaristía,
esta petición del salmista: Non nobis,
Domine, non nobis; sed nomini tuo da
gloriam! (Sal 115,1).
Empequeñeceríamos esta oración si
pensáramos que lo que se expresa
aquí es una mera renuncia a la gloria
en general, como si se tratara de algo
malo para nosotros. De hecho, el
cristiano espera en la promesa de
vivir en la gloria de Dios; de modo
que, más que de una renuncia, se
trata de una redimensión: la petición
del salmista asume que la gloria
humana, sin la gloria de Dios, es
siempre demasiado pequeña, como
lo es cualquier ídolo frente a Dios. La
gloria meramente humana termina
por revelarse como una caricatura
triste: el ansia por querer ante todo
estar contentos de nuestros logros o



percibir la admiración de los demás,
la autosatisfacción de la gloria
humana, es bien poca cosa… porque
Dios no está ahí.

* * *

Jesús Niño, indefenso y necesitado de
todo, llega para desenmascarar una y
otra vez todos nuestros ídolos, que
no ven, ni hablan, ni oyen (cfr. Sal
115,5-6). Los días de Navidad son una
invitación para emprender
nuevamente el camino hacia esa casa
improvisada, pero llena de luz y de
calor, que es la gruta de Belén. Allí
nos pasmaremos «ante la libertad de
un Dios que, por puro amor, decide
anonadarse tomando carne como la
nuestra»[12].

[1]. San Josemaría, Forja, n. 549.

[2]. Francisco, Audiencia general, 1-
VIII-2018.



[3]. San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 113.

[4]. San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 32.

[5]. Benedicto XVI, Homilía en la
Epifanía del Señor, 6-I-2013.

[6]. Misal Romano, Plegaria
Eucarística IV.

[7]. Benedicto XVI, Homilía en la
Epifanía del Señor, 6-I-2013.

[8]. R. Guardini, Dominio de Dios y
libertad del hombre, Madrid;
Guadarrama, 1963, p. 30.

[9]. Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2113.

[10]. F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 1.

[11]. J. Ratzinger, «Hacer oración en
nuestro tiempo», en Palabra en la



Iglesia, Salamanca, Sígueme, 1976, p.
107.

[12]. F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 1.

Andrés Cárdenas

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/navidad-
adoracion-jesucristo-belen/ (12/12/2025)

https://opusdei.org/es-es/article/navidad-adoracion-jesucristo-belen/
https://opusdei.org/es-es/article/navidad-adoracion-jesucristo-belen/
https://opusdei.org/es-es/article/navidad-adoracion-jesucristo-belen/

	¡Venid, vamos a adorar!

