opusdei.org

iVenid, vamos a
adorar!

La Navidad es un tiempo en el
que todos esos sucesos
asombrosos de Belén nos
impulsan a replantear nuestras
motivaciones ultimas. Maria y
José nos invitan a adorar sin
descanso a Jesus Nifio,
indefenso y necesitado de
nuestros cuidados.

21/12/2023

iVenid, vamos a adorar!



Al entrar en el estadio de futbol de
una ciudad inglesa, los aficionados
son recibidos por una gran escultura
de dos soldados, cada uno con
uniforme distinto, que estrechan sus
manos por encima de un balon. La
escena representa un evento
ocurrido durante la Primera Guerra
Mundial, conocido como «La tregua
de Navidad». Se cuenta que, en la
Nochebuena de 1914, se produjo un
alto al fuego espontaneo en las
trincheras que separaban a los dos
ejércitos. Un bando hizo sefiales al
otro, invitandolo a vivir una noche
de paz, precisamente en aquella
fecha que conmemoraba el
nacimiento de Jesus. La iniciativa fue
bien recibida: se reunieron militares
de ambos lados, intercambiaron
sencillos regalos, cantaron
villancicos, se tomaron alguna foto
de grupo e incluso jugaron un
partido de futbol.



Uno de los villancicos que todos
recuerdan haber escuchado o
entonado aquella noche es el célebre
Adeste fideles, composicion del siglo
XVIII, al parecer de un musico inglés.
El hecho de que el canto original
fuera en latin facilito que pudieran
entonarlo personas que no
compartian idioma, acompariados
por algunas gaitas. Este villancico,
ahora conocido en todo el mundo,
invita a quienes cantan y escuchan a
unirse al grupo que acude a Belén —
pastores, angeles, magos— para
adorar a Jesus recién nacido.
«Navidad. Cantan: venite, venite...
Vayamos, que El ya ha nacido. Y,
después de contemplar como Maria y
José cuidan del Nifio, me atrevo a
sugerirte: mirale de nuevo, mirale

sin descanso»'.

Qué es lo que adoramos

La invitacion a adorar, a asumir una
disposicion de humildad y de total



sumision frente a otra persona —mas
si se trata de un Nifio que apenas
balbucea— ha pasado a ser, para
mucha gente, algo extrafio o incluso
problematico. En la medida en que la
autonomia personal se presenta
como el derecho y el valor moral
supremo, poner asi nuestra vida en
las manos de alguien puede parecer
un sintoma de debilidad o de
supersticion, algo tal vez mas propio
de otros tiempos.

En realidad, solo Dios es digno de
adoracion: solo a €l se debe la
maxima reverencia. Sin embargo, de
alguna manera la adoracion es
siempre una realidad connatural a
cualquier persona humana, tenga o
no fe. Asi, uno establece algo o a
alguien como la razén ultima por la
que hace todas las demas cosas.
«¢Qué es un “Dios” en el plano
existencial? —se preguntaba el Papa
Francisco—. Es eso que esta en el
centro de la propia vida y de lo que



depende lo que se hace y se piensa.
Se puede crecer en una familia
nominalmente cristiana pero
centrada, en realidad, en puntos de
referencia externos al Evangelio. E1
ser humano no vive sin centrarse en
algo. Es asi que el mundo ofrece el
‘supermercado’ de los idolos, que
pueden ser objetos, imagenes, ideas,
cargos».

Desde este punto de vista, tanto los
creyentes como quienes ven en la
adoracion una cosa del pasado
pueden redescubrir algo del camino
que lleva hacia Belén. Para
emprenderlo, quizd podemos
empezar por preguntarnos: ;Cudl es
la razon por la que hago lo que estoy
haciendo? ¢Qué es lo que me mueve
a hacer esto y no otra cosa? Al
reflexionar asi, uno identificara en
un primer momento algunas
motivaciones; y detras de ellas,
tirando del hilo, descubrira otras
menos evidentes. Pero incluso estas



motivaciones mas sutiles pueden
remitir a su vez a otras mas
profundas. De ahi que sea necesario
seguir preguntandose hasta llegar a
nuestro criterio ultimo de accion:
aquello que consideramos
irrenunciable, intocable, y que guia
nuestras decisiones; aquello que, en
definitiva, adoramos, porque le
sometemos todo lo demas.

Podemos llevarnos entonces la
sorpresa de descubrir que, con mas o
menos frecuencia, nuestras
decisiones no apuntan tanto al Dios
al que confesamos sino quiza a otros
fines inconfesados, como pueden ser
el prestigio personal, la seguridad
material, la preservacion de una
determinada situacion, o la simple
comodidad. Todo esto puede incluso
encontrarse mezclado con elementos
en parte relacionados con la fe, como
la busqueda de un sosiego espiritual,
o la tranquilidad que da hacer lo que
uno cree deber hacer. Pero quiza a



fin de cuentas hasta ese tipo de
motivos nos mantiene lejos del
vertigo que ha venido a traer al
mundo este Nifio que es Dios.

La invitacion que entonamos tantas
veces durante los dias de Navidad
—«jVenid, vamos a adorar!»— viene
precisamente a interrogarnos en
profundidad acerca de las razones
por las que vivimos. Venid todos a
dejaros interpelar por esta paradoja
de ver, recién nacido, a quien hizo
nacer el cielo y la tierra. Venid todos
a contemplar como no puede
articular palabra quien, con su
palabra, creo todo lo que existe. «Me
llega a 1o hondo del alma contemplar
la figura de Jesus recién nacido en
Belén —confesaba san Josemaria—:
un nifio indefenso, inerme, incapaz
de ofrecer resistencia. Dios se
entrega en manos de los hombres»™'.
La Navidad es un tiempo en el que
todos esos sucesos asombrosos de
Belén nos impulsan a replantear



nuestras motivaciones ultimas. Jesus,
Maria y José —y junto a ellos, todos
los santos—, nos invitan siempre a
cuestionar nuestras seguridades,
nuestras pequenas o grandes
«adoraciones» particulares, para
poder enrumbar nuestro corazén
hacia la unica estrella que nos indica
donde esta el Salvador.

Seguir la estrella con corazén
sincero

«Después de nacer Jesus en Belén de
Juda en tiempos del rey Herodes,
unos Magos llegaron de Oriente a
Jerusalén preguntando: —;Donde
esta el Rey de los Judios que ha
nacido? Porque vimos su estrella en
el Oriente y hemos venido a
adorarlo» (Mt 2,1-2). Los magos se
unen a ese venite, adoremus. Han
dejado las seguridades de lo conocido
para ponerse en busqueda de la
fuente a la que remite su sed de
adoracion. Adivinaban en sus vidas



un centro de gravedad que orientaba
sus decisiones, pero no habian
conseguido delinearlo con claridad.
Ahora, llegando a Belén, sienten en
su corazon un latido distinto, que les
anuncia que estan ya cerca de
descubrirlo. San Josemaria reconocia
en esta busqueda de los magos la
experiencia de la vocacion cristiana:
el reconocimiento de un anhelo que
solo puede ser llenado por Dios, el
descubrimiento de lo que
verdaderamente merece ser
adorado. Como ellos, «también
nosotros advertimos que, poco a
poco, en el alma se encendia un
nuevo resplandor: el deseo de ser
plenamente cristianos; si me permitis
la expresion, la ansiedad de
tomarnos a Dios en serio»™.

Benedicto XVI los llamaba «<hombres
de corazon inquieto»™. Esa es la
caracteristica constante del alma
que, en medio de la fragilidad del
mundo, busca a Cristo. En sus



corazones, como en los nuestros,
seguramente vibraba una afioranza
similar a la del salmista: «Oh Dios, Tu
eres mi Dios, al alba te busco, mi
alma tiene sed de Ti, por Ti mi carne
desfallece, en tierra desierta y seca,
sin agua» (Sal 62,2). Es la situacion
del peregrino, muy distinta de la del
vagabundo, que no sabe qué quiere
ni adonde va. El peregrino es un
caminante siempre en busqueda,
siempre con la nostalgia de amar
mas a Dios, desde la mafiana hasta la
noche. «En el lecho me acuerdo de ti,
en las vigilias de la noche medito en
ti» (Sal 62,7). Este deseo del
verdadero Dios estd inscrito en todos
los hombres y mujeres de la tierra,
cristianos y no cristianos, y es lo que
mantiene a unos y a otros en camino.
Por eso, cuando en la plegaria
eucaristica cuarta, el sacerdote pide
a Dios Padre que se acuerde de
aquellos por quienes se ofrece el
sacrificio de Cristo, alli se encuentran



«todos aquellos que te buscan con
[6]

corazon sincero»'.

Los reyes magos, explica Benedicto
XVI, «tal vez eran hombres doctos
que tenian un gran conocimiento de
los astros y probablemente disponian
también de una formacion filosofica.
Pero no solo querian saber muchas
cosas. Querian saber sobre todo lo
que es esencial. Querian saber como
se puede llegar a ser persona
humana. Y por esto querian saber si
Dios existia, donde esta y como es; si
él se preocupa de nosotros y como
podemos encontrarlo. No querian
solamente saber: querian reconocer
la verdad sobre nosotros, sobre Dios
y el mundo. Su peregrinacion
exterior era expresion de su estar
interiormente en camino, de la
peregrinacion interior de sus
corazones. Eran hombres que
buscaban a Dios y, en definitiva,
estaban en camino hacia él. Eran
buscadores de Dios»"".



Seguir la estrella de Belén es en
realidad una tarea que dura toda la
vida. La tarea de buscar el pesebre
escondido en nuestra vida ordinaria
puede resultar a veces fatigosa,
porque supone no detenerse en
estancias que parecen mas comodas,
en las que sin embargo no esta Jesus.
Asi que la meta vale todos los
esfuerzos: «Al ver la estrella se
llenaron de inmensa alegria. Y
entrando en la casa, vieron al nifio
con Maria, su madre, y postrandose
le adoraron; luego, abrieron sus
cofres y le ofrecieron presentes: oro,
incienso y mirra» (Mt 2,10-11). Ese
dia, la vida de estos hombres sabios
cambio para siempre. Porque, a fin
de cuentas, «todo depende de que en
nuestra vida haya o no adoracion.
Siempre que adoramos, ocurre algo
en nosotros y en torno a nosotros.
Las cosas se enderezan de nuevo.
Entramos en la verdad. La mirada se
torna aguda. Muchas cosas que nos

abrumaban, desaparecen»'®.



Dejar que Dios sea Dios

Alo largo del camino no nos
encontraremos solo la estrella que
nos guia hacia Jesus: nos cruzaremos
también con un sinnumero de luces
artificiales, multiples sucedaneos que
buscan engafiarnos, reclamar
nuestra adoracion y, a fin de cuentas,
aprisionar nuestra libertad. Son los
falsos idolos de los que nos habla el
Catecismo de la Iglesia: «La idolatria
no se refiere solo a los cultos falsos
del paganismo. Es una tentacion
constante de la fe. Consiste en
divinizar lo que no es Dios»™. Todos,
también los cristianos, podemos caer
en la idolatria una y otra vez, cada
vez que ponemos algo o a alguien, al
menos parcialmente, en el lugar de
Dios. Estos falsos idolos se
constituyen entonces en «formas de
opresion y de aparentes libertades,
que en realidad son cadenas que
esclavizan»"”. Se trata de un
desplazamiento de Dios que no se



suele dar habitualmente de manera
llamativa y escandalosa, sino que se
cuela discretamente en nuestro
corazon, como la hiedra se introduce
paulatinamente en una pared, hasta
que amenaza con derrumbarla.

Cada marana al despertarse, san
Josemaria se postraba en tierray
repetia la palabra «serviam!», «jte
serviré!». Muchos hemos aprendido
de €l este gesto, que expresa el deseo,
renovado cada dia, de no distraerse
con falsas adoraciones; de inclinarse
cada dia solamente ante Dios. Se
trata de un gesto de adoracion; y, por
eso mismo, un gesto de libertad, un
gesto que nos libera de la posibilidad
de estacionarnos en pequefios idolos,
disfrazados hasta de las mejores
apariencias e intenciones. «La
adoracion es libertad que proviene
de las raices de la verdadera libertad:
de la libertad de si mismo. Por lo que
es “salvacion”, “felicidad”, o, como la
llama Juan, “alegria”. Y a la vez,



disponibilidad total, entrega y

servicio, tal como Dios me quiere»™".

También a diario, san Josemaria
repetia, en la accion de gracias
después de celebrar la Eucaristia,
esta peticion del salmista: Non nobis,
Domine, non nobis; sed nomini tuo da
gloriam! (Sal 115,1).
Empequefieceriamos esta oracion si
pensaramos que lo que se expresa
aqui es una mera renuncia a la gloria
en general, como si se tratara de algo
malo para nosotros. De hecho, el
cristiano espera en la promesa de
vivir en la gloria de Dios; de modo
que, mas que de una renuncia, se
trata de una redimension: la peticion
del salmista asume que la gloria
humana, sin la gloria de Dios, es
siempre demasiado pequeria, como
lo es cualquier idolo frente a Dios. La
gloria meramente humana termina
por revelarse como una caricatura
triste: el ansia por querer ante todo
estar contentos de nuestros logros o



percibir la admiracion de los demas,
la autosatisfaccion de la gloria
humana, es bien poca cosa... porque
Dios no estda ahi.

Jesus Nifio, indefenso y necesitado de
todo, llega para desenmascarar una y
otra vez todos nuestros idolos, que
no ven, ni hablan, ni oyen (cfr. Sal
115,5-6). Los dias de Navidad son una
invitacion para emprender
nuevamente el camino hacia esa casa
improvisada, pero llena de luz y de
calor, que es la gruta de Belén. Alli
nos pasmaremos «ante la libertad de
un Dios que, por puro amor, decide
anonadarse tomando carne como la
nuestra»',

™, San Josemaria, Forja, n. 549.

| Francisco, Audiencia general, 1-
VIII-2018.



Bl San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 113.

I, San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 32.

5] Benedicto XVI, Homilia en la
Epifania del Sefior, 6-1-2013.

® Misal Romano, Plegaria
Eucaristica IV.

71 Benedicto XVI, Homilia en la
Epifania del Sefior, 6-1-2013.

8 R. Guardini, Dominio de Dios y
libertad del hombre, Madrid,;
Guadarrama, 1963, p. 30.

1 Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
2113.

19 F. Océriz, Carta pastoral, 9-1-2018,
n. 1.

111 7. Ratzinger, «Hacer oracion en

nuestro tiempo», en Palabra en la



Iglesia, Salamanca, Sigueme, 1976, p.
107.

21 'F. Ocdriz, Carta pastoral, 9-1-2018,
n. 1.

Andrés Cardenas

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/navidad-
adoracion-jesucristo-belen/ (12/12/2025)


https://opusdei.org/es-es/article/navidad-adoracion-jesucristo-belen/
https://opusdei.org/es-es/article/navidad-adoracion-jesucristo-belen/
https://opusdei.org/es-es/article/navidad-adoracion-jesucristo-belen/

	¡Venid, vamos a adorar!

