
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (XIII): Con
todo el corazón

La virtud de la castidad tiene
que ver con nuestra capacidad
de percibir, aspirar y gozar con
lo que llena el corazón humano;
nos permite descubrir a Dios en
todo.

02/04/2022

«Bienaventurados los limpios de
corazón, porque verán a Dios» (Mt
5,8). Ver a Dios: sin filtros, sin prisas,
sin límites… ¿Quién podría soñar con



alcanzar algo así por sus propias
fuerzas? Contemplar en su fuente la
belleza, la bondad, la grandeza que
buscamos sin cesar por todas partes.
Contemplar, que no significa
observar desde fuera, sino desde
dentro, sabiéndonos inundados por
toda esa realidad llena de luz, por ese
«Amor que sacia sin saciar»[1]

nuestros deseos más profundos: esos
que en este mundo encuentran solo
una respuesta muy parcial, aunque
tantas veces las criaturas nos
parezcan ya todo lo bellas, buenas y
grandiosas que se pueda imaginar.

Por supuesto, al hablar de pureza de
corazón, el Señor no se refiere
solamente a la castidad. Si existiera
una persona muy casta pero injusta,
insincera, desleal, perezosa o egoísta,
no diríamos que su corazón es
limpio. Cuando el rey David suplica
«Oh Dios, crea en mí un corazón
puro» (Sal 51[50],12), está pidiendo
un corazón que reúna



armónicamente todas las virtudes;
un corazón que vibre con lo valioso y
no con lo insustancial, que sea capaz
de jugarse la vida por algo más
grande que él, que no se deje
dominar por cosas efímeras y
superficiales. Al crecer en las
distintas virtudes, nuestra mirada —
nuestros deseos, intereses,
aspiraciones— se va aclarando y nos
hace capaces de percibir el auténtico
valor de las cosas. Vamos
aprendiendo a ver, a contemplar, a
disfrutar.

Perplejidades

Dios nos ha creado para esta
contemplación, que recoge todas las
aspiraciones del corazón. Es una
gracia que quiere darnos. Pero es
una gracia por la que es necesario
pelear. Necesitamos conquistar
nuestro corazón para que se haga
capaz de recibir ese regalo, porque
tenemos el riesgo de dejarlo sin



abrir, olvidado en un rincón. En
palabras de san Josemaría, la
castidad «es combate, pero no
renuncia; respondemos con una
afirmación gozosa, con una entrega
libre y alegre. Tu comportamiento no
ha de limitarse a esquivar la caída, la
ocasión. No ha de reducirse de
ninguna manera a una negación fría
y matemática. ¿Te has convencido de
que la castidad es una virtud y de
que, como tal, debe crecer y
perfeccionarse?»[2]. La castidad es
una afirmación gozosa, y siempre
puede crecer. Son dos ideas quizá
conocidas, pero no por eso
suficientemente comprendidas, hasta
el punto de que pueden generar
cierta perplejidad.

La idea de la castidad como
afirmación contrasta con la de quien
pone un excesivo énfasis en el no,
como si la virtud consistiera
precisamente en no hacer, no pensar,
no mirar, no querer. La castidad es,



en cambio, un sí al amor, porque es
el amor lo que la hace necesaria y le
confiere su sentido. Naturalmente, se
ha de decir no a ciertos actos o
actitudes que le son contrarios y que
toda persona sensata percibe
precisamente como negaciones del
amor, de por sí siempre total,
exclusivo y definitivo. Pero, a pesar
de requerir algunos no, la castidad es
una realidad eminentemente
positiva.

Supongamos una persona con un
buen conocimiento de la fe y de la
vida cristiana, sinceramente decidida
a ponerla en práctica; una persona
que quizá incluso ha transmitido a
otros esta visión positiva de la santa
pureza, porque comprende estos
razonamientos y los comparte. Es
posible que su experiencia práctica
de esta virtud no responda a la idea
de algo positivo que siempre puede
crecer: por un lado, porque no
necesita ejercer la pureza



constantemente; hay otros intereses
que normalmente están en primer
plano y que relegan la castidad al
cuarto o quinto lugar de sus
problemas, de modo que
habitualmente la castidad no parece
ser para él ni una afirmación ni una
negación. Por otro lado, porque
cuando en algunos períodos tiene
que luchar más intensamente para
vivirla, la siente precisamente como
una negación, y no como una
afirmación.

A esto se añade otra fuente de
perplejidad: puesto que es una
virtud, la castidad está llamada a
«crecer y perfeccionarse»[3]. De
nuevo, este buen cristiano podría
decirse: normalmente consigo evitar
actos, pensamientos, miradas
contrarias a la castidad, ¿no es de eso
de lo que se trata?, ¿no puedo decir
que tengo la virtud?, ¿qué más
debería hacer?, ¿en qué sentido



debería crecer y perfeccionarse en
mí la castidad?

En realidad, en el origen de estas
perplejidades se encuentra la idea,
bastante extendida, pero muy
reductiva, de que la virtud es
fundamentalmente un suplemento
de fuerza en la voluntad que nos
hace capaces de respetar unas
normas morales, incluso cuando
éstas se oponen a nuestra
inclinación.Si esta visión fuera
correcta, la virtud consistiría en la
capacidad de ignorar la afectividad,
de oponerse sistemáticamente a lo
que sentimos siempre que lo
requiera el respeto de esas normas.
Naturalmente, aquí hay una parte de
verdad, porque en la formación de la
virtud a menudo es necesario actuar
contra la inclinación afectiva. Sin
embargo, es muy importante no
olvidar que no es este el objetivo; se
trata solo de un paso que, si no va
seguido de otros, formará solamente



la capacidad de reprimirse, de decir 
no. Quien piensa así en las virtudes,
aunque pueda decir que la castidad
es una afirmación gozosa, en
realidad no ha terminado de
entenderlo, porque no consigue ver
lo que esto significa en la práctica.

Integración

La virtud, más que una capacidad de
oponerse a la inclinación, es la
formación de la inclinación misma.
La virtud consiste precisamente en
gozar, en disfrutar del bien, porque
ha crecido en nosotros una
connaturalidad afectiva, es decir,
una especie de complicidad con el
bien. Es precisamente en ese sentido
que llamamos templanza al orden en
la tendencia natural al placer. Si el
placer fuese malo, ordenarlo
significaría anularlo. Pero el placer
es bueno, y nuestra naturaleza tiende
hacia él. Sin embargo, que sea bueno
en principio no significa que lo sea



en todos los casos: el objeto de una
tendencia puede no ser bueno para
la persona en un caso concreto. Por
eso nos interesa ordenar nuestra
inclinación al placer. Si lo
conseguimos la habremos convertido
en uno de nuestros mejores aliados
para hacer el bien; si no, será un gran
enemigo que puede destruirnos,
análogamente a como el agua, que
quita la sed, hidrata el cuerpo y hace
crecer las plantas... también puede
ser tsunami, inundación,
destrucción.

¿En qué consiste ordenar esa
tendencia? Desde luego, no en hacer
desaparecer la atracción del placer,
cosa por otra parte imposible.
Tampoco en ignorarla, o en vivir
como si no existiera; ni siquiera en
reprimirla. Ordenar la tendencia al
placer significa integrarla en el bien
de la persona[4]: conferir unidad a
nuestros deseos, de modo que sean
progresivamente acordes con



nuestra identidad y la refuercen. Un
corazón impuro es un corazón
fragmentado, sin rumbo; un corazón
puro, en cambio, es un corazón
unificado, con una dirección en la
vida.

¿Cómo se puede llegar a realizar
esto? Las tendencias humanas son
modos de percibir el bien: cada una
de ellas nos presenta como
conveniente lo que la satisface.
Decimos que tenemos tendencia al
placer porque frente a algo que
puede producirlo experimentamos
atracción: aquello se presenta a
nuestros ojos como conveniente. Sin
embargo, lo que es bueno para la
tendencia puede no serlo para la
persona. Un pastel puede atraerme
porque es agradable comerlo, pero
tal vez no convenga a mi salud (por
ejemplo, porque soy diabético), a mi
forma física (estoy tratando de
adelgazar) o a mi relación con los
demás (pertenece a otra persona).



Cada tendencia tiene su propio punto
de vista, valora la realidad desde su
propia perspectiva y no puede
hacerlo desde otra. La razón es la
única facultad que puede adoptar
todos los puntos de vista e
integrarlos[5], identificando el bien de
la persona y no solo el bien de una
tendencia concreta o de un aspecto
particular de la vida. La razón
escucha lo que cada tendencia tiene
que decir, evalúa todas estas voces
en conjunto, y juzga si una acción es
buena para la persona.

La razón no es fría: es apasionada,
está condicionada por las tendencias
o pasiones. Si una tendencia habla
mucho más fuerte que las otras,
puede confundirla. De ahí la
importancia de que las tendencias
estén bien formadas (bien
templadas). Así, en vez de obstáculo,
serán un apoyo para el juicio de la
razón. Por supuesto, esta integración
en torno a la razón requiere que el



sentido de la tendencia sea
comprendido y respetado, y que se
actúe de modo que ese respeto cale
en nuestra afectividad. La gula, por
ejemplo, revela que no se ha
comprendido —al menos de modo
práctico, que influya en el
comportamiento— el sentido de la
necesidad de comer; es decir, no se
ha asimilado aún a fondo la manera
en que el placer de comer contribuye
al bien integral de la persona. Algo
similar puede decirse de la castidad,
y de cualquier otra virtud.

Un mundo interior

Escuchemos el consejo de san
Josemaría en un brevísimo punto de 
Camino: «¿Para qué has de mirar, si
“tu mundo” lo llevas dentro de ti?»[6].
Es cierto: si uno lleva un mundo
dentro de sí —un mundo hecho de
cosas grandes, divinas y humanas—,
la mirada, la acción, el pensamiento
contra la castidad pueden tener una



cierta fuerza de atracción, pero serán
mucho más fáciles de combatir,
porque serán percibidos como una
amenaza a la armonía del propio
mundo interior.

Podríamos incluso decir que la
castidad se refiere a la sexualidad
solo secundariamente.
Principalmente tiene que ver con la
apertura de nuestro mundo interior
—de nuestro corazón— a las cosas
grandes, con la capacidad de
percibir, de aspirar y de gozar con lo
que es capaz de llenar el corazón
humano. Por eso, decía también san
Josemaría: «no me ha gustado nunca
hablar de impureza. Yo quiero
considerar los frutos de la templanza.
(...) Al vivir así —con sacrificio— [el
hombre] se libra de muchas
esclavitudes y logra, en lo íntimo de su
corazón, saborear todo el amor de
Dios (...); se está en condiciones de
preocuparse de los demás, de



compartir lo propio con todos, de
dedicarse a tareas grandes»[7].

La persona casta es capaz de
conectar afectivamente y disfrutar
con todo lo hermoso, lo noble, lo
genuinamente divertido. Su mirada
no es posesiva, sino agradecida: deja
ser al otro; no permite que se
empañe, que se despersonalice la
relación que lo une con cada cosa y
con cada persona. Quien no es casto
tiene una mirada baja; una mirada
que no es capaz de recibir, sino solo
de exigir prestaciones. En realidad,
no es capaz de gozar de las pequeñas
cosas de la vida y de las relaciones
personales; no es capaz de estar
verdaderamente con los demás. Las
cosas delicadas que otros aprecian a
este le parecen insípidas; no le dicen
nada, porque necesita emociones
fuertes para reaccionar y
experimentar algo positivo y
agradable.



Se entiende así que quien vive la
castidad como afirmación gozosa no
necesite por lo general de un
esfuerzo extraordinario de la
voluntad para contener el impulso
sexual desordenado: su mundo
interior, tejido de realidades valiosas
y relaciones verdaderas, contrasta
fuertemente con él y lo rechaza. Y al
vivir así, se siente grandiosamente
libre, porque hace lo que le gusta. En
cambio, el lujurioso, el incontinente
o incluso el meramente continente, si
lograsen hacerlo, se sentirían
reprimidos: como si les faltase algo.

Para santo Tomás de Aquino el
lujurioso, el incontinente, el
continente y el casto son cuatro
figuras distintas[8]. El casto y el
lujurioso poseen uno la virtud y el
otro el vicio. El incontinente, sin
llegar a tener establecido el vicio, no
vive rectamente. Y el continente,
como indica el término, se contiene:
no peca contra la castidad, pero



tampoco posee la virtud: ante una
tentación se limita a reprimir el
impulso, sin llegar a gozar en el bien.
Es el caso, por ejemplo, de quien no
quiere mirar, pero desearía que
fuese inevitable ver. Simplemente
salta obstáculos que desearía no
tener que saltar y, al hacerlo no se
plantea formar su interioridad para
configurarla con el bien. Esta
situación puede ser un paso adelante
para quien viene de más lejos, pero
esa persona todavía habrá de
recorrer un camino hasta formar la
virtud. Quien no se aparta
decididamente de la frontera,
aunque consiga no pecar, nunca
pasará de ser continente, no llegará a
gozar de la virtud y a verla como una
afirmación gozosa.

Verán a Dios en todo

«Bienaventurados los limpios de
corazón, porque verán a Dios» (Mt
5,8). Quizá Jesús no quiere decir que



a los impuros de corazón se les
prohibirá ver a Dios, sino más bien
que no conseguirán ver nada allí
donde los de corazón limpio
percibirán una belleza indescriptible,
llena de matices, que satisface todas
las aspiraciones de su corazón. Esto
es de hecho lo que sucede aquí abajo:
los virtuosos son capaces de
encontrar a Dios en cada persona, en
cada situación ordinaria de la vida,
mientras que los que no lo son, no
sienten su presencia o la encuentran
incómoda y desagradable, limitadora
de su libertad.

La virtud, así entendida, como
creación de un mundo interior bello,
de una connaturalidad afectiva que
nos hace gozar haciendo el bien, es
una respuesta a las perplejidades
mencionadas más arriba. En efecto,
si el esfuerzo por formar la santa
pureza no pretende solo negarse a
los actos desordenados, sino también
y sobre todo constituir un mundo



interior lleno de realidades valiosas,
sobrenaturales y humanas, se
comprende bien que esta virtud
crezca y se forme no solo cuando se
ha de vencer una tentación, sino
también cuando nuestra atención se
dirige a todo lo que hay de valioso y
bello en la realidad, aunque de por sí
no tenga nada que ver con la
sexualidad. La castidad no es solo
una virtud para los momentos de
combate: no es solo para las
tentaciones, sino que es una virtud
de la atención, de aquello a lo que
nuestro corazón atiende. También se
comprende así que esa delicadeza
interior, esa apertura a la grandeza,
no tiene límites y siempre puede
crecer.

Los medios son muchos

¿Cómo formar ese mundo interior?
Desde luego, es necesario evitar lo
que pueda perturbarlo, procurando
que la vista y la imaginación no se



dispersen o se enturbien, poniendo
ciertos frenos a la curiosidad, y
también evitando caer en el ocio, esa
actitud pasiva de quien cede el
dominio de sus decisiones a los
acontecimientos. Porque navegar sin
objetivo, dejándose llevar por el
viento que sopla, es un modo muy
fácil de perderse y terminar en un
lugar al hubiéramos preferido no
llegar.

También conviene crecer en
fortaleza, porque sin ella es muy
difícil mantener el rumbo en medio
de las olas: la constancia en las
pequeñas mortificaciones en el
trabajo, en la relación con los demás,
en los gustos, fortalece el corazón. Y
la sinceridad: tener la sencillez de
hablar de lo que nos pasa por dentro
es un modo muy eficaz de oxigenar
nuestro corazón, y de impedir que se
intoxique con afectos que son
demasiado pequeños para él.



Son también muy importantes otros
medios que dirigen la mirada del
alma hacia lo sobrenatural o
humanamente valioso: la devoción
eucarística, el cariño a la Madre de
Dios, la oración y el tono habitual de
relación personal con el Señor. Las
amistades y todas las relaciones
humanas nobles cumplen también
este papel: mientras que aislarse o
encerrarse en uno mismo es fuente
fácil de infecciones, la dedicación
sincera a los demás mantiene el
corazón en buena salud.

Además, es muy conveniente formar
intereses culturales de valor,
especialmente la buena literatura, el
buen cine, la música, etc., que
ayudan a desarrollar la sensibilidad
estética y el sentido de la belleza.
Quien disfruta únicamente con
películas, lecturas, planes o vídeos de
alta intensidad, quien se acostumbra
a vivir solo de emociones banales,
precisará de un esfuerzo notable



para controlarse cuando esas
emociones entren en la esfera sexual.
Y si lo consigue lo experimentará, en
el mejor de los casos, como
represión, como negación. Es mucho
más bonito, y más eficaz, crear un
clima interior limpio, luminoso,
afirmativo. Nuestro corazón no ha
sido hecho para menos: disfrutar de
la belleza de Dios ya en esta vida, y
por toda la eternidad.

[1] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
208.

[2] Amigos de Dios, n. 182.

[3] Ibíd.

[4] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2337: «La castidad significa la
integración lograda de la sexualidad
en la persona, y por ello en la unidad



interior del hombre en su ser
corporal y espiritual».

[5] Cfr. Santo Tomás de Aquino, Suma
de teología, I-II, q. 17, a. 1, ad 2.

[6] San Josemaría, Camino, n. 184.

[7] Amigos de Dios, n. 84

[8] Cfr. Suma de teología, II-II, qq.
151-156.

Julio Diéguez

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/muy-humanos-
muy-divinos-xiii-con-todo-el-corazon/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/muy-humanos-muy-divinos-xiii-con-todo-el-corazon/
https://opusdei.org/es-es/article/muy-humanos-muy-divinos-xiii-con-todo-el-corazon/
https://opusdei.org/es-es/article/muy-humanos-muy-divinos-xiii-con-todo-el-corazon/

	Muy humanos, muy divinos (XIII): Con todo el corazón
	Perplejidades
	Integración
	Un mundo interior
	Verán a Dios en todo
	Los medios son muchos


