
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (X): Te
seguiré adonde
vayas

La virtud de la fortaleza nos
permite seguir a Jesús sin
depender de las condiciones
cambiantes de nuestra vida y
de nuestro entorno.

26/12/2021

Desde el umbral de la puerta, en la
casa de Simón, Jesús acaba de curar a
muchos enfermos, además de
expulsar a otros tantos demonios. Es



hora de cruzar a la otra orilla del
lago cuando se acerca un escriba,
deslumbrado quizá por todos esos
prodigios, y le dice: «Maestro, te
seguiré adonde vayas» (Mt 8,19).
¿Qué intenciones se movían en el
fondo del corazón de este hombre?
¿Hasta qué punto se hacía cargo de lo
que suponía seguir al Maestro? Solo
sabemos lo que respondió Jesús: «Las
zorras tienen sus guaridas y los
pájaros del cielo sus nidos, pero el
Hijo del Hombre no tiene dónde
reclinar la cabeza» (Mt 8,20).

Aunque a primera vista estas puedan
parecer unas palabras duras, como
para desilusionar a cualquiera, todo
depende de lo que el escriba
estuviera buscando en Cristo. Los
apóstoles seguramente escucharon
respuestas similares y, más que una
advertencia o un freno, descubrieron
en ellas una invitación. Así se
comprende, por ejemplo, que Pedro,
Juan y Santiago dejaran «todas las



cosas» cuando Jesús los llamó al
acabar la jornada de trabajo (cfr. Lc
5,11), o que Mateo hiciera lo mismo
cuando el Señor lo fue a buscar
mientras cobraba impuestos (cfr. Lc
5,18). Los apóstoles perciben que,
aunque no tener «dónde reclinar la
cabeza» puede suponer mucho
sacrificio, cualquier cosa es poco al
lado de una vida junto a Jesús.

El Señor, pues, habla fuerte, porque
no quiere que este hombre se
engañe, pensando quizá que abraza
un proyecto de fantasía, en el que
todo irá siempre viento en popa.
Porque en el camino junto a Jesús,
muchas veces las dificultades –el
cansancio, los defectos propios o
ajenos, las incomprensiones, los
malentendidos– pesan más de lo que
nos gustaría. Y es entonces cuando la
virtud de la fortaleza, elevada por la
gracia divina, se revela decisiva: nos
da las armas para que nuestro deseo



de seguir a Jesús «adonde vaya» sea
más grande que cualquier obstáculo.

Una afectividad orientada siempre
a Dios

«La felicidad del Cielo es para los que
saben ser felices en la tierra»[1], solía
repetir san Josemaría. En nuestro día
a día hay muchas cosas que nos dan
alegría, pero también surgen
contrariedades que nos ponen a
prueba. Es lógico, en ese sentido, que
nuestra felicidad en la tierra tenga
mucho que ver con aprender a
encajar esos momentos complicados,
los días en los que casi nada sale
como lo habíamos planificado. La
fortaleza tiene que ver con eso,
porque transforma los obstáculos en
oportunidades para volver a orientar
nuestros deseos más profundos, una
y otra vez, hacia la dirección
correcta: hacia Dios. La fortaleza
modela nuestra afectividad para que 
se deje afectar más por Dios que por



las circunstancias personales o
externas, que siempre pueden
cambiar.

Hay cosas innecesarias para ser
felices que a veces quizá se nos
presentan como imprescindibles.
Esto puede suceder con ciertas
comodidades que hoy son casi
moneda común, pero también con
otras necesidades que nos podemos
haber creado, casi sin darnos cuenta.
Aparte de tomar conciencia de esas
dependencias, queremos ser lo
suficientemente libres para que las
circunstancias externas no tomen las
decisiones por nosotros: que un
momento incómodo no nos robe la
sonrisa, que el cansancio no nos
venza tan rápidamente, o que
seamos capaces de renunciar a un
gusto personal en favor de otra
persona. La fortaleza nos hace
menos dependientes de todo lo que
no es el amor de Dios, de modo que
estemos contentos entre todo tipo de



gente, en cualquier sitio, y
dedicándonos a cualquier tarea. 

Así, cuando las multitudes querían
proclamarlo rey, entusiasmados con
sus milagros, Jesús «no se dejó
engañar por el triunfalismo: era
libre. Como en el desierto, cuando
rechaza las tentaciones de Satanás
porque era libre, y su libertad era
seguir la voluntad del Padre (…).
Pensemos hoy en nuestra libertad
(…). ¿Soy libre? ¿O, por el contrario,
soy esclavo de mis pasiones, de mis
ambiciones, de las riquezas, de la
moda?»[2]. San Pablo nos transmite su
experiencia: «He aprendido a
contentarme con lo que tengo: he
aprendido a vivir en la pobreza, he
aprendido a vivir en la abundancia,
estoy acostumbrado a todo en todo
lugar, a la hartura y a la escasez, a la
riqueza y a la pobreza. Todo lo puedo
en Aquel que me conforta» (Fil 4,11).
Para él nada es un obstáculo en su
camino hacia lo que verdaderamente



quiere: amar a Dios con todo su
corazón.

El bien mayor es en ocasiones el
menos evidente

Basta una mirada realista al mundo
para reconocer la necesidad de la
fortaleza. Notamos que las
circunstancias, positivas o adversas,
influyen en nosotros. Nos damos
cuenta de la necesidad de sobrellevar
ciertos periodos difíciles sin
abatirnos ni perder la serenidad.
Además, sabemos por experiencia
propia que las cosas valiosas
requieren esfuerzo y paciencia:
desde sacar adelante unos estudios o
vencer un defecto del propio
carácter, hasta cultivar relaciones
profundas con otras personas, o
crecer en amistad con Dios. Sin
embargo, a pesar de que el sentido
común nos muestra esto con
claridad, no es infrecuente que en
algún punto del razonamiento se



tuerza el camino, y que nos
quedemos con una visión estrecha de
la fortaleza: como si fuera tan solo
un fatigoso esfuerzo por ir a
contrapelo.

Y no, la fortaleza no consiste en un
gris ejercicio de la voluntad por
superarse, por no quejarse, por
negarse o por resistir ante lo que no
queremos o no entendemos. Verla de
esta manera acaba por agotar a
cualquiera. Ser fuertes consiste, más
bien, en robustecer nuestras
convicciones, en renovar siempre el
amor que nos mueve, en hacer
brillar con mayor fuerza en nosotros
los bienes más auténticos. Entonces
elegiremos cada vez con más
facilidad, incluso con gusto, lo que
verdaderamente queremos, esa
«mejor parte» de la que habla Jesús
(cfr. Lc 10,42).

Veámoslo con un ejemplo: quien
carece de fortaleza quizá no sea



capaz de evitar un comentario
brusco o de sonreír cuando se
encuentra cansado. En ese tipo de
situaciones, la fatiga es el motivo que
pesa más en sus reacciones o en sus
decisiones, y le hace perder de vista
otros motivos por los que quizá
valdría la pena esforzarse. En
cambio, quien ha hecho crecer en sí
la fortaleza no solo puede
sobreponerse al cansancio, sino que
lo hace porque percibe el bien que
eso le reporta, tanto a él como a los
demás, e incluso descubre ahí un
camino para amar a Dios. Solo de
este modo, acciones como privarse
de un pequeño gusto, levantarse a
una hora fija, evitar una queja o
hacer un favor que espontáneamente
no realizaríamos, se transforman en
un modo de educarnos en la
percepción de un bien mayor pero
quizá menos evidente, al menos al
principio.



Este proceso, del que podríamos ver
solo el desafío que significa
sobreponerse a uno mismo, termina
de hecho haciéndonos más libres, ya
que nuestra alegría y nuestra paz
dependerá más de lo que
verdaderamente queremos, y menos
de pequeñas tiranías del momento,
ya sean externas o internas. En la
lucha por ganar en fortaleza se trata
precisamente de explorar esos
ángulos muertos que nos impiden
ver algunos aspectos del bien,
simplemente porque suponen
esfuerzo. Quien aprende a vivir con
fortaleza podrá perseverar en el bien
cuando las buenas decisiones no
sean las más atractivas. Ser fuerte es
la actitud propia de quien percibe el
valor real de las cosas.

Moverse con soltura en la realidad

Cuando escuchamos a Jesús decir al
escriba que «no tiene dónde reclinar
la cabeza», podríamos pensar



también que está queriendo ponerlo
a prueba: «seguirme no es cosa fácil,
¿estás seguro que quieres hacerlo?».
Sin embargo, encontramos otros
pasajes del Evangelio en los que el
Señor se expresa de manera similar,
y no lo hace a modo de advertencia,
sino —lo hemos visto con la llamada
de varios de los apóstoles— de
invitación: «Si alguno quiere venir
detrás de mí, que se niegue a sí
mismo, que tome su cruz cada día, y
que me siga» (Lc 9,23); «Entrad por la
puerta angosta, porque amplia es la
puerta y ancho el camino que
conduce a la perdición» (Mt 7,13). En
ningún caso se trata de llamadas a
un sufrimiento sin sentido, sino al
desarrollo de una libertad grande: a
hacer crecer en nosotros, poco a
poco, una disposición del corazón
que sea capaz de amar hasta el
extremo, como él mismo lo hizo.

«Lo que se necesita para conseguir la
felicidad, no es una vida cómoda, sino



un corazón enamorado»[3].El camino
del cristiano es exigente porque
requiere un amor cada vez más
hondo; y, como dice aquella vieja
canción, «corazón que no quiera
sufrir dolores, pase la vida entera
libre de amores»[4]. La vida de Jesús
nos muestra cómo debemos
relacionarnos con la adversidad o
con el dolor. Su fortaleza no es la de
quien construye muros a su
alrededor, ni la de quien se cubre
con una armadura para evitar las
heridas, o para que la realidad no le
afecte. A base de muros y de
armaduras, en realidad, la
resistencia no pasa a ser parte de
nuestra personalidad; estos recursos
más bien impiden el contacto, la
relación con la realidad. Su rigidez
imposibilita moverse con soltura.

La fortaleza de Jesús, en cambio,
dialoga constantemente con lo que lo
rodea. Jesús no acepta el dolor
solamente porque resulta arduo, o



bien por demostrarse o por
demostrarnos algo. En realidad,
simplemente lo asume cuando es
necesario, sin permitir que lo
desarme. Ve en las dificultades un
sentido que da motivos y
profundidad a lo que está viviendo,
en lugar de volverlo todo absurdo. Y
eso es amar al mundo
apasionadamente en su sentido más
pleno. Amar al mundo significa tener
la capacidad de poder relacionarse
con él en toda su riqueza, también
con el valor oculto de lo imperfecto,
en las situaciones de la vida, en
nosotros mismos, en los demás. Si
buscamos la fortaleza de Cristo
seremos personas más sensibles y
profundas, más metidas de lleno en
la realidad, más capaces de
encontrar a Dios en todo. Personas,
en definitiva, más contemplativas.

Paciencia para llegar hasta el fin



«Nos gloriamos en la esperanza de la
gloria de Dios», escribe san Pablo.
«Más aún; nos gloriamos hasta en las
tribulaciones, sabiendo que la
tribulación engendra la paciencia; la
paciencia, virtud probada; la virtud
probada, esperanza, y la esperanza no
falla, porque el amor de Dios ha sido
derramado en nuestros corazones por
el Espíritu Santo que nos ha sido
dado» (Rm 5,2-5). Cada sacrificio
libremente asumido, cada
contradicción acogida sin rebeldía,
cada vencimiento hecho por amor,
reafirma en nosotros la convicción
de que nuestra felicidad está en Dios,
más que en cualquier otra realidad.
La lucha cotidiana se convierte,
entonces, en una conquista
progresiva del bien verdadero, que
nos concede algo de la gloria futura a
la que aspiramos: la lucha se
convierte en un camino de
esperanza.



Buscar de manera habitual el bien
auténtico y oculto en nuestras
decisiones nos concede el ánimo para
no conformarnos con lo inmediato o
con lo efímero. Y eso genera
paciencia: empezamos a esperar más
y más en el amor que no falla, y que
da sentido a nuestros esfuerzos. Por
eso, el fuerte no desespera, no pierde
la serenidad ante un fracaso o
cuando los frutos del trabajo tardan
en verse. La paciencia no es ni
optimismo simplón ni resignación: es
la actitud del hombre libre, que ama
no solo por temporadas, sino que
lucha con los ojos puestos siempre en
el fin que le aguarda. La convicción
profunda de no querer conformarse
con menos que con la felicidad del
cielo puede sostener el necesario
combate cotidiano que permite
seguir a Jesús «adonde quiera que
vaya». Eso es la fortaleza. Un corazón
fuerte, que no pierde de vista el fin,
puede «luchar, por Amor, hasta el
último instante»[5].



[1] San Josemaría, Forja, n. 1005.

[2] Francisco, Homilía, 13-IV-2018.

[3] San Josemaría, Surco, n. 795.

[4] «A los árboles altos», canción
tradicional.

[5] San Josemaría, «Tiempo de
reparar», n. 4, en En diálogo con el
Señor, edición histórico-crítica.

Magdalena Oyarzún

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/muy-humanos-
muy-divinos-x-te-seguire-adonde-vayas/

(14/12/2025)

https://opusdei.org/es-es/article/muy-humanos-muy-divinos-x-te-seguire-adonde-vayas/
https://opusdei.org/es-es/article/muy-humanos-muy-divinos-x-te-seguire-adonde-vayas/
https://opusdei.org/es-es/article/muy-humanos-muy-divinos-x-te-seguire-adonde-vayas/

	Muy humanos, muy divinos (X): Te seguiré adonde vayas

