
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (III): Buscar
los sentimientos de
Cristo

En este tercer artículo nos
adentramos en el corazón de las
virtudes: qué son, cómo
orientan nuestra afectividad y
por qué nos hacen más libres.

15/06/2021

Llevaban ya varias preguntas,
lanzadas con la intención de hacer
tropezar a Jesús en su discurso. El
Señor las iba respondiendo, una a



una, sin impacientarse. Al final se
abre paso un escriba, sorprendido
por todo lo que ha escuchado.
Admirado por la enseñanza del
Maestro, plantea en público una
duda que lo inquietaba desde hace
tiempo: ¿Qué es lo más importante
en la vida? Él, que estaba
acostumbrado a cumplir
minuciosamente hasta las más
pequeñas prescripciones, a veces
quedaba confundido: no conseguía
saber qué era lo esencial entre todo
lo que hacía. De modo que se lanza
con su pregunta: «¿Cuál es el
primero de todos los
mandamientos?» (Mc 12,28). Jesús
quiere desenredar el interior de este
hombre, que busca sinceramente ser
feliz, y se sirve de unas palabras de la
Escritura que tienen la fisonomía del
lenguaje de los enamorados:
«Amarás al Señor tu Dios con todo tu
corazón y con toda tu alma y con
toda tu mente y con todas tus
fuerzas» (Mc 12,30).



Jesús quiere hacernos entender que
la vida de quienes creen en Dios «no
puede reducirse a una obediencia
ansiosa y forzada, sino que debe
tener como principio el amor»[1].
Querer con corazón, mente, alma y
fuerzas. Pero, ¿cómo conseguirlo?
San Pablo señalaba el camino a los
filipenses: «Tened entre vosotros los
mismos sentimientos que tuvo
Cristo» (Flp 2,5); sentir y reaccionar
ante todo –personas,
acontecimientos, situaciones– como
Jesús. Desde los sentimientos de
Cristo se superan las divisiones
interiores que ponen en jaque la
estabilidad del amor. Si, además de
seguir los pasos y las palabras del
Señor, buscamos sentir como él,
daremos con esa sencillez y felicidad
que ansiaba el escriba.

La importancia del mundo interior

El Catecismo de la Iglesia nos dice
que las pasiones, los sentimientos,



«son componentes naturales del
psiquismo humano, constituyen el
lugar de paso y aseguran el vínculo
entre la vida sensible y la vida del
espíritu»[2]; están presentes en la
vida de todos los hombres y, por
tanto, también lo estuvieron en la
vida de Cristo. Sabemos, en efecto,
que Jesús lloró ante la tumba de su
amigo Lázaro (cfr. Jn 11,35) o que
reaccionó con firmeza ante los
traficantes que habían convertido el
Templo de Jerusalén en un mercado
(cfr. Jn 2,3-17). También lo vemos
llenarse de alegría al ver cómo los
sencillos acogen el Evangelio (Mt
11,25).

Para comprender bien este ámbito de
nuestra afectividad, primero
tenemos que distinguir entre
nuestras acciones, por una parte, y
nuestros sentimientos o pasiones, por
otra; o, dicho de otro modo, entre lo
que hacemos y lo que nos pasa.
Decimos que actuamos cuando



proyectamos y realizamos algo por
propia iniciativa: por ejemplo,
cuando decidimos ponernos a
estudiar o ir a visitar a un amigo
enfermo. Otras veces, en cambio, nos
podemos ver sorprendidos por una
reacción imprevista ante una
situación: ira ante una palabra que
consideramos ofensiva, tristeza ante
el fallecimiento inesperado de una
persona querida, o envidia ante algo
valioso que quisiéramos tener. Estos
fenómenos anímicos que se
producen sin que lo decidamos se
llaman sentimientos o pasiones.

Precisamente porque los
sentimientos no son elegidos por
nosotros, no constituyen ni un mérito
ni un pecado. Esto no quiere decir,
sin embargo, que sean siempre
neutros, ya que «reciben calificación
moral en la medida en que dependen
de la razón y de la voluntad»[3]; es
decir, en la medida en que se los
busca activamente o se consiente en



ellos, acogiéndolos. La
espontaneidad con que se dan en
nosotros tampoco implica que
carezcan de importancia para la vida
cristiana, porque de hecho sucede
todo lo contrario: los sentimientos
suponen un juicio preliminar del
evento ante el que surgen y sugieren
una línea de conducta posterior. Y
podemos moldearlos paulatinamente
para que se ajusten cada vez más a lo
que de verdad queremos.

Por ejemplo, ante un evento que se
nos presenta como bueno, surge una
pasión como la alegría o el
entusiasmo que, a su vez, sugiere
acciones como aplaudir la situación o
acercarse a una persona. Por otro
lado, ante un evento que se nos
presenta como malo, surge una
pasión como la ira o la tristeza que, a
su vez, sugieren acciones como el
reproche o el distanciamiento.
Lógicamente, hay ocasiones en las
que una situación no se deberá



aplaudir, a pesar de que el juicio
preliminar de nuestros sentimientos
sea positivo; o también habrá
ocasiones en que veamos una ofensa
donde no la hay, y sería un error
reaccionar con un comportamiento
de censura. Se puede decir, por eso,
que cuando las pasiones entrañan un
juicio verdadero son una ayuda para
la vida cristiana, porque posibilitan
hacer el bien de modo espontáneo, y
en cambio cuando tienen como raíz
un juicio falso, la obstaculizan.

Por supuesto, quien experimenta
pasiones basadas sobre percepciones
equivocadas de la realidad puede,
todavía, actuar bien, resistiendo con
esfuerzo a ese sentimiento. Pero no
se puede ir toda la vida cuesta arriba,
luchando continuamente contra los
embates de las malas pasiones,
haciendo lo que no apetece hacer, o
rechazando siempre aquello hacia lo
que se inclina la afectividad. Una
lucha sostenida contra los propios



sentimientos puede llevar fácilmente
al desánimo o al agotamiento. Si no
se logra educar ese mundo interior,
al final resulta difícil discernir lo que
es bueno de lo que es malo, porque
se oscurece la mente y con
frecuencia se cederá fácilmente ante
los sentimientos tal como vienen, sin
sopesarlos.

La educación de la afectividad

«Educar es introducir en la vida, y la
grandeza de la vida es iniciar
procesos. ¡Enseñar a los jóvenes a
iniciar procesos y no a ocupar
espacios!»[4]. Así respondía en una
ocasión el Papa a una profesora, en
un encuentro con la comunidad
educativa de un colegio. Esta
recomendación rige también para la
formación de la afectividad, que no
se propone simplemente contener las
malas pasiones o bloquear ciertos
comportamientos, sino dar forma,
poco a poco, al mundo de los



sentimientos, para que los
movimientos que surgen
espontáneamente en nosotros nos
ayuden a hacer el bien de modo
rápido y natural. Educar los
sentimientos es iniciar un proceso
que nos llevará a acoger mejor la
gracia de Dios y, así, a identificarnos
con Jesús. La afectividad ordenada
permite que nos guste hacer lo que
es bueno; permite que lo que nos da
la gana hacer coincida, casi siempre,
con lo que agrada a Dios.

Para educar los sentimientos es
necesario comprenderlos, saber por
qué surgen. Hemos sido creados con
una inclinación natural hacia lo que
es bueno para nosotros: el instinto de
supervivencia, la tendencia sexual, el
deseo de conocimiento, la necesidad
de trabajar y de tener amigos, la
exigencia razonable de
reconocimiento y respeto por parte
de quienes nos rodean, la búsqueda
de sentido y de la trascendencia, etc.



Todas esas inclinaciones naturales
son como una fuerza que sale de
nosotros en búsqueda de lo que
necesitamos. Cuando la tendencia
encuentra satisfacción, se produce
una resonancia interior positiva, que
es un sentimiento: alegría, gratitud,
serenidad… Pero cuando la
tendencia se ve frustrada, surge un
sentimiento negativo: enfado,
confusión, pesimismo…

Sin embargo, hay dos factores que
deforman el mundo de los
sentimientos y que obstaculizan el
funcionamiento armónico de nuestra
alma. El primero es el desorden que
el pecado ha producido en el sistema
de las tendencias: la gracia de la
justificación en Cristo elimina la
culpa, pero no nos ha devuelto
inmediatamente la integridad de los
deseos: se trata de un camino a
realizar progresivamente. El segundo
factor varía de unas personas a otras:
en función de la educación recibida,



del ambiente social, y de los pecados
personales, el organismo de nuestras
tendencias puede deformarse
ulteriormente. Para corregir este
desorden y evitar que surjan
sentimientos negativos, tendremos
que descender hasta el estrato más
profundo de la personalidad y
ordenarlo hacia el bien. Y esto se
consigue mediante las virtudes.

Qué son las virtudes

A principios del siglo XIV, Giotto llenó
de frescos el interior de una capilla
de Padua que es hoy considerada una
de las más importantes obras de arte
del mundo. En los laterales, cada
pintura presenta una escena de la
vida de Jesús y de María, desde la
Anunciación hasta la Ascensión.
Todas convergen en la pared del
fondo, que representa el fin de los
tiempos: la escena del Juicio Final,
con los bienaventurados a la derecha
de Cristo y los condenados a su



izquierda. Pero aún hay algo más: las
paredes laterales, en la parte
inferior, la zona más cercana al
espectador, recogen dos series de
siete imágenes que no pertenecen
propiamente a la historia de la
salvación: se trata de
personificaciones de siete virtudes y
siete vicios. En esta sucesión de
imágenes, que también se dirigen
hacia uno y otro lado del Señor en
majestad, el artista parece haber
querido representar la colaboración
humana en esa historia divina:
nuestra posibilidad de facilitar o de
dificultar la obra de la gracia.

En ese sentido, notaba una vez san
Josemaría, hay muchas personas que
«quizá no han tenido ocasión de
escuchar la palabra divina o que la
han olvidado. Pero sus disposiciones
son humanamente sinceras, leales,
compasivas, honradas. Y yo me
atrevo a afirmar que quien reúne
esas condiciones está a punto de ser



generoso con Dios, porque las
virtudes humanas componen el
fundamento de las
sobrenaturales»[5].

Pero, ¿qué son las virtudes? ¿Se las
puede poseer, como tomamos algo
con la mano, vestimos un traje o
calzamos unos zapatos? En cierto
modo sí: la inteligencia y la voluntad,
que son nuestras facultades
espirituales, y también los apetitos
sensibles, tienen capacidad de
poseer. Aunque no se trata de objetos
materiales, sí son cualidades que,
cuando se estabilizan, se llaman
hábitos buenos o virtudes. Estas
cualidades no son visibles como las
formas y los colores, pero fácilmente
se advierte su presencia en una
persona. Por ejemplo, un matemático
hace con facilidad operaciones y
cálculos que no logra ni siquiera
entender quien no ha estudiado
matemáticas. El matemático posee
una ciencia, que es una virtud



intelectual. La persona templada, por
poner otro ejemplo, come y bebe lo
que es razonable sin gran esfuerzo
porque posee una virtud moral, que
es la templanza. Quien no es dueño
de ese hábito, solo con dificultad y
esfuerzo logrará limitarse a lo que es
razonable; y, al contrario, quien tiene
el vicio que se opone a la templanza,
la gula, fácilmente comerá más de lo
debido.

Las virtudes morales tienen tres
dimensiones fundamentales. La
primera es de carácter intelectual:
como las virtudes tienen que regular
una reacción, se presupone el
conocimiento de un estilo de vida, el
de quien sigue a Cristo. La virtud de
la pobreza, por ejemplo, presupone
el conocimiento del papel que los
bienes económicos tienen en la vida
de un cristiano. La segunda
dimensión de las virtudes es su
naturaleza afectiva: se introducen en
las tendencias que se dirigen hacia



cada bien concreto, modificándolas
poco a poco y haciendo que su
movimiento espontáneo se conforme
al estilo de vida cristiano. Esto se
consigue mediante la repetición de
actos que sean a la vez libres,
conformes a lo que es virtuoso, y
realizados precisamente porque son
buenos. Actos que parecen buenos
pero que se realizasen por temor,
conveniencia, o por otros motivos
ajenos al bien, no lograrán hacer
virtuosas las tendencias humanas,
porque no modelarán la afectividad.
La tercera dimensión de las virtudes,
en fin, es que generan una
predisposición para el bien: el
virtuoso tiene especial facilidad y
agudeza para distinguir el bien del
mal, incluso en situaciones complejas
o imprevistas.

Las virtudes nos liberan

Al presentarse como el buen pastor,
imagen que en sus oyentes evocaba



la llegada del salvador del pueblo,
Jesús dice: «Yo he venido para que
tengan vida y la tengan en
abundancia» (Jn 10,10). Esa vida
abundante y plena nos la da la gracia
de Dios, apoyada en nuestros anhelos
por descubrir y tomar lo mejor de lo
que nos rodea. Por eso, poseer estos
hábitos nos hace más libres; nos
convierte poco a poco en personas
más flexibles, que saben descubrir la
manera de hacer el bien en
situaciones muy distintas. Las
virtudes nos liberan porque nos
permiten elegir entre los distintos
bienes que se nos presentan. Los
vicios, en cambio, son rígidos, porque
generan automatismos, reacciones
que son difíciles de abandonar.

La identificación con Cristo, hacia la
que nos mueve el Espíritu Santo,
pasa por adquirir y consolidar las
virtudes que Jesús enseñó: tanto las
teologales como las morales. Nos
hemos detenido en las segundas, que



reordenan el mundo interior de los
sentimientos, tan importantes para la
vida cristiana. Sin embargo, el motor
y la raíz de todas estas virtudes es la
caridad. Sin ella, todo el resto se
vería como un peso que oprime la
libertad. Cuando uno desea vivir
sinceramente para la gloria del
Padre, como vivió Cristo, ese amor
guía suavemente las elecciones, de
modo que sean cada vez más
parecidas a las de Jesús. El
mandamiento con el que Jesús
respondió al escriba –amar a Dios
con todo el corazón y con todas las
fuerzas– no entiende de obediencias
forzadas: necesita hijos que
emprenden una tarea gustosa,
porque sienten como siente Jesús.

Ángel Rodríguez Luño

[1] Francisco, Ángelus, 25-X-2020.



[2] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1764.

[3] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1767.

[4] Francisco, Discurso, 6-IV-2019.

[5] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
74.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/muy-humanos-
muy-divinos-iii-buscar-los-sentimiento/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/muy-humanos-muy-divinos-iii-buscar-los-sentimiento/
https://opusdei.org/es-es/article/muy-humanos-muy-divinos-iii-buscar-los-sentimiento/
https://opusdei.org/es-es/article/muy-humanos-muy-divinos-iii-buscar-los-sentimiento/

	Muy humanos, muy divinos (III): Buscar los sentimientos de Cristo

