
opusdei.org

Mujer e Iglesia, un
binomio posible

Isabel Sánchez escribe este
artículo en El Mundo, en el que
reflexiona sobre el papel que
debería jugar la mujer en el
seno de la Iglesia. Comparte con
el Papa Francisco la idea de que
la mujer debe ser 'valorizada',
no 'clericalizada'.

22/09/2020

El Mundo Mujer e Iglesia, un
binomio posible (Descarga en PDF)

https://www.elmundo.es/opinion/2020/09/22/5f68928221efa003588b4660.html
https://www.elmundo.es/opinion/2020/09/22/5f68928221efa003588b4660.html
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/200922-El%20Mundo-Mujer%20e%20Iglesia-Isabel%20Sanchez20200922-095257.pdf


EL 18 de mayo de 2019 me
encontraba en Madrid para
participar en la ceremonia de
beatificación de Guadalupe Ortiz de
Landázuri, química, la primera
mujer –de hecho, el primer laico– del
Opus Dei en ser elevada a los altares.
Al día siguiente, este periódico 
publicó una conversación que
mantuve con la periodista Irene
Hernández Velasco. En respuesta a
sus preguntas, hablamos de la nueva
beata, de mi trabajo en el consejo de
mujeres que asesora al Prelado del
Opus Dei, del lugar de la mujer en la
Iglesia o de cómo se entiende hoy el
servicio.

Con motivo de esa entrevista, la
editorial Planeta me contactó con
una propuesta inesperada: escribir
un libro dirigido especialmente a la
mujer de hoy. Así nació Mujeres
Brújula en un bosque de retos, que ha
sido publicado recientemente por
Espasa.

https://www.elmundo.es/papel/cultura/2019/05/19/5cdd364cfc6c8326768b4608.html
https://www.elmundo.es/papel/cultura/2019/05/19/5cdd364cfc6c8326768b4608.html
https://www.elmundo.es/papel/cultura/2019/05/19/5cdd364cfc6c8326768b4608.html
https://www.planetadelibros.com/libro-mujeres-brujula-en-un-bosque-de-retos/317285
https://www.planetadelibros.com/libro-mujeres-brujula-en-un-bosque-de-retos/317285
https://www.planetadelibros.com/libro-mujeres-brujula-en-un-bosque-de-retos/317285
https://www.planetadelibros.com/libro-mujeres-brujula-en-un-bosque-de-retos/317285


Nuestro mundo se encuentra en una
encrucijada clave: en los últimos cien
años, las mujeres han ocupado un
puesto cada vez más preeminente en
la esfera pública y es el momento de
replantearse qué clase de sociedad
deseamos construir. Me parece
entender que la diatriba se
encuentra entre el descarte o el
cuidado. Por mi trabajo en Roma, a lo
largo de más de 25 años he conocido
a muchas mujeres de los cinco
continentes. Algunas pertenecen al
Opus Dei, como yo, y muchas otras
no. En todas ellas he descubierto
rasgos comunes: una escala de
valores basada en la primacía de la
persona, un patrimonio de siglos en
el cuidado que desean compartir, y
una capacidad de hacerse cargo de
forma integral de las situaciones.

Las mujeres representamos la mitad
de la población mundial, según datos
de las Naciones Unidas. Nuestra
presencia en los grandes debates o la



toma de decisiones no sólo enriquece
el diálogo, sino que es necesaria. Si
no contamos con voces femeninas, el
discurso es incompleto e insuficiente.
Pienso en la búsqueda conjunta de
soluciones para los retos globales que
enfrentamos en materia de
educación, paz, sostenibilidad o
salud –ahora en primer plano debido
a la pandemia de la Covid-19–, pero
también en el ámbito de la Iglesia.
Por otro lado, no sería justo por
nuestra parte privar al hombre del
lugar que le corresponde en el hogar
y la educación de los hijos. Celebro
como un gran logro de nuestro
tiempo su creciente protagonismo en
la casa, y lo veo como la solución a la
crisis de paternidad que atraviesa
nuestro mundo y que es el
argumento recurrente de muchas
novelas, películas o series de
televisión actuales.

El cristianismo representó una
revolución en su origen, al equiparar



la igual dignidad de todos los seres
humanos como hijos de Dios. Cristo
se rodeó también de discípulas –
María Magdalena, María de Cleofás,
Salomé o las hermanas Marta y
María de Betania– que lo
acompañaban en su ministerio y que
junto a él adquirieron una
autonomía de la que nunca antes
habían gozado. Basta pensar en el rol
fundamental que ejerce María de
Nazaret para la fe católica. Sin
embargo, a lo largo de la historia de
la Iglesia, la equidad entre varón-
mujer ha tardado en penetrar en las
estructuras y es una realidad todavía
mal comprendida. Es una realidad
que las figuras de grandes mujeres
que han brillado en el firmamento de
la Iglesia se cuentan con los dedos de
una mano: Teresa de Jesús, Catalina
de Siena, Hildegarda de Bingen,
Teresa de Calcuta o Edith Stein son
algunos de los ejemplos más
notables. Las que de forma anónima
–pero realmente significativa– han



contribuido a conservar y comunicar
el depósito de la fe, empezando por
la familia, Iglesia doméstica, son
muchas más.

Una buena parte de las acusaciones
de supuesto machismo que se dirigen
a la Iglesia quedarían resueltas si,
como insiste con frecuencia el Papa
Francisco, se combatiera la tentación
del clericalismo. Como afirma el
Romano Pontífice, las mujeres en la
Iglesia deben ser valorizadas, no
«clericalizadas». Un primer paso
puede centrarse en emprender un
proceso de discernimiento sobre qué
funciones están ligadas al sacerdocio
y cuáles pueden ser ejercidas por
todos los bautizados, para otorgar a
estos el protagonismo que les
corresponde en la vida y el gobierno
de la Iglesia. Hay encargos que se
han adherido a la función sacerdotal
como si fueran propios de este
ministerio, y realmente no lo son. El
sacerdocio no es un camino de



desarrollo de la dignidad o de poder.
Los curas están para servir a los
laicos.

La participación de la mujer es
seguramente uno de los desafíos más
importantes para la Iglesia en este
siglo XXI. En la primera Exhortación
Apostólica escrita por el Papa
Francisco, la Evangelii Gaudium,
sobre el anuncio del Evangelio en el
mundo actual, en el número 104
sostenía: «las reivindicaciones de los
legítimos derechos de las mujeres, a
partir de la firme convicción de que
varón y mujer tienen la misma
dignidad, plantean a la Iglesia
profundas preguntas que la desafían
y que no se pueden eludir
superficialmente».

La representatividad es una
herramienta de comunicación muy
valiosa para hacer visible este
cambio de mentalidad. El Papa ha
tenido recientemente algunos gestos



o decisiones que corroboran su deseo
de reconocer la contribución de la
mujer a la Iglesia, también desde
puestos directivos o estratégicos. Por
eso ha pensado en varias mujeres
para ocupar puestos de alto nivel de
gestión y responsabilidad. Entre
otras medidas, el pasado mes de
enero nombró a la abogada italiana
Francesca Di Giovanni como
subsecretaria de la Sección para las
Relaciones con los Estados, un alto
cargo en la Secretaría de Estado.
Unos meses después, en agosto, llegó
la noticia de que había decidido
nombrar a seis mujeres provenientes
del mundo académico, las finanzas y
la banca como miembros del Consejo
de Economía, un comité creado para
la supervisión de las finanzas del
Vaticano. Una serie de medidas que
han sido ampliamente reconocidas.

De todos modos, mi compromiso
como mujer y laica en el Opus Dei –y
ejemplos como el de la beata



Guadalupe– me ha llevado a
entender que el papel de los laicos no
pasa tanto por la asunción de
encargos eclesiásticos o por engrosar
las filas de la burocracia vaticana,
como por encarnar a pie de calle los
valores del Evangelio. Como afirmé
en la entrevista publicada en este
diario hace poco más de un año, «las
mujeres tienen un gran patrimonio
espiritual adquirido, y sería penoso
que ni la Iglesia ni la sociedad
supiéramos aprovecharlo». Veo a la
mujer de hoy llena de potencialidad,
innovadora, capaz de responder
conjuntamente con el hombre a los
desafíos de la sociedad actual.

Isabel Sánchez Serrano es secretaria
central del Opus Dei y autora de
Mujeres Brújula en un bosque de retos
(Espasa).



Isabel Sánchez Serrano

El Mundo

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/mujer-iglesia-
binomio-posible/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/mujer-iglesia-binomio-posible/
https://opusdei.org/es-es/article/mujer-iglesia-binomio-posible/
https://opusdei.org/es-es/article/mujer-iglesia-binomio-posible/

	Mujer e Iglesia, un binomio posible

