
opusdei.org

Muchas sectas, una
prelatura

Un capítulo del libro "Opus Dei.
Una investigación" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigación sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detrás de ciertas leyendas
sobre esta institución de la Iglesia.

https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/


El libro fue redactado poco después de
la beatificación de su fundador, san
Josemaría, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Está
escrito en un estilo periodístico y
atractivo.

Atacada desde fuera con continuas y
repetidas campañas de prensa,
denuncias e intentos de prohibición
que llegan hasta la formulación de
interpelaciones parlamentarias;
atacada desde dentro por parte de
aquellos católicos que condenan
como «integrismo preconciliar» su
radicalismo evangélico y como
«voluntad de restauración» su
fidelidad compacta al Magisterio
papal, la Obra está bajo el fuego -en
todo el Occidente, y en particular en



los Estados Unidos- de los
«movimientos anti sectas».

Es un aspecto más, poco conocido
incluso para los mismos católicos, de
la lucha planteada en torno a esta
primera Prelatura personal de la
Iglesia católica. Merece la pena que
nos ocupemos del asunto, para
confirmar la importancia de lo que
está en juego.

Como no conseguiría encontrar
expresiones más precisas e
informadas para encuadrar el
problema, transcribiré algunos
párrafos del ensayista italiano
Massimo Introvigne, uno de los
mayores conocedores
internacionales de ese pulular
salvaje de «nuevas religiones» que
han demostrado exactamente lo
contrario -comme d'habitude- de lo
que profetizaban los «expertos» de
siempre: sociólogos, futurólogos y,
también, teólogos y otros



especialistas en cuestiones religiosas,
sin excluir a muchos sacerdotes y
obispos.

Lo cual no es de extrañar, ya que la
definición más rigurosa de «experto»
es: «un señor cuyo trabajo principal
consiste en explicar periódicamente,
previo pago, por qué él mismo y sus
colegas se equivocaron en todas sus
previsiones».

Por lo que se refiere a nuestro caso,
en los años cincuenta y sesenta (y
también después), estos especialistas
de la metedura de pata en versión
científica teorizaban sobre «el eclipse
de lo sacro en la civilización
industrial»; aseguraban que la
sociedad del futuro estaría
totalmente «secularizada», y juraban
que no habría sitio para la dimensión
religiosa en la cultura tecnológica y
postmoderna.

Hubo, entre otros mil, el famoso
biblista alemán Rudolf Bultmann,



que ya en los años veinte,
impresionado por las radios de
galena y por las bombillas eléctricas
de uso doméstico, sentenció que era
imposible que el hombre pudiese
manejar objetos para escuchar voces
lejanas o disponer de luz artificial, y
continuar tomando en serio la
Sagrada Escritura. Así, del asombro 
naif ante el «progreso» de un
profesor de biblioteca teutónico,
nació la desmitificación de los
evangelios, empeñada en depurar de
ellos todo lo que no fuese «ciencia» y
«razón» en sentido decimonónico. Y
todavía hoy, como los ambientes
clericales siempre van retrasados,
hay gente que se toma en serio la
caricatura bultmanniana, totalmente
teórica, del presunto «hombre
moderno».

Como era de esperar, sucedió lo
contrario de lo que previeron. En el
Este, donde tuvo lugar el mayor y
más prolongado esfuerzo de toda la



historia para erradicar de los
corazones de los hombres cualquier
tipo de fe en el Trascendente, y
convertirlo al ateísmo materialista,
no sólo no alcanzó sus objetivos, sino
que, al final, resultó vencido también
(o quizá sobre todo) precisamente
porque los pueblos no querían
renunciar a la religión; más aún,
desmintiendo cualquier teoría,
hicieron de la religión no un motivo
de «alienación» sino la raíz de un
tenaz compromiso sociopolítico.
Intentemos no olvidar lo que ya
cierta desinformación intenta
oscurecer: el inicio del fin de todo el
bloque marxista tiene una fecha
precisa, la de agosto de 1980, cuando
los obreros polacos de Danzig se
encerraron en los astilleros
modélicos del régimen comunista
(llamados «Lenin» no por casualidad)
y dieron vida a la primera -repito: la
primerahuelga en tantos decenios y
en tantos países de régimen
comunista que por temor no fue



reprimida con violencia. Aquellos
trabajadores colgaron de las verjas
dos imágenes que provocaron un
shock en los «progresistas» de
Occidente que las vieron por
televisión: una Virgen de
Czestochowa y el retrato de «su»
Papa, elegido dos años antes y que
había visitado su patria el verano
anterior. Durante ese viaje se vio
bien a las claras de qué parte estaba
el pueblo en esos regímenes
«populares». Aquellas imágenes de
las entradas cerradas de los
astilleros, «protegidos» por la Virgen
y por el Papa, y que se abrían
únicamente para dejar entrar entre
clamores al cardenal primado o a
algún obispo; esas otras imágenes de
obreros en fila, en la cola para
confesarse ante sacerdotes con
sotana y estola morada, sentados
sobre cubos en los patios de los
talleres; todo esto (como bien sabe
quien lo vio entonces, durante
semanas, en los programas



informativos de las televisiones)
resquebrajó de golpe estructuras
mentales que parecían de granito, y
marcó el auténtico abandono de los
mitos de la «modernidad» ideológica.

En Occidente, la prevista
«secularización» ha sido sustituida
por su contrario: una explosión sin
precedentes de sectas, iglesias,
reuniones más o menos esotéricas,
cultos orientales con centenares de
denominaciones diversas, con un
número impresionante y creciente
de adeptos, muchas veces fanáticos.
Tanto es así que de vez en cuando
surge una matanza, un homicidio
ritual, un escándalo sexual o fiscal.
Se confirma así el diagnóstico de
Gilbert K. Chesterton: «el problema
del hombre de hoy no consiste en no
creer en nada. Al contrario, su
problema consiste en creérselo
todo».



Testigos de Jehová, mormones, haré
krishna, cientólogos, niños de Dios,
new age, seguidores de Moon: son
nombres y realidades bien
conocidas, con miles de seguidores
también en Italia (los testigos de
Jehová, por ejemplo, son ya la
segunda confesión religiosa en
nuestro país después de los
católicos). Estas son algunas de las
puntas emergentes de un mundo en
agitación al que Massimo Introvigne
ha dedicado sus investigaciones. En
estos estudios se alude al intento de
implicar al Opus Dei en esta
sospechosa explosión de una «nueva
religiosidad», que junto a discípulos
fervientes, ha suscitado también
adversarios igualmente
intransigentes y fanáticos.

Escuchemos a Introvigne. Es una cita
un poco larga, pero creo que vale la
pena reflexionar sobre ella. En
efecto, de ordinario no se sabe
mucho sobre las sectas, pero los



problemas que acarrean afectan
cada vez a más gente. Parece que, en
Occidente, cada persona tiene -o
tendrá en un futuro próximo- un
pariente, un amigo o al menos un
conocido relacionado de algún modo
con la «explosión mística», antesala
de ese siglo XXI que debería haber
sido el de la «secularización
alcanzada».

«Ante la proliferación de las nuevas
religiones -que no están desprovistas
de aspectos francamente discutibles-,
nacen fenómenos contrarios que
reciben el nombre de "movimiento
antisectas", objeto a su vez de
análisis sociológicos y psicológicos de
notable mérito. Estos análisis han
sacado a la luz cómo el "movimiento
antisectas" (Anticult Movement) que
se opone a las nuevas religiones -
definiendo a algunas de ellas "cultos
destructivos de la personalidad",
insistiendo sobre la hipótesis de
"lavados de cerebro", y reclamando



al Estado medidas represivas- son
una realidad sustancialmente
distinta de los grupos que se
enfrentan al problema de las nuevas
religiones desde de una religión
"oficial", "histórica", mayoritaria».

«Puede dar la impresión de que la
protesta contra las "sectas" es un
fenómeno unitario, pero no es así.
Un observador atento puede apreciar
las interferencias que se producen
entre dos movimientos distintos, que
tienen orígenes contrapuestos,
pretenden intereses divergentes y
cuyos contradicciones estallan de vez
en cuando».

«De una parte está la tradicional
aversión hacia las nuevas religiones
que procede de las Iglesias y
comunidades tradicionales, cuyo
juicio negativo sobre las sectas es,
sobre todo, de carácter doctrinal. Ese
juicio presupone que existe una
verdad en el campo religioso que el



hombre, aunque con dificultades,
puede en cierto modo alcanzar; y que
hay por consiguiente criterios de
verdad y de valor, que constituyen.
la base para examinar y valorar a las
nuevas religiones».

«A esta crítica de matriz religiosa se
contrapone -mucho más que se
añade- el "movimiento
antisectas" (cuyos orígenes se sitúan
normalmente fuera de los ambientes
religiosos). Este movimiento se
aprovecha de la alarma social
suscitada por las nuevas religiones,
para proponer una crítica de todas
las experiencias religiosas "fuertes",
independientemente de que tengan
lugar en el ámbito de religiones
mayoritarias o minoritarias.
Mientras la crítica, por decirlo de
algún modo, "religiosa", de las
nuevas religiones pone al
descubierto los aspectos discutibles
de las sectas en nombre de la verdad
y de los valores, el Anticult



Movement, por el contrario,
considera "sectario" quien no acepte
el relativismo y se obstine en creer
que exista una verdad en el terreno
religioso».

De todo lo anterior, Introvigne
deduce esta conclusión: «Es una
polémica cuyas razones ideológicas
son fácilmente identificables y que
sin dificultad pasa de una crítica a
las sectas a una crítica a la religión
en general. En el boletín oficial de
una de las principales asociaciones
europeas del Anticult Movement, la
ADFI (Asociación de Defensa de las
Familias y del Individuo), con sede
en Francia, uno de los mayores
protagonistas del movimiento, Alain
Woodrow, escribía recientemente:
"no hay razón alguna a priori para
mostrarse más indulgentes hacia las
Iglesias que hacia las sectas". A
propósito del Cristianismo, Woodrow
escribe por ejemplo que "en el curso
de su larga historia (...), la Iglesia



cristiana -católica, ortodoxa,
protestante- ha sido acusada -a
menudo con razón- de los mismos
excesos que ahora critica en las
sectas...". Aunque, añade Woodrow,
"después del último Concilio de la
Iglesia católica, hay que reconocer
que el clima ha cambiado mucho", y
que "el espíritu sectario de la
Contrarreforma por fin ha muerto"».

«Woodrow se declara satisfecho
porque "los ayunos y las demás
prácticas ascéticas prácticamente
han desaparecido, y el reglamento
dentro de los seminarios y de las
casas religiosas se ha humanizado
mucho después del Concilio". En
estas condiciones, el autor francés
señala que la Iglesia católica no es (o
mejor, ya no es) una secta. Habría
entonces que preguntarse cuál es el
juicio de su Movimiento sobre las
realidades -que viven
tranquilamente dentro de las Iglesias
y comunidades mayoritarias- donde



los "ayunos y demás prácticas
ascéticas" no han desaparecido en
modo alguno, y conviven con el
"catecismo aprendido de memoria",
con el "espíritu de la
Contrarreforma" y con la idea de
"constituir una sola Iglesia
verdadera"».

«Se trata de críticas hacia a la Iglesia
católica y hacia otras experiencias
religiosas cristianas, absolutamente
habituales y tradicionales en cierto
ambiente ideológico laicista. Si se
adopta este elemento como criterio
principal de crítica a las sectas, se
corre el peligro de hacer imposible la
distinción conceptual de las sectas y
de nuevas religiones, como algo bien
diverso de las religiones
tradicionales, y de quedarse en una
genérica polémica antirreligiosa».

Continúa Introvigne: «Una figura de
primer orden del movimiento laico
anticult escribía que "entre iglesia y



secta existe sólo una diferencia de
grado y de dosis", e incluso que
"legalmente, la línea de demarcación
entre la conversión y el lavado de
cerebro es difícil de trazar"».

Por fin llegamos a lo que más nos
interesa: «Desde este punto de vista,
el movimiento antisectas también
dirige sus ataques contra realidades
como el Opus Dei, que
evidentemente forman parte del
mundo católico. Hay que esperar que
en el futuro -una vez eliminados
algunos equívocos e ingenuidades- se
establezca una clara distinción entre
la crítica religiosa (en Italia, sobre
todo católica) de las nuevas
religiones, a partir de criterios
doctrinales de verdad y de valor (que
suele desconfiar de las
intervenciones del Estado en el
terreno de la religión) y el ataque de
matriz laica a las sectas y al
sectarismo, cuyo punto de partida es
precisamentre el rechazo de la



posible existencia de cualquier
verdad religiosa, sea "vieja" o
"nueva", junto a la denuncia -con
propuesta de reprimirla
legislativamente- de cualquier
experiencia religiosa "fuerte", tenga
lugar en el ámbito de religiones
tradicionales o de las alternativas».

Hasta aquí Massimo Introvigne.

En el lúcido marco general del
problema trazado por este autor,
podría parecer que nuestra Obra
constituye un objetivo más entre
otros muchos. En realidad, desde
hace años los Anticult Movements lo
han tomado como un blanco
privilegiado, como me confirmó el
mismo estudioso: «En sus diarios y
revistas, nunca falta un artículo
virulento contra el Opus Dei, donde
piden a las autoridades que lo
pongan fuera de la ley. Entre los
temas más recurrentes está el
escándalo por el uso del cilicio,



practicado personalmente por el
beato Escrivá y aconsejado a los
miembros (aunque con límites
precisos y vinculantes). Estos
Anticults parecen estar obsesionados
con el cilicio, como si no fuera una
decisión libre y voluntaria de
personas libres y adultas, sino algo
que les ha sido "impuesto"» (pero
sobre este controvertido «ascetismo»,
cilicio y «fusta» incluidos,
volveremos más adelante).

En el Congreso Internacional titulado
gráficamente Totalitarian Groups
and Cultism, celebrado en Barcelona
en abril de 1993, un sociólogo
español -Alberto Moncada, un «ex»-,
al final de un violento j accuse contra
la institución fundada por su
compatriota Escrivá, se mostró
favorable a incluirla «en el elenco de
las sectas peligrosas para la
infancia». Petición bastante singular,
ya que la Obra únicamente acepta -y
sólo «a prueba»- a quien haya



cumplido los 18 años y, por
consiguiente, no es un «infante». De
todos modos, el profesor Moncada
anunciaba complacido la fundación
en Pittsfield (Massachussets) de un
network, una red dedicada
únicamente a combatir el Opus Dei
en todo el mundo.

Según Massimo Introvigne, «lo que
realmente molesta y escandaliza del
Opus Dei es el proceso de conversión
que muchos experimentan. Algunos -
también dentro de la Iglesia- no
aceptan que estas personas se tomen
las exigencias evangélicas
"demasiado en serio", y preferirían
verlas reducida a una ética, a una
moral, a una educación cívica, a un
compromiso sociopolítico aceptable
por cualquiera».

Sorprende en cualquier caso que,
entre las razones que les impulsan a
luchar contra los «cultos» -cajón de
sastre en el que entra la Obra y otras



instituciones- esté también la
especulación económica, que echan
en cara a los dirigentes religiosos. Es
sorprendente, digo, porque también
estos Movements de apariencia tan
virtuosa parecen haberse convertido
en un buen negocio, cuando no en
una actividad fuera de la ley. En
efecto, el «captado por la secta»
puede llegar a ser detenido, arrojado
en un furgón, transportado y
recluido en un alojamiento secreto o
en la habitación de un hotel. Parece
que sólo en España, por no hablar de
Estados Unidos, varios jóvenes
aspirantes a la Obra han sido
víctimas de estos violentos
«tratamientos».

A continuación, se procede a lo que
se denomina una
«desprogramación», para curarlo del
«lavado de cerebro» que le habrían
practicado en la «secta». Una
«desprogramación» (con resultados
frecuentemente decepcionantes para



los secuestradores) por la que se
suele cobrar una media de cincuenta
mil dólares a los parientes o amigos
que solicitaron la intervención de los
movement-men, que convierten esta
actividad, con frecuencia, en una
lucrativa y selecta profesión.

Según muchos estudiosos de este
inquietante fenómeno, la insistencia
en presentar al Opus Dei como una
secta peligrosa (lo que justificaría
inmediatamente una
«desprogramación» forzosa) procede
de una estrategia bien delineada.
Sobre todo en los Estados Unidos, los
movimientos antisectas se
desarrollan en ambientes de
protestantismo radical, de liberalism
agnóstico, de hebraísmo
fundamentalista o entre los muchos
«masonismos» con frecuencia
enloquecidos y transformados en
facciones incontroladas. Para todos
estos grupos, el «enemigo»
verdadero, al que hay que vencer a



cualquier precio, es la Iglesia
católica.

Ciertamente, no lo es la Iglesia de
algunos países, casi extenuada y
como rendida ante el «mundo», al
que se presenta con un perfil
intencionadamente bajo y parece
casi implorar perdón por el hecho de
existir, aunque sea como una
ecuménica «organización
humanitaria». No, la lucha se plantea
evidentemente contra la Iglesia del
Papa, de un Papa «duro» que
reacciona contra la mentalidad
dominante y recuerda las exigencias
de un evangelio que por necesidad
divide y provoca tensiones. Una
Iglesia que, más que seguir las
encuestas, no olvida la inquietante (y
hoy intolerable para muchos)
advertencia de Jesús: ¿»Creéis que he
venido a traer paz sobre la tierra?
No, os digo, sino división» (Lc 12, 51).



La actividad que se desarrolla contra
el Opus Dei en estos ambientes
apunta más arriba, tiene como
verdadero objetivo el mismo vértice
vaticano. La difamación contra la
institución de Escrivá, que -por su
fidelidad al Magisterio- pasa por ser
la temible Compañía de Jesús de los
tiempos modernos, como un ejército
de nuevos templarios, pretende
conseguir una derrota que
derrumbaría una de las últimas
defensas de los bastiones romanos.

Así se explica que algunos católicos
adversarios del Opus Dei apoyen,
unas veces de modo abierto y otras
ocultamente, a los movimientos
antisectas. Son católicos con una sola
preocupación: que se crea
«demasiado», que se tome
«demasiado» en serio la paradoja y la
radicalidad del Evangelio. Es un
apoyo un poco masoquista, porque
esos supporter clericales son
frecuentemente religiosos -con sus



votos de pobreza, castidad y
obediencia- y, por consiguiente,
caerían también ellos en la condena
liberal contra toda experiencia
religiosa «fuerte». También ellos
serían «fanáticos» a los que habría
que «desprogramar».

Todo este mar de fondo, oculto a la
vista de tantos, no es -presten
atención- la típica hipótesis de
ciencia ficción, ni prueba (¡Dios no lo
quiera!) que hayamos caído en esa
dietrología sobre la que
ironizábamos antes. Se trata de
tendencias y de hechos
comprobados.

Hay un hecho sorprendente para
quien desconoce lo que está
realmente en juego en esta guerra
sin cuartel. Al hojear la prensa
internacional se observa que los
periódicos anglosajones dedican de
ordinario escasa atención a los
asuntos católicos, y cuando lo hacen



adoptan cierto tono despectivo: cosas
de papistas, de hispanics, de
irlandeses, de macaroni-eaters...
Folclore pintoresco, en el mejor de
los casos; escenas para una postal
turística con un guardia suizo, la silla
gestatoria, grandes abanicos...

Pues bien, esta prensa generalmente
poco atenta (por usar un eufemismo)
acogió la noticia de la beatificación
de monseñor Escrivá -durante
semanas, con una insistente
campaña- con informaciones en
primera página y artículos virulentos
contra lo que el Papa se proponía. Se
comprobó luego que detrás de
aquellas campañas se encontraban
periódicos vinculados entre sí (en
poder de los ambientes más duros, e
incluso fanáticos, del anticatolicismo
que mencionábamos) y los networks
de los movimientos antisectas, sobre
todo los americanos. Si con un
mínimo de atención se examinan los
artículos publicados, se comprueba



su verdadero objetivo: presentar al
Papa -que sancionaba «la exaltación
de un español fanático, creador de
un lobby secreto, forjador a su vez de
otros fanáticos»- no sólo como un
enemigo de la tolerancia liberal, sino
como alguien que cubría con su
autoridad un proceso de
beatificación manipulado, que sólo
llegó a término gracias al dinero, o
quizá al chantaje de un poder oculto.

Entre otras cosas se sostuvo que, a
cambio del título de beato para su
fundador, la Obra se comprometía a
tapar el agujero creado en las
finanzas de la Santa Sede por las
arriesgadas maniobras especulativas
de un americano de origen lituano,
obispo titular de Horta de Cartago
(una de las antiguas diócesis del
norte de Africa desaparecidas por la
invasion musulmana), más conocido
como responsable del Banco
vaticano: el siniestro Paul Marcinkus.



Como resulta que, según afirman los
teólogos, en las beatificaciones y
canonizaciones el Papa compromete
su infalibilidad, el «escándalo
Escrivá» y la «operación Opus Dei»
habrían hecho perder credibilidad al
dogma mismo. Si la campaña
hubiera tenido éxito, se habría
abierto una vistosa grieta en el
mismo edificio doctrinal de la Iglesia
Católica. El hacha, por tanto, no
golpeaba a las ramas, sino a las
mismas raíces del árbol eclesial.

Es hora de que saquemos
conclusiones. ¿Qué es realmente este
Opus Dei que -desde sus comienzos, y
trabaje donde trabaje- suscita tanto
amor y tanto odio? ¿Cómo ha nacido,
cómo ha crecido, cómo está
organizado este auténtico «signo de
contradicción»?

Se podría dar una respuesta rápida:
el Opus Dei «nació» en 1928 (cuando
explique cómo debe entenderse ese



«nacimiento», comprenderán por
qué uso las comillas), y desde el 28 de
noviembre de 1982 -es decir, siete
años después de la muerte del
fundador, que tuvo lugar el 26 de
junio de 1975- la Praelatura Sanctae
Crucis et Operis Dei, como dice su
nombre oficial, es la primera y por
ahora única «prelatura personal» de
la Iglesia Católica.

La reacción inmediata podría ser
esta: de acuerdo, pero ¿qué es una
«prelatura personal»?

La respuesta más precisa es,
naturalmente, la oficial: es decir, la
definición que aparece en el
voluminoso tomo encuadernado en
tela roja con letras doradas que es el
Annuario pontificio, redactado por la
Secretaría de Estado de la Santa
Sede.

Tan autorizado libro, que está sobre
los escritorios «que cuentan» de todo
el mundo (desde los periódicos hasta



las embajadas, pasando por los
servicios secretos...), dice así: «Las
prelaturas personales son
estructuras jurisdiccionales no
circunscritas a un ámbito territorial,
que tienen como finalidad la
promoción de una adecuada
distribución de los presbíteros o la
realización de especiales iniciativas
pastorales o misioneras para las
distintas regiones o categorías
sociales».

Esta figura -nueva en la historia de la
Iglesia, que en estos casi dos mil años
parecía haber experimentado todas
las posibles fórmulas canónicas- fue
auspiciada por el Concilio Vaticano
II, y perfilada y reglamentada a
continuación por algunos motu
proprio y por otros documentos
pontificios. Y continúa el Annuario:
«Compete a la Sede Apostólica,
después de haber escuchado a las
Conferencias episcopales
interesadas, erigir las prelaturas



personales y establecer sus estatutos.
Las Prelaturas están regidas por un
prelado, como ordinario propio, que
tiene el derecho de erigir un
seminario nacional o internacional, y
de incardinar a sus alumnos».

Con una nueva dosis de «jerga
eclesiástica» transcribo la conclusión
del redactor vaticano: «Está prevista
la posibilidad de que los laicos se
dediquen, mediante convenciones
estipuladas con la prelatura, a las
obras apostólicas que desarrolla. El
ordenamiento canónico vigente
prevé, además, que en los estatutos
se regulen las relaciones de la
prelatura con los ordinarios del lugar
en cuyas Iglesias particulares, con el
previo consentimiento del obispo
diocesano, la prelatura desarrolla sus
obras pastorales o misioneras».

Lenguaje propio del derecho
canónico. Necesario sin duda; más
aún, indispensable: en estas materias



que afectan al ordenamiento
institucional de la Iglesia, hay que
sopesar cada palabra y acrisolar cada
término durante decenios -o incluso
siglos- de estudio, de debate y, sobre
todo, de experiencia. En la
comunidad eclesial, la vida precede
siempre al derecho. La proverbial
lentitud vaticana nace también del
rechazo ante los conceptos
«abstractos» de la Ilustración, que
organizó la realidad según teorías
utópicas nacidas de la ligereza y del
esquematismo «ideológico».

Pero hay que reconocer que la
definición oficial de la prelatura está
formulada en un lenguaje críptico
para los no iniciados.

Quizá sea más comprensible la
respuesta de Monseñor Alvaro Del
Portillo en una entrevista de prensa.
A la pregunta

¿Qué es una prelatura personal, y la
prelatura del Opus Dei en



particular?», Del Portillo señaló: «Es
una estructura jerárquica de la
Iglesia que reúne sacerdotes y laicos
bajo la jurisdicción de un prelado,
para realizar un determinado fin
apostólico entre los cristianos
corrientes que viven en medio del
mundo, enseñando a transformar el
trabajo cotidiano de cada uno en
oración, en ocasión de un encuentro
con Dios».

Intentemos entenderlo mejor con
otra definición que, por su sencillez,
me parece de las más eficaces: «Una
prelatura personal constituye un
programa pastoral de la Iglesia
jurídicamente estructurado».

Conviene saber que el Opus Dei ha
necesitado 54 años para obtener este
status prelaticio que (dicen sus
dirigentes) colma totalmente sus
aspiraciones y debe considerarse,
por tanto, un punto de llegada
definitivo.



Durante más de medio siglo, la Obra
buscó un lugar que no encontraba en
el derecho canónico de la época,
«derramando muchas
lágrimas» (palabras de Escrivá),
aceptando como mal menor -con
reservas y en una perspectiva de
provisionalidad- las aprobaciones
que le llegaban de la Santa Sede, que
la obligaban a «atracar en el puerto
de la Iglesia en un muelle que no era
el suyo».

Esta última expresión también es del
fundador, que falleció antes de que
la Obra pudiera echar el ancla en ese
lugar tan deseado, buscado,
perseguido, pero del cual nunca
dudó. Escribía en 1951 a los suyos:
«no sé cuándo llegará el tiempo de
una solución jurídica apropiada para
nosotros. Aunque no conozco ese
momento, aunque pienso que
necesitará muchos años, vuelvo a
repetirlo: no dudo de que ese tiempo
llegará...».



Quizá el lector haya tenido noticia
también de otra disputa interna en la
Iglesia sobre lo que ha sido llamado
«el itinerario jurídico del Opus Dei».
Es otra bagarre intensa (parece el
destino de esta institución...) pero -
tras estudiar ese enésimo dossier- me
parece que todo se reduce a lo
siguiente. Por una parte, están los del
Opus Dei, para quienes todo estaba
claro ya desde el comienzo, pues
monseñor Escrivá había «visto» de
un modo misterioso lo que debía
crear. Centraron todo su esfuerzo,
por tanto, en poner por obra el
contenido de aquella visión. Los
adversarios sostienen, en cambio,
que la Obra -como otros institutos
católicos- se fue perfilando por
aproximaciones sucesivas, y que
buscó su «lugar» canónico sobre la
base de la experiencia acumulada
poco a poco.

No me parece una diferencia
insalvable.



Aquí se encuentra una de las razones
que dieron pie a la fama de una
excesiva discreción, e incluso de
secretismo. Al principio, el Opus Dei
tendía a no difundir sus reglas, los
estatutos que le había dado la Santa
Sede, pues estuvo obligado durante
decenios a aceptar -por falta de otra
«casilla» institucional en el derecho
de la Iglesia de la época- el status
canónico de «instituto secular» (que
presentaba a sus miembros, pese a su
propósito de ser totalmente laicos,
casi como religiosos «disfrazados»).

Esas normas canónicas no eran
«secretas», como se ha dicho y aún se
dice: podía consultarlas libremente
quien lo desease (aparte de que eran
explícitamente aceptadas por cada
miembro), pero había cierto reparo
en insistir en una estructura que se
consideraba inadecuada y
provisional.



Por esta discreción, signo de
malestar, nacieron los rumores de
«leyes secretas», de «estatutos
secretos e inconfesables». Pero la
honradez obliga a reconocer que,
cuando se alcanzó la meta soñada de
la Prelatura, el Codex iuris
particularis Operis Dei (es decir, las
normas que rigen la institución y los
compromisos de los miembros) se ha
difundido sin problemas, y aparece
como apéndice de casi todos los
libros que se ocupan de esta realidad,
incluso de los escritos por los
«opusdeístas».

Cuando se llegó a la meta, el
fundador había fallecido, y el papel
de primer prelado del Opus Dei fue
asumido por el entonces casi
septuagenario, pero en buena forma,
Alvaro Del Portillo: ingeniero de
Caminos, doctor también en Filosofía
y en Derecho Canónico, había sido
durante cuarenta años el
colaborador más cercano del Beato.



Estaba tan claro que era él quien
debía sucederle que fue elegido por
unanimidad por el Congreso General
de la Obra. Desde entonces, el Opus
Dei prosiguió su desarrollo de modo
metódico y sin problemas, en plena
continuidad con el periodo anterior.
En modo alguno tuvo lugar la crisis
(temida por algunos, deseada por
otros) que con frecuencia aparece en
la Iglesia cuando desaparece el líder
carismático que dio vida a una nueva
institución.

La elección de Del Portillo fue muy
bien vista por la Santa Sede, como lo
confirma el hecho de que Juan Pablo
Il le ordenara obispo en 1991, en la
Basílica de San Pedro. Aunque una
prelatura personal sea -utilizando
términos toscos pero comprensibles-
semejante a una «diócesis con
pueblo, pero sin territorio
definido» (el territorio del Opus Dei
es el mundo, su «pueblo» son sus
miembros), y aunque al frente de



una diócesis esté un obispo, el
prelado puede no estar revestido de
la dignidad episcopal. Desde el punto
de vista canónico, nada le faltó, pues,
a Del Portillo -que era simplemente
sacerdote, aunque con el título
honorífico de «monseñor»- desde
1982 a 1991, mientras regía la
primera prelatura personal de la
historia de la Iglesia. La elevación a
obispo -además de constituir una
nueva muestra de gozar del favor de
la Iglesia- le dio la posibilidad de
ordenar él mismo al clero
incardinado en su Prelatura,
aumentando así su prestigio. Como
era de prever, crecieron entonces las
sospechas por parte de los hostiles,
que acusaron al Opus Dei de formar
una «iglesia paralela».

Esta acusación no cuadra con un
dato de hecho irrefutable: el Opus
Dei no es un grupo de «hermanos» y
«hermanas» consagrados, una
congregación, una orden, un



instituto de perfección, dependiente
según el derecho canónico de la
correspondiente Congregación
vaticana para los religiosos. El Opus
Dei no está gobernado por un
«superior», sino por un prelado, y
depende de la Congregación para los
obispos. Al formar parte de la misma
estructura jerárquica de la Iglesia, es
también «la Iglesia», constituye una
parte suya esencial y, por la misma
lógica eclesial, no puede ser
«paralelo».

En cualquier caso, el Opus Dei parece
ajeno a este tipo de peligros, por la
fidelidad que profesa a la Santa Sede,
y al Papa en particular.
Paradójicamente, esta actitud
provoca la desconfianza de los que,
de modo incoherente, le acusan de
querer «ir por libre», de marchar por
la senda de la «restauracion».

Además, sus estatutos le imponen la
obligación de no instalar un Centro



(ni comenzar el apostolado a través
de sus miembros) sin el
consentimiento previo y explícito del
obispo del lugar. El Opus Dei se
obliga también a informar
periódicamente al obispo, y a
insertarse plenamente en la pastoral
local.

La Prelatura, por tanto, debe ayudar
a los obispos y a sus diócesis, no
sustituirlos. Colaboración, no
antagonismo. El plebiscito, nunca
visto hasta entonces, de más de un
tercio del episcopado mundial -
recuérdese su «súplica» al Papa para
que beatificara a monseñor Escrivá-
parece confirmar que, de hecho, las
cosas funcionan.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/muchas-sectas-
una-prelatura/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/muchas-sectas-una-prelatura/
https://opusdei.org/es-es/article/muchas-sectas-una-prelatura/
https://opusdei.org/es-es/article/muchas-sectas-una-prelatura/

	Muchas sectas, una prelatura

