opusdei.org

Muchas sectas, una
prelatura

Un capitulo del libro "Opus Dei.
Una investigacion" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigacion sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detras de ciertas leyendas
sobre esta institucion de la Iglesia.


https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/

Ellibro fue redactado poco después de
la beatificacion de su fundador, san
Josemaria, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Estd
escrito en un estilo periodistico y
atractivo.

Atacada desde fuera con continuas y
repetidas campaiias de prensa,
denuncias e intentos de prohibicion
que llegan hasta la formulacion de
interpelaciones parlamentarias;
atacada desde dentro por parte de
aquellos catdlicos que condenan
como «integrismo preconciliar» su
radicalismo evangélico y como
«voluntad de restauracion» su
fidelidad compacta al Magisterio
papal, la Obra esta bajo el fuego -en
todo el Occidente, y en particular en



los Estados Unidos- de los
«movimientos anti sectas».

Es un aspecto mas, poco conocido
incluso para los mismos catdlicos, de
la lucha planteada en torno a esta
primera Prelatura personal de la
Iglesia catolica. Merece la pena que
nos ocupemos del asunto, para
confirmar la importancia de lo que
esta en juego.

Como no conseguiria encontrar
expresiones mas precisas e
informadas para encuadrar el
problema, transcribiré algunos
parrafos del ensayista italiano
Massimo Introvigne, uno de los
mayores conocedores
internacionales de ese pulular
salvaje de «nuevas religiones» que
han demostrado exactamente lo
contrario -comme d'habitude- de lo
que profetizaban los «expertos» de
siempre: sociologos, futurologos vy,
también, tedlogos y otros



especialistas en cuestiones religiosas,
sin excluir a muchos sacerdotes y
obispos.

Lo cual no es de extrafar, ya que la
definicién mas rigurosa de «experto»
es: «un sefior cuyo trabajo principal
consiste en explicar periodicamente,
previo pago, por qué él mismo y sus
colegas se equivocaron en todas sus
previsiones».

Por lo que se refiere a nuestro caso,
en los afos cincuenta y sesenta (y
también después), estos especialistas
de la metedura de pata en version
cientifica teorizaban sobre «el eclipse
de lo sacro en la civilizacion
industrial»; aseguraban que la
sociedad del futuro estaria
totalmente «secularizada», y juraban
que no habria sitio para la dimension
religiosa en la cultura tecnologica y
postmoderna.

Hubo, entre otros mil, el famoso
biblista aleman Rudolf Bultmann,



que ya en los afos veinte,
impresionado por las radios de
galena y por las bombillas eléctricas
de uso doméstico, sentencio que era
imposible que el hombre pudiese
manejar objetos para escuchar voces
lejanas o disponer de luz artificial, y
continuar tomando en serio la
Sagrada Escritura. Asi, del asombro
naif ante el «progreso» de un
profesor de biblioteca teutonico,
nacio la desmitificacion de los
evangelios, empefiada en depurar de
ellos todo lo que no fuese «ciencia» y
«razon» en sentido decimononico. Y
todavia hoy, como los ambientes
clericales siempre van retrasados,
hay gente que se toma en serio la
caricatura bultmanniana, totalmente
tedrica, del presunto «<hombre
moderno».

Como era de esperar, sucedio lo
contrario de lo que previeron. En el
Este, donde tuvo lugar el mayor y
mas prolongado esfuerzo de toda la



historia para erradicar de los
corazones de los hombres cualquier
tipo de fe en el Trascendente, y
convertirlo al ateismo materialista,
no solo no alcanzo sus objetivos, sino
que, al final, resultd vencido también
(0 quiza sobre todo) precisamente
porque los pueblos no querian
renunciar a la religion; mas aun,
desmintiendo cualquier teoria,
hicieron de la religion no un motivo
de «alienacién» sino la raiz de un
tenaz compromiso sociopolitico.
Intentemos no olvidar lo que ya
cierta desinformacion intenta
oscurecer: el inicio del fin de todo el
bloque marxista tiene una fecha
precisa, la de agosto de 1980, cuando
los obreros polacos de Danzig se
encerraron en los astilleros
modélicos del régimen comunista
(llamados «Lenin» no por casualidad)
y dieron vida a la primera -repito: la
primerahuelga en tantos decenios y
en tantos paises de régimen
comunista que por temor no fue



reprimida con violencia. Aquellos
trabajadores colgaron de las verjas
dos imagenes que provocaron un
shock en los «progresistas» de
Occidente que las vieron por
television: una Virgen de
Czestochowa y el retrato de «su»
Papa, elegido dos afios antes y que
habia visitado su patria el verano
anterior. Durante ese viaje se vio
bien a las claras de qué parte estaba
el pueblo en esos regimenes
«populares». Aquellas imagenes de
las entradas cerradas de los
astilleros, «protegidos» por la Virgen
y por el Papa, y que se abrian
unicamente para dejar entrar entre
clamores al cardenal primado o a
algun obispo; esas otras imagenes de
obreros en fila, en la cola para
confesarse ante sacerdotes con
sotana y estola morada, sentados
sobre cubos en los patios de los
talleres; todo esto (como bien sabe
quien lo vio entonces, durante
semanas, en los programas



informativos de las televisiones)
resquebrajo de golpe estructuras
mentales que parecian de granito, y
marco el auténtico abandono de los
mitos de la «modernidad» ideoldgica.

En Occidente, la prevista
«secularizacion» ha sido sustituida
por su contrario: una explosion sin
precedentes de sectas, iglesias,
reuniones mas o menos esotéricas,
cultos orientales con centenares de
denominaciones diversas, con un
numero impresionante y creciente
de adeptos, muchas veces fanaticos.
Tanto es asi que de vez en cuando
surge una matanza, un homicidio
ritual, un escandalo sexual o fiscal.
Se confirma asi el diagnostico de
Gilbert K. Chesterton: «el problema
del hombre de hoy no consiste en no
creer en nada. Al contrario, su
problema consiste en creérselo
todo».



Testigos de Jehova, mormones, haré
krishna, cientélogos, nifios de Dios,
new age, seguidores de Moon: son
nombres y realidades bien
conocidas, con miles de seguidores
también en Italia (los testigos de
Jehova, por ejemplo, son ya la
segunda confesion religiosa en
nuestro pais después de los
catolicos). Estas son algunas de las
puntas emergentes de un mundo en
agitacion al que Massimo Introvigne
ha dedicado sus investigaciones. En
estos estudios se alude al intento de
implicar al Opus Dei en esta
sospechosa explosion de una «nueva
religiosidad», que junto a discipulos
fervientes, ha suscitado también
adversarios igualmente
intransigentes y fanaticos.

Escuchemos a Introvigne. Es una cita
un poco larga, pero creo que vale la
pena reflexionar sobre ella. En
efecto, de ordinario no se sabe
mucho sobre las sectas, pero los



problemas que acarrean afectan
cada vez a mas gente. Parece que, en
Occidente, cada persona tiene -0
tendrd en un futuro proximo- un
pariente, un amigo o al menos un
conocido relacionado de algun modo
con la «explosidon mistica», antesala
de ese siglo XXI que deberia haber
sido el de la «secularizacion
alcanzada».

«Ante la proliferacion de las nuevas
religiones -que no estan desprovistas
de aspectos francamente discutibles-,
nacen fenomenos contrarios que
reciben el nombre de "movimiento
antisectas", objeto a su vez de
analisis socioldgicos y psicoldgicos de
notable mérito. Estos analisis han
sacado a la luz como el "movimiento
antisectas" (Anticult Movement) que
se opone a las nuevas religiones -
definiendo a algunas de ellas "cultos
destructivos de la personalidad”,
insistiendo sobre la hipotesis de
"lavados de cerebro”, y reclamando



al Estado medidas represivas- son
una realidad sustancialmente
distinta de los grupos que se
enfrentan al problema de las nuevas
religiones desde de una religion
"oficial", "histdrica", mayoritaria».

«Puede dar la impresion de que la
protesta contra las "sectas" es un
fendmeno unitario, pero no es asi.
Un observador atento puede apreciar
las interferencias que se producen
entre dos movimientos distintos, que
tienen origenes contrapuestos,
pretenden intereses divergentes y
cuyos contradicciones estallan de vez
en cuando».

«De una parte esta la tradicional
aversion hacia las nuevas religiones
que procede de las Iglesias y
comunidades tradicionales, cuyo
juicio negativo sobre las sectas es,
sobre todo, de caracter doctrinal. Ese
juicio presupone que existe una
verdad en el campo religioso que el



hombre, aunque con dificultades,
puede en cierto modo alcanzar; y que
hay por consiguiente criterios de
verdad y de valor, que constituyen.
la base para examinar y valorar a las
nuevas religiones».

«A esta critica de matriz religiosa se
contrapone -mucho mas que se
afiade- el "movimiento

antisectas" (cuyos origenes se situan
normalmente fuera de los ambientes
religiosos). Este movimiento se
aprovecha de la alarma social
suscitada por las nuevas religiones,
para proponer una critica de todas
las experiencias religiosas "fuertes",
independientemente de que tengan
lugar en el ambito de religiones
mayoritarias o minoritarias.
Mientras la critica, por decirlo de
algun modo, "religiosa”, de las
nuevas religiones pone al
descubierto los aspectos discutibles
de las sectas en nombre de la verdad
y de los valores, el Anticult



Movement, por el contrario,
considera "sectario” quien no acepte
el relativismo y se obstine en creer
que exista una verdad en el terreno
religioso».

De todo lo anterior, Introvigne
deduce esta conclusion: «Es una
polémica cuyas razones ideologicas
son facilmente identificables y que
sin dificultad pasa de una critica a
las sectas a una critica a la religion
en general. En el boletin oficial de
una de las principales asociaciones
europeas del Anticult Movement, la
ADFI (Asociacion de Defensa de las
Familias y del Individuo), con sede
en Francia, uno de los mayores
protagonistas del movimiento, Alain
Woodrow, escribia recientemente:
"no hay razon alguna a priori para
mostrarse mas indulgentes hacia las
Iglesias que hacia las sectas". A
proposito del Cristianismo, Woodrow
escribe por ejemplo que "en el curso
de su larga historia (...), la Iglesia



cristiana -catolica, ortodoxa,
protestante- ha sido acusada -a
menudo con razon- de los mismos
excesos que ahora critica en las
sectas...". Aunque, afiade Woodrow,
"después del ultimo Concilio de la
Iglesia catolica, hay que reconocer
que el clima ha cambiado mucho", y
que "el espiritu sectario de la
Contrarreforma por fin ha muerto"».

«Woodrow se declara satisfecho
porque "los ayunos y las demas
practicas ascéticas practicamente
han desaparecido, y el reglamento
dentro de los seminarios y de las
casas religiosas se ha humanizado
mucho después del Concilio". En
estas condiciones, el autor francés
sefiala que la Iglesia catdlica no es (o
mejor, ya no es) una secta. Habria
entonces que preguntarse cudl es el
juicio de su Movimiento sobre las
realidades -que viven
tranquilamente dentro de las Iglesias
y comunidades mayoritarias- donde



los "ayunos y demas practicas
ascéticas" no han desaparecido en
modo alguno, y conviven con el
"catecismo aprendido de memoria",
con el "espiritu de la
Contrarreforma" y con la idea de
"constituir una sola Iglesia
verdadera'"».

«Se trata de criticas hacia a la Iglesia
catolica y hacia otras experiencias
religiosas cristianas, absolutamente
habituales y tradicionales en cierto
ambiente ideoldgico laicista. Si se
adopta este elemento como criterio
principal de critica a las sectas, se
corre el peligro de hacer imposible la
distincion conceptual de las sectasy
de nuevas religiones, como algo bien
diverso de las religiones
tradicionales, y de quedarse en una
genérica polémica antirreligiosa».

Continua Introvigne: «Una figura de
primer orden del movimiento laico
anticult escribia que "entre iglesia y



secta existe solo una diferencia de
grado y de dosis", e incluso que
"legalmente, la linea de demarcacion
entre la conversion y el lavado de
cerebro es dificil de trazar"».

Por fin llegamos a lo que mas nos
interesa: «Desde este punto de vista,
el movimiento antisectas también
dirige sus ataques contra realidades
como el Opus Dei, que
evidentemente forman parte del
mundo catolico. Hay que esperar que
en el futuro -una vez eliminados
algunos equivocos e ingenuidades- se
establezca una clara distincion entre
la critica religiosa (en Italia, sobre
todo catolica) de las nuevas
religiones, a partir de criterios
doctrinales de verdad y de valor (que
suele desconfiar de las
intervenciones del Estado en el
terreno de la religion) y el ataque de
matriz laica a las sectas y al
sectarismo, cuyo punto de partida es
precisamentre el rechazo de la



posible existencia de cualquier
verdad religiosa, sea "vieja" o
"nueva', junto a la denuncia -con
propuesta de reprimirla
legislativamente- de cualquier
experiencia religiosa "fuerte", tenga
lugar en el ambito de religiones
tradicionales o de las alternativas».

Hasta aqui Massimo Introvigne.

En el lucido marco general del
problema trazado por este autor,
podria parecer que nuestra Obra
constituye un objetivo mads entre
otros muchos. En realidad, desde
hace afios los Anticult Movements lo
han tomado como un blanco
privilegiado, como me confirma el
mismo estudioso: «En sus diarios y
revistas, nunca falta un articulo
virulento contra el Opus Dei, donde
piden a las autoridades que lo
pongan fuera de la ley. Entre los
temas mas recurrentes esta el
escandalo por el uso del cilicio,



practicado personalmente por el
beato Escriva y aconsejado a los
miembros (aunque con limites
precisos y vinculantes). Estos
Anticults parecen estar obsesionados
con el cilicio, como si no fuera una
decision libre y voluntaria de
personas libres y adultas, sino algo
que les ha sido "impuesto"» (pero
sobre este controvertido «ascetismo»,
cilicio y «fusta» incluidos,
volveremos mas adelante).

En el Congreso Internacional titulado
graficamente Totalitarian Groups
and Cultism, celebrado en Barcelona
en abril de 1993, un sociologo
espafol -Alberto Moncada, un «ex»-,
al final de un violento j accuse contra
la institucion fundada por su
compatriota Escriva, se mostrd
favorable a incluirla «en el elenco de
las sectas peligrosas para la
infancia». Peticion bastante singular,
ya que la Obra unicamente acepta -y
solo «a prueba»- a quien haya



cumplido los 18 afios y, por
consiguiente, no es un «infante». De
todos modos, el profesor Moncada
anunciaba complacido la fundacion
en Pittsfield (Massachussets) de un
network, una red dedicada
unicamente a combatir el Opus Dei
en todo el mundo.

Segun Massimo Introvigne, «lo que
realmente molesta y escandaliza del
Opus Dei es el proceso de conversion
que muchos experimentan. Algunos -
también dentro de la Iglesia- no
aceptan que estas personas se tomen
las exigencias evangélicas
"demasiado en serio", y preferirian
verlas reducida a una ética, a una
moral, a una educacion civica, a un
compromiso sociopolitico aceptable
por cualquiera».

Sorprende en cualquier caso que,
entre las razones que les impulsan a
luchar contra los «cultos» -cajon de
sastre en el que entra la Obra y otras



instituciones- esté también la
especulacion economica, que echan
en cara a los dirigentes religiosos. Es
sorprendente, digo, porque también
estos Movements de apariencia tan
virtuosa parecen haberse convertido
en un buen negocio, cuando no en
una actividad fuera de la ley. En
efecto, el «captado por la secta»
puede llegar a ser detenido, arrojado
en un furgon, transportado y
recluido en un alojamiento secreto o
en la habitacion de un hotel. Parece
que solo en Espafia, por no hablar de
Estados Unidos, varios jovenes
aspirantes a la Obra han sido
victimas de estos violentos
«tratamientos».

A continuacion, se procede a lo que
se denomina una
«desprogramacion», para curarlo del
«lavado de cerebro» que le habrian
practicado en la «secta». Una
«desprogramacion» (con resultados
frecuentemente decepcionantes para



los secuestradores) por la que se
suele cobrar una media de cincuenta
mil ddlares a los parientes o amigos
que solicitaron la intervencion de los
movement-men, que convierten esta
actividad, con frecuencia, en una
lucrativa y selecta profesion.

Segun muchos estudiosos de este
inquietante fendmeno, la insistencia
en presentar al Opus Dei como una
secta peligrosa (lo que justificaria
inmediatamente una
«desprogramacion» forzosa) procede
de una estrategia bien delineada.
Sobre todo en los Estados Unidos, los
movimientos antisectas se
desarrollan en ambientes de
protestantismo radical, de liberalism
agnostico, de hebraismo
fundamentalista o entre los muchos
«masonismos» con frecuencia
enloquecidos y transformados en
facciones incontroladas. Para todos
estos grupos, el «enemigo»
verdadero, al que hay que vencer a



cualquier precio, es la Iglesia
catolica.

Ciertamente, no lo es la Iglesia de
algunos paises, casi extenuada y
como rendida ante el «xmundo», al
que se presenta con un perfil
intencionadamente bajo y parece
casi implorar perdon por el hecho de
existir, aunque sea como una
ecuménica «organizacion
humanitaria». No, la lucha se plantea
evidentemente contra la Iglesia del
Papa, de un Papa «duro» que
reacciona contra la mentalidad
dominante y recuerda las exigencias
de un evangelio que por necesidad
divide y provoca tensiones. Una
Iglesia que, mas que seguir las
encuestas, no olvida la inquietante (y
hoy intolerable para muchos)
advertencia de Jesus: ¢»Creéis que he
venido a traer paz sobre la tierra?
No, os digo, sino division» (Lc 12, 51).



La actividad que se desarrolla contra
el Opus Dei en estos ambientes
apunta mas arriba, tiene como
verdadero objetivo el mismo vértice
vaticano. La difamacion contra la
institucion de Escriva, que -por su
fidelidad al Magisterio- pasa por ser
la temible Compafiia de Jesus de los
tiempos modernos, como un ejército
de nuevos templarios, pretende
conseguir una derrota que
derrumbaria una de las ultimas
defensas de los bastiones romanos.

Asi se explica que algunos catodlicos
adversarios del Opus Dei apoyen,
unas veces de modo abierto y otras
ocultamente, a los movimientos
antisectas. Son catolicos con una sola
preocupacion: que se crea
«demasiado», que se tome
«demasiado» en serio la paradoja y la
radicalidad del Evangelio. Es un
apoyo un poco masoquista, porque
esos supporter clericales son
frecuentemente religiosos -con sus



votos de pobreza, castidad y
obediencia- y, por consiguiente,
caerian también ellos en la condena
liberal contra toda experiencia
religiosa «fuerte». También ellos
serian «fanaticos» a los que habria
que «desprogramar».

Todo este mar de fondo, oculto a la
vista de tantos, no es -presten
atencion- la tipica hipotesis de
ciencia ficcion, ni prueba (jDios no lo
quiera!) que hayamos caido en esa
dietrologia sobre la que
ironizdbamos antes. Se trata de
tendencias y de hechos
comprobados.

Hay un hecho sorprendente para
quien desconoce lo que esta
realmente en juego en esta guerra
sin cuartel. Al hojear la prensa
internacional se observa que los
periodicos anglosajones dedican de
ordinario escasa atencion a los
asuntos catolicos, y cuando lo hacen



adoptan cierto tono despectivo: cosas
de papistas, de hispanics, de
irlandeses, de macaroni-eaters...
Folclore pintoresco, en el mejor de
los casos; escenas para una postal
turistica con un guardia suizo, la silla
gestatoria, grandes abanicos...

Pues bien, esta prensa generalmente
poco atenta (por usar un eufemismo)
acogio la noticia de la beatificacion
de monsefior Escriva -durante
semanas, con una insistente
campafia- con informaciones en
primera pagina y articulos virulentos
contra lo que el Papa se proponia. Se
comprobd luego que detras de
aquellas campaiias se encontraban
periodicos vinculados entre si (en
poder de los ambientes mas duros, e
incluso fanaticos, del anticatolicismo
que mencionabamos) y los networks
de los movimientos antisectas, sobre
todo los americanos. Si con un
minimo de atencion se examinan los
articulos publicados, se comprueba



su verdadero objetivo: presentar al
Papa -que sancionaba «la exaltacion
de un espaiiol fanatico, creador de
un lobby secreto, forjador a su vez de
otros fanaticos»- no solo como un
enemigo de la tolerancia liberal, sino
como alguien que cubria con su
autoridad un proceso de
beatificacion manipulado, que solo
llegd a término gracias al dinero, o
quiza al chantaje de un poder oculto.

Entre otras cosas se sostuvo que, a
cambio del titulo de beato para su
fundador, la Obra se comprometia a
tapar el agujero creado en las
finanzas de la Santa Sede por las
arriesgadas maniobras especulativas
de un americano de origen lituano,
obispo titular de Horta de Cartago
(una de las antiguas diocesis del
norte de Africa desaparecidas por la
invasion musulmana), mas conocido
como responsable del Banco
vaticano: el siniestro Paul Marcinkus.



Como resulta que, segun afirman los
tedlogos, en las beatificaciones y
canonizaciones el Papa compromete
su infalibilidad, el «escandalo
Escriva» y la «operacion Opus Dei»
habrian hecho perder credibilidad al
dogma mismo. Si la campafia
hubiera tenido éxito, se habria
abierto una vistosa grieta en el
mismo edificio doctrinal de la Iglesia
Catdlica. El hacha, por tanto, no
golpeaba a las ramas, sino a las
mismas raices del arbol eclesial.

Es hora de que saquemos
conclusiones. {Qué es realmente este
Opus Dei que -desde sus comienzos, y
trabaje donde trabaje- suscita tanto
amor y tanto odio? ¢Como ha nacido,
como ha crecido, como esta
organizado este auténtico «signo de
contradiccion»?

Se podria dar una respuesta rapida:
el Opus Dei «nacio» en 1928 (cuando
explique como debe entenderse ese



«nacimiento», comprenderan por
qué uso las comillas), y desde el 28 de
noviembre de 1982 -es decir, siete
afos después de la muerte del
fundador, que tuvo lugar el 26 de
junio de 1975- la Praelatura Sanctae
Crucis et Operis Dei, como dice su
nombre oficial, es la primera y por
ahora unica «prelatura personal» de
la Iglesia Catdlica.

La reaccion inmediata podria ser
esta: de acuerdo, pero ¢qué es una
«prelatura personal»?

La respuesta mas precisa es,
naturalmente, la oficial: es decir, la
definicion que aparece en el
voluminoso tomo encuadernado en
tela roja con letras doradas que es el
Annuario pontificio, redactado por la
Secretaria de Estado de la Santa
Sede.

Tan autorizado libro, que esta sobre
los escritorios «que cuentan» de todo
el mundo (desde los periddicos hasta



las embajadas, pasando por los
servicios secretos...), dice asi: «Las
prelaturas personales son
estructuras jurisdiccionales no
circunscritas a un ambito territorial,
que tienen como finalidad la
promocion de una adecuada
distribucion de los presbiteros o la
realizacion de especiales iniciativas
pastorales o misioneras para las
distintas regiones o categorias
sociales».

Esta figura -nueva en la historia de la
Iglesia, que en estos casi dos mil afios
parecia haber experimentado todas
las posibles formulas canodnicas- fue
auspiciada por el Concilio Vaticano
I, y perfilada y reglamentada a
continuacion por algunos motu
proprio y por otros documentos
pontificios. Y continua el Annuario:
«Compete a la Sede Apostolica,
después de haber escuchado a las
Conferencias episcopales
interesadas, erigir las prelaturas



personales y establecer sus estatutos.
Las Prelaturas estan regidas por un
prelado, como ordinario propio, que
tiene el derecho de erigir un
seminario nacional o internacional, y
de incardinar a sus alumnos».

Con una nueva dosis de «jerga
eclesiastica» transcribo la conclusion
del redactor vaticano: «Esta prevista
la posibilidad de que los laicos se
dediquen, mediante convenciones
estipuladas con la prelatura, a las
obras apostdlicas que desarrolla. El
ordenamiento canonico vigente
prevé, ademas, que en los estatutos
se regulen las relaciones de la
prelatura con los ordinarios del lugar
en cuyas Iglesias particulares, con el
previo consentimiento del obispo
diocesano, la prelatura desarrolla sus
obras pastorales o misioneras».

Lenguaje propio del derecho
canonico. Necesario sin duda; mas
aun, indispensable: en estas materias



que afectan al ordenamiento
institucional de la Iglesia, hay que
sopesar cada palabra y acrisolar cada
término durante decenios -o incluso
siglos- de estudio, de debate y, sobre
todo, de experiencia. En la
comunidad eclesial, la vida precede
siempre al derecho. La proverbial
lentitud vaticana nace también del
rechazo ante los conceptos
«abstractos» de la Ilustracion, que
organizo la realidad segun teorias
utopicas nacidas de la ligereza y del
esquematismo «ideoldgico».

Pero hay que reconocer que la
definicion oficial de la prelatura esta
formulada en un lenguaje criptico
para los no iniciados.

Quiza sea mas comprensible la
respuesta de Monsefior Alvaro Del
Portillo en una entrevista de prensa.
A la pregunta

¢Qué es una prelatura personal, y la
prelatura del Opus Dei en



particular?», Del Portillo sefiald: «Es
una estructura jerarquica de la
Iglesia que reune sacerdotes y laicos
bajo la jurisdiccion de un prelado,
para realizar un determinado fin
apostolico entre los cristianos
corrientes que viven en medio del
mundo, ensefiando a transformar el
trabajo cotidiano de cada uno en
oracion, en ocasion de un encuentro
con Dios».

Intentemos entenderlo mejor con
otra definicion que, por su sencillez,
me parece de las mas eficaces: «Una
prelatura personal constituye un
programa pastoral de la Iglesia
juridicamente estructurado».

Conviene saber que el Opus Dei ha
necesitado 54 afios para obtener este
status prelaticio que (dicen sus
dirigentes) colma totalmente sus
aspiraciones y debe considerarse,
por tanto, un punto de llegada
definitivo.



Durante mas de medio siglo, la Obra
buscé un lugar que no encontraba en
el derecho canodnico de la época,
«derramando muchas

lagrimas» (palabras de Escriva),
aceptando como mal menor -con
reservas y en una perspectiva de
provisionalidad- las aprobaciones
que le llegaban de la Santa Sede, que
la obligaban a «atracar en el puerto
de la Iglesia en un muelle que no era
el suyo».

Esta ultima expresion también es del
fundador, que falleci6 antes de que
la Obra pudiera echar el ancla en ese
lugar tan deseado, buscado,
perseguido, pero del cual nunca
dudo. Escribia en 1951 a los suyos:
«no sé cuando llegara el tiempo de
una solucion juridica apropiada para
nosotros. Aunque no conozco ese
momento, aunque pienso que
necesitara muchos afios, vuelvo a
repetirlo: no dudo de que ese tiempo
llegara...».



Quiza el lector haya tenido noticia
también de otra disputa interna en la
Iglesia sobre lo que ha sido llamado
«el itinerario juridico del Opus Dei».
Es otra bagarre intensa (parece el
destino de esta institucion...) pero -
tras estudiar ese enésimo dossier- me
parece que todo se reduce a lo
siguiente. Por una parte, estan los del
Opus Dei, para quienes todo estaba
claro ya desde el comienzo, pues
monsefor Escriva habia «visto» de
un modo misterioso lo que debia
crear. Centraron todo su esfuerzo,
por tanto, en poner por obra el
contenido de aquella vision. Los
adversarios sostienen, en cambio,
que la Obra -como otros institutos
catolicos- se fue perfilando por
aproximaciones sucesivas, y que
busco su «lugar» candnico sobre la
base de la experiencia acumulada
poco a poco.

No me parece una diferencia
insalvable.



Aqui se encuentra una de las razones
que dieron pie a la fama de una
excesiva discrecion, e incluso de
secretismo. Al principio, el Opus Dei
tendia a no difundir sus reglas, los
estatutos que le habia dado la Santa
Sede, pues estuvo obligado durante
decenios a aceptar -por falta de otra
«casilla» institucional en el derecho
de la Iglesia de la época- el status
canodnico de «instituto secular» (que
presentaba a sus miembros, pese a su
propasito de ser totalmente laicos,
casi como religiosos «disfrazados»).

Esas normas canonicas no eran
«secretas», como se ha dicho y aun se
dice: podia consultarlas libremente
quien lo desease (aparte de que eran
explicitamente aceptadas por cada
miembro), pero habia cierto reparo
en insistir en una estructura que se
consideraba inadecuada y
provisional.



Por esta discrecion, signo de
malestar, nacieron los rumores de
«leyes secretas», de «estatutos
secretos e inconfesables». Pero la
honradez obliga a reconocer que,
cuando se alcanzd la meta sofiada de
la Prelatura, el Codex iuris
particularis Operis Dei (es decir, las
normas que rigen la institucion y los
compromisos de los miembros) se ha
difundido sin problemas, y aparece
como apéndice de casi todos los
libros que se ocupan de esta realidad,
incluso de los escritos por los
«opusdeistas».

Cuando se llegd a la meta, el
fundador habia fallecido, y el papel
de primer prelado del Opus Dei fue
asumido por el entonces casi
septuagenario, pero en buena forma,
Alvaro Del Portillo: ingeniero de
Caminos, doctor también en Filosofia
y en Derecho Canodnico, habia sido
durante cuarenta anos el
colaborador mas cercano del Beato.



Estaba tan claro que era él quien
debia sucederle que fue elegido por
unanimidad por el Congreso General
de la Obra. Desde entonces, el Opus
Dei prosiguio6 su desarrollo de modo
metodico y sin problemas, en plena
continuidad con el periodo anterior.
En modo alguno tuvo lugar la crisis
(temida por algunos, deseada por
otros) que con frecuencia aparece en
la Iglesia cuando desaparece el lider
carismatico que dio vida a una nueva
institucion.

La eleccion de Del Portillo fue muy
bien vista por la Santa Sede, como lo
confirma el hecho de que Juan Pablo
Il le ordenara obispo en 1991, en la
Basilica de San Pedro. Aunque una
prelatura personal sea -utilizando
términos toscos pero comprensibles-
semejante a una «diocesis con
pueblo, pero sin territorio

definido» (el territorio del Opus Dei
es el mundo, su «pueblo» son sus
miembros), y aunque al frente de



una diocesis esté un obispo, el
prelado puede no estar revestido de
la dignidad episcopal. Desde el punto
de vista canonico, nada le falto, pues,
a Del Portillo -que era simplemente
sacerdote, aunque con el titulo
honorifico de «monsefior»- desde
1982 a 1991, mientras regia la
primera prelatura personal de la
historia de la Iglesia. La elevacion a
obispo -ademas de constituir una
nueva muestra de gozar del favor de
la Iglesia- le dio la posibilidad de
ordenar él mismo al clero
incardinado en su Prelatura,
aumentando asi su prestigio. Como
era de prever, crecieron entonces las
sospechas por parte de los hostiles,
que acusaron al Opus Dei de formar
una «iglesia paralela».

Esta acusacion no cuadra con un
dato de hecho irrefutable: el Opus
Deino es un grupo de «<hermanos» y
«hermanas» consagrados, una
congregacion, una orden, un



instituto de perfeccion, dependiente
segun el derecho candnico de la
correspondiente Congregacion
vaticana para los religiosos. El Opus
Dei no esta gobernado por un
«superior», sino por un prelado, y
depende de la Congregacion para los
obispos. Al formar parte de la misma
estructura jerarquica de la Iglesia, es
también «la Iglesia», constituye una
parte suya esencial y, por la misma
l6gica eclesial, no puede ser
«paralelo».

En cualquier caso, el Opus Dei parece
ajeno a este tipo de peligros, por la
fidelidad que profesa a la Santa Sede,
y al Papa en particular.
Paraddjicamente, esta actitud
provoca la desconfianza de los que,
de modo incoherente, le acusan de
querer «ir por libre», de marchar por
la senda de la «restauracion».

Ademas, sus estatutos le imponen la
obligacion de no instalar un Centro



(ni comenzar el apostolado a traveés
de sus miembros) sin el
consentimiento previo y explicito del
obispo del lugar. El Opus Dei se
obliga también a informar
periodicamente al obispo, y a
insertarse plenamente en la pastoral
local.

La Prelatura, por tanto, debe ayudar
a los obispos y a sus didcesis, no
sustituirlos. Colaboracion, no
antagonismo. El plebiscito, nunca
visto hasta entonces, de mas de un
tercio del episcopado mundial -
recuérdese su «suplica» al Papa para
que beatificara a monsefior Escriva-
parece confirmar que, de hecho, las
cosas funcionan.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/muchas-sectas-
una-prelatura/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/muchas-sectas-una-prelatura/
https://opusdei.org/es-es/article/muchas-sectas-una-prelatura/
https://opusdei.org/es-es/article/muchas-sectas-una-prelatura/

	Muchas sectas, una prelatura

