
opusdei.org

Monseñor Escrivá de
Balaguer y la
universidad

Testimonio de Paul Ourliac,
Miembro del Instituto de
Francia Capitulo de “Así le
vieron”, libro que recoge
testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei

06/11/2008

Yo era el único francés durante un
coloquio que reunía en 1952 a unos
40 jóvenes profesores españoles. Tres
de ellos me habían impresionado



profundamente por su moderación,
su amplitud de espíritu y su
información. Lo comenté con un
amigo español que con una media
sonrisa me respondió: «Acaba usted
de nombrar a los tres miembros del
Opus Dei que están aquí». Aunque en
aquel momento yo lo ignoraba todo
acerca del Opus Dei no le hice más
preguntas.

Algunos años después lo encontré de
nuevo en la Universidad de Navarra,
que se acababa de crear. Allí
descubrí profesores y estudiantes
realmente felices. La Universidad
carecía de campus universitario, que
por entonces se edificaban en todos
los lugares. Los profesores se
hospedaban con los estudiantes y
entre ellos reinaban un afecto y una
confianza que evocaban
inevitablemente aquellos tiempos en
que la universidad era una sociedad
de maestros y discípulos, unidos por
la misma afición a la cultura y al



trabajo. Muchos profesores famosos
tenían la sencillez que conviene a los
verdaderos maestros. Los
estudiantes, procedentes de diversos
orígenes y confesiones, mostraban a
la vez gentileza y seriedad.

Todas las instituciones tienen su
espíritu y de aquélla reflejaba una
paz y sencillez que sentí aún más
cuando tuve el gran honor de ser
recibido por Monseñor Escrivá de
Balaguer.

La Universidad de Navarra era obra
suya y él le había transmitido su
espíritu. Tenia una sencillez y una
bondad que impresionaban. Se
llegaba a él con la inquietud que se
tiene al tratar a un ser excepcional y,
sin embargo, inspiraba confianza.
Escuchaba, preguntaba. Sus palabras
parecían simples, pero la intensidad
de su mirada les confería un sentido
sobrenatural. Pienso, por ejemplo, en
las primeras frases de Camino: «Son



cosas que te digo al oído, / en
confidencia de amigo, de hermano, /
de padre ./ Y esas confidencias las
escucha Dios» (1). ( Camino,
Monseñor Escrivá de Balaguer)

Otros han dicho, y dirán, más de lo
que yo podría expresar sobre el
sentido «viejo como el Evangelio, y
como el Evangelio nuevo», del
mensaje de Monseñor Escrivá de
Balaguer. Yo quiero resaltar la
atención particular que ponía en la
juventud y en la universidad.

Vivió una época en la que todas la
nociones que se tenían por sólidas,
los valores de la vida, aquello que
podía dar a hombres y naciones
alguna confianza en el porvenir, se
hallaban comprometidos.

A la inquietud y la incertidumbre
opuso el eterno principio de la
libertad de las conciencias: el Opus
Dei no «hace suyas las actividades
profesionales, sociales, políticas y



económicas de sus miembros». Cada
uno debe actuar según su conciencia,
debe buscar la verdad, pero no
puede ser obligado a profesar una fe
que no ha recibido. Todos aquellos
que son «capaces, deben tener acceso
a los estudios superiores, cualquiera
que sea su origen social, sus medios
financieros, su raza o su religión».

Para la universidad, la libertad
supone la autonomía, la función del
Estado varía según los países. Éste
controla, ayuda, pero debe permitir a
cada universidad vivir su propia
vida, escoger sus profesores y fijar
libremente sus programas y
métodos.

La libertad no es posible sin la
responsabilidad. La de la uni‐
versidad es responder a su función
social; profesores y estudiantes no
deben construir «su pequeño mundo
para sí mismos». La ciencia no es un
medio de poder ni un instrumento de



dominación, no es un fin en sí
misma, sino que debe ser puesta al
servicio del bien común. La
universidad debe ser la «casa
común» y no el campo de batalla
donde se enfrenten bandos rivales.
Puede formar para comprender la
política, pero perdería su
ecuanimidad si debatiera los
problemas concretos. Las
asociaciones de estudiantes deben
evitar «atribuirse poderes que no
tienen»: que procuren el bien de la
universidad y hagan de ella «un
hogar irradiador de paz, un foco
inagotable de sana inquietud, que
permita el estudio y la formación de
todos»

Estas frases datan de octubre de 1967
y parecen hoy proféticas. La crisis
universitaria que siguió, señaló el
peligro de una civilización que, desde
hacía largo tiempo, Monseñor
Escrivá de Balaguer había
presentido. A profesores y



estudiantes les proponía la misma
regia de vida que a cualquier
hombre: a los ojos de Dios todas las
profesiones son válidas, pues son,
para quienes las desempeñan lo
mejor posible, su instrumento de
santificación. Cada uno, en el lugar
que le corresponde, debe cumplir su
deber de estado y servir no al Estado,
sino al bien común.

Si la tarea de la universidad es
esencial, pues es ella quien debe
formar a aquellos que mañana
tendrán las más graves responsa‐
bilidades, debe inculcarles, ante todo,
el respeto a la libertad personal de
cada uno y el pluralismo legítimo.

Diez años después de la muerte de
Monseñor Escrivá de Balaguer, es
preciso evocar el profundo alcance
que dio al mensaje cristiano: «Dios al
crearnos aceptó el riesgo y la
aventura de nuestra realidad».



Artículo publicado en LA CROIX DU
MIDI

Toulouse, 14 - VII–85

(2) Conversaciones con Monseñor
Escrivá de Balaguer.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/monsenor-
escriva-de-balaguer-y-la-universidad/

(06/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/monsenor-escriva-de-balaguer-y-la-universidad/
https://opusdei.org/es-es/article/monsenor-escriva-de-balaguer-y-la-universidad/
https://opusdei.org/es-es/article/monsenor-escriva-de-balaguer-y-la-universidad/

	Monseñor Escrivá de Balaguer y la universidad

