
opusdei.org

Mons. Álvaro del
Portillo y la nueva
evangelización

Conferencia pronunciada por
María Pía Chirinos en el
Congreso con motivo del
Centenario de Álvaro del
Portillo, en la Pontificia
Universidad de la Santa Cruz
(12-14 de marzo de 2014).

11/07/2014

Mons. Álvaro del Portillo y la
nueva evangelización

María Pía Chirinos



Facultad de Humanidades.
Universidad de Piura, Perú.

Iniciar esta conferencia me llena de
agradecimiento: obviamente hacia
los organizadores del Congreso que
nos han convocado, pero sobre todo
al queridísimo don Álvaro. Como
para muchos de los aquí reunidos,
don Álvaro no constituye un
personaje cuya doctrina se estudia
fríamente desde unas coordenadas
teóricas. Tampoco una figura
conocida y admirada a partir de
terceros. Desearía simplemente dejar
constancia de mi agradecimiento a
Dios por haber trabajado a su lado
durante los últimos años de su vida y
de haberme beneficiado de su
generosa oración y de su cariño
paternal hasta el último día de su
existencia en la tierra. Con este
preámbulo doy inicio a la
conferencia que me ha sido tan
gentilmente encargada.



Consideraciones preliminares

Si este congreso hubiera tenido lugar
meses antes, hablar de un tema como
la nueva Evangelización habría
conllevado preámbulos más
elaborados. El reciente documento
del Papa me permite obviarlos,
aunque, de todas formas,
precisamente por su actualidad, el
tema amerita una brevísima
introducción.

Es bien conocido que el término
evangelización sufre un profundo
enriquecimiento semántico a partir
del Vaticano II. De significar el
anuncio del kerygma o primera
proclamación del Evangelio, pasa a
abarcar toda acción apostólica de la
Iglesia al servicio del hombre y de la
mujer. En cierta manera es
comprensible, ya que los dos
primeros milenios de nuestra era, en
sus grandes rasgos, constituyen un
escenario irrepetible para este



primer anuncio: aún hoy nos
asombra la fuerza de los
evangelizadores del Imperio Romano
– muchos cristianos corrientes– que
no escatimaron su vida para
transformar esa magnífica
civilización. También es admirable,
especialmente a partir del s. VI, el
arrojo de tantos miembros de
órdenes religiosas que, ante la
situación de muchos pueblos
bárbaros de la futura Europa, hacen
posible que este anuncio continúe y
crean la cultura occidental. Por su
parte, la primera mitad del segundo
milenio se caracteriza
principalmente por una lenta pero
profunda asimilación de la nueva fe
en los pueblos ya evangelizados, que
se traduce en innumerables
instituciones: la aparición de las
universidades, el Estado de Derecho,
la desaparición de la esclavitud en
Europa, etc. El arte y la vida
cotidiana se impregnan de una visión
cristiana que se difunde también



geográficamente con el
descubrimiento de América y los
primeros intentos de llevar la fe a
Asia y África, siempre liderados por
religiosos. Sin embargo, los últimos
dos siglos reflejan dos evidencias.
Junto al hecho de que el anuncio no
ha alcanzado todos los pueblos de la
Tierra, surge otra: la aparición de
ideologías que empiezan a proclamar
primero la muerte de Dios y a
continuación la muerte del hombre.

Estas circunstancias nos permiten
entender por qué el tercer milenio se
abre con la llamada a la nueva
evangelización iniciada por Juan
Pablo II y continuada por Benedicto
XVI y Francisco. Su verdadero
origen, sin embargo, no puede
deslindarse del Concilio Vaticano II.
Es más, si el Concilio es una auténtica
piedra miliar en la historia de la
Iglesia –con la que se cierra el
segundo milenio– la invocación a
evangelizar ha de reconocerse como



una de sus conclusiones más
importantes, que marcará el inicio
del tercer milenio. ¿Y por qué razón?
Porque en los años del Concilio, la
Iglesia se hace consciente y afronta la
tragedia de un mundo secularizado,
que al desvincularse de sus raíces
cristianas, pone en duda la eficacia
de largos siglos de evangelización. De
algún modo, el reto ante el que la
Iglesia se encuentra bien puede
recordar aquella pregunta del Señor
que siempre nos deja con cierta
sensación de desconsuelo: “Cuando
venga el Hijo del hombre,
¿encontrará fe en la tierra? (Lc 18, 8).
El fin del segundo milenio y el
comienzo del tercero muestran una
extraordinaria continuidad y la
prueba palmaria es uno de los
últimos documentos de Pablo VI,
conmemorando los 10 años del
Concilio, sobre la acción
evangelizadora para “hacer a la
Iglesia del siglo XX cada vez más apta



para anunciar el Evangelio a la
humanidad del siglo XX”[1].

Pocos años después –en realidad,
sólo tres– , Juan Pablo II en su primer
viaje a la Polonia todavía comunista,
lanzaría su famosa llamada: «hemos
recibido una señal: que en el umbral
del nuevo milenio –en esta nueva
época, en las nuevas condiciones de
vida–, vuelva a ser anunciado el
Evangelio. Se ha dado comienzo a
una nueva evangelización, como si se
tratara de un segundo anuncio,
aunque en realidad es siempre el
mismo»[2]. Hay quienes señalan que
este término –nueva Evangelización–
aparece casi por casualidad en esa
homilía, cuando, en realidad, el Papa
habla de esta tarea como si ya se
hubiera emprendido. No veo que
haya una especie de per accidens:
sería injusto afirmarlo, precisamente
porque, como Arzobispo de Cracovia,
el Card. Woytila formó parte del
Sínodo de Obispos de 1974, sobre la



evangelización en el mundo
moderno, del cual, como se sabe,
nace la Ex. Ap. Evangelii nuntiandi.
Lo que sí se puede decir es que el
magisterio pontificio posterior fue
llenando de contenido esta expresión
y proclamándola con urgencia por
distintos puntos del planeta: en
Santiago de Compostela (1982), en
Augsburg (1987) y en Velehrad (Rep.
Checa) donde está sepultado San
Metodio (1990), en Puebla al
celebrarse los 500 años de nuestro
descubrimiento, así como en
importantes documentos como la
Exh. Ap. Christifideles laici [3] y los
famosos escritos antes y después del
cambio de milenio[4]. La recepción
de esta llamada fue inmediatamente
percibida por distintos miembros de
la Iglesia, uno ciertamente
importante fue justamente don
Álvaro del Portillo, en su calidad,
primero de Presidente General del
Opus Dei, y luego de Prelado y
Obispo de esta Prelatura Personal.



Realizada esta breve introducción
que trae a la memoria de todos Uds.
hitos relativamente recientes, mi
intención será centrarme –como se
sabe y como se espera– en la figura y
el mensaje de Álvaro del Portillo
relacionados con la nueva
evangelización. Para desarrollar el
argumento, intentaré responder a
dos preguntas. Primera: ¿cómo
recoge el primer Prelado del Opus
Dei este encargo del Santo Padre
Juan Pablo II? Segunda: ¿en qué
aspectos de esta tarea
evangelizadora don Álvaro centra la
novedad?

Dos reflexiones previas a la luz de
la obra de Álvaro del Portillo

Debo confesar que, como suele
suceder en toda tarea de
investigación, me he encontrado con
una gratísima sorpresa: contamos
con dos obras suyas, de carácter
científico (no pastoral), y que desde



ese punto de vista pueden
considerarse las más importantes de
su producción. El asombro surge
cuando descubro que indirectamente
ambas brindan luces para nuestro
tema: se trata de su tesis doctoral en
Historia (Descubrimientos y
exploraciones de las costas de
California 1532– 1655)[5] y de su
aportación para el Concilio Vaticano
II[6], que vio la luz pocos años
después en la obra titulada Fieles y
laicos en la Iglesia[7], probablemente
la más conocida suya.

La primera publicación, aunque
dedica un exquisito rigor científico e
histórico a la cuestión que promete
en el título –la exploraciones para
delimitar las costas de California– ,
no omite justas menciones a la tarea
evangelizadora que éstas conllevan,
y nos aporta luces, por decirlo de
algún modo, “por vía negativa”. En
concreto, podremos referirnos a dos
cuestiones: ¿ofrece el libro algunos



datos sobre esta evangelización y, de
existir, cuál sería la diferencia con la
Nueva Evangelización?

A lo largo de sus páginas, Álvaro del
Portillo menciona de modo explícito
pero breve datos ciertamente
conocidos: la evangelización es
llevada a cabo casi exclusivamente
por miembros de órdenes religiosas,
que no pocas veces ejercen oficios
seculares. Por ej. Fray Francisco de
Balda como comisario en la primera
expedición de Sebastián Vizcaíno[8]
o Fray Antonio de la Ascensión en la
segunda expedición de clara
finalidad científica[9]. En el caso de
los viajes de Pedro Porter Cassanate,
los religiosos son de la Compañía de
Jesús: Jacinto Cortés y Andréz
Báez[10]. Los actores “laicos” –los
descubridores o conquistadores, los
virreyes, etc.– no se sienten
interpelados a ejercer esa misión: en
la mayoría de los casos, la fomentan
pero nada más. Es más, en todos



estos viajes, la finalidad principal la
constituye el interés por los
descubrimientos y conquistas de
territorios desconocidos. La
evangelización de los pueblos en las
llamadas Indias occidentales ocupa
un lugar secundario en las
actividades, por decirlo de algún
modo, civiles y políticas: siempre
presente en los escritos de la época,
es decir, en la teoría, pero nunca
ocupando un lugar exclusivo o
principal en la práctica. Gobernantes
y conquistadores se mueven por
otros intereses más atractivos:
posesión de nuevos territorios, de sus
riquezas naturales, aporte científico
(especialmente geográfico) y también
defensa ante el enemigo europeo –
los famosos piratas holandeses e
ingleses– que intenta llegar antes a
esas tierras para obtener las riquezas
o bloquear el comercio marítimo
entre las colonias. Álvaro del Portillo
deja constancia de que, más
adelante, cuando ya se ha



conquistado y poblado el territorio,
franciscanos y jesuitas realizarán
una evangelización realmente
asombrosa[11], lo cual confirma en
todo caso que los actores seguirán
siendo, principalmente, misioneros
religiosos que ejercen y hasta
enseñan oficios civiles, pero no al
revés, es decir, no serán los laicos los
que se dediquen normalmente a esta
tarea[12].

En su obra Fieles y laicos en la
Iglesia, del Portillo ofrece más bien
una reflexión por vía positiva. De
este modo, siguiendo las enseñanzas
de San Josemaría Escrivá sobre la
llamada universal a la santidad,
propone para el laico no sólo su
plena condición de fiel con alma
sacerdotal sino la misión apostólica
que de ella se deriva y que se
fundamenta en el bautismo. Como
distintos documentos postconciliares
han dejado claramente sentado,
tanto la llamada universal a la



santidad como la naturaleza
apostólica de la vocación cristiana
constituyen dos aportaciones
centrales del Concilio[13]. En esta
profunda reflexión sobre el
significado teológico-canónico de la
condición del laico, de hecho
oscurecida durante muchos siglos y
de derecho ausente en el
ordenamiento jurídico eclesial, años
más tarde don Álvaro centrará la
aportación del Opus Dei a la nueva
evangelización y con ella la novedad
de esta misión en el tercer milenio.
Parafraseando a Pablo VI, podemos
decir que promoverá no ya “una
Iglesia del siglo XX cada vez más apta
para anunciar el Evangelio a la
humanidad del siglo XX” sino para
anunciarla a la humanidad del tercer
milenio. Es el fulcro para
comprender su aportación.

Hacia una comprensión global del
tema del laicado



Antes de avanzar, parece oportuno
fundamentar mejor esta tesis. ¿Por
qué se puede afirmar que el
protagonismo de los laicos resultó
una gran novedad? ¿Cuál fue la
evolución de su lugar en la sociedad?
¿Y cuáles las bases históricas y
antropológicas que llevaron a
revalorizar el papel del laico en la
Iglesia? La respuesta no va a ser de
tipo canónico-teológico, sino más
bien de índole histórico-
antropológica y centrada en el
trabajo como actividad principal del
laico para conducir las realidades
materiales, que gozan de autonomía
propia, a Dios.

He dudado mucho sobre el modo de
afrontar esta parte de la conferencia
y me he inclinado por anunciar
desde ya los tres hitos que
atravesaremos para una posible
respuesta. En concreto, me referiré a
tres visiones del mundo y del
hombre que podríamos definir así:



en la época clásica, un humanismo
aristocrático; a partir del s. VI y
prácticamente hasta nuestros días, lo
que llamaré un cristianismo
aristocrático; y desde la Ilustración –
pido paciencia por el neologismo– un
laborismo aristocrático.

El humanismo aristocrático es quizá
el más conocido y corresponde a la
visión griega del hombre: sólo
poseen plenamente naturaleza
humana los varones que viven en la
polis y se dedican a la contemplación
de la verdad. Son los mejores, por
encima de esclavos y mujeres, que,
por encontrarse inmersos en trabajos
manuales y corpóreos, se ven
impedidos de ese ocio, opuesto al
negocio. La cultura judía, en cambio,
no comparte esta visión, tal y como
queda reflejado en la figura de San
Pablo, fabricador de tiendas, así
como en muchos pasajes del Talmud,
que muestran cómo los grandes
estudiosos de la Palabra de Dios



hacían compatible esta alta
dedicación con algún oficio
manual[14]. Por eso es muy
significativa la narración de los
Hechos (Act 16,12-15) sobre la
primera conversión en tierras
europeas: se trata no sólo de una
vendedora de púrpura sino también
de una mujer, Lidia de Tiátira, que
obliga al Apóstol a quedarse en su
casa. Frente al humanismo
aristocrático de los griegos, este
hecho rompe con la mentalidad
imperante y nos ofrece las claves
hermenéuticas del rol de los
primeros cristianos.

El inicio de las órdenes religiosas con
San Benito y su Regla recoge en parte
esta tradición –la laboriosidad se
entiende como virtud y medio para
vencer a la tentación–, pero da
origen al inicio de otra hegemonía: el
modelo de cristianismo para los
laicos empieza a ser la vida monacal.
Aparece, por eso, lo que suelo llamar



un cristianismo aristocrático, es
decir, el religioso es considerado
“mejor cristiano” porque se aparta
del mundo para contemplar a Dios, y
se aleja así de una fuente segura de
tentaciones.

Aunque ordinariamente el punto de
quiebre de esta postura se fija en la
Reforma Protestante, distintas voces
ofrecen otras alternativas. Para Hans
Baron, por ejemplo, el humanismo
florentino del s. XIV[15]reivindica la
vita activa y el rol civil de los laicos,
así como el valor de las posesiones
materiales[16]. A esto se une también
el desarrollo de los gremios en la
Edad Media[17], que son signo de un
cambio de mentalidad importante: el
trabajo ha dejado de identificarse
con la actividad del esclavo y los
oficios son ejercidos por hombres y
mujeres libres con gran influencia en
la cultura, en el arte y en la
economía.



De todas formas a partir del s. XVI, es
la Reforma Protestante la que se
erige en la paladina de la vita activa
(despreciando la contemplativa o
religiosa) y se apropia –nos guste o
no– de un concepto que estará
vigente hasta nuestros días: la Work
Ethic o ética del trabajo. La obra de
Max Weber sobre los orígenes
protestantes del capitalismo,
resultará de catalizador para
difundirla en el siglo XX, abriendo un
debate de gran interés: gracias a la
riqueza semántica del término Beruf,
Lutero y Calvino hablarán de una
llamada divina a través del trabajo.
Calvino incluso acentuará la
relevancia del éxito en el trabajo y
con él de las riquezas, para lo cual se
necesitarán hombres de acero, con
virtudes como la sobriedad, la
laboriosidad, la honestidad, propias
de la Work Ethic.

Por su parte, Adam Smith, al
promover el self-interest como motor



del trabajo y de la economía e
introducir el concepto de “mano
invisible”, va más allá de unas tesis
simplemente económicas. En
realidad, con ella expresará una nota
antropológica quizá no del todo
explícita en el luteranismo pero
ciertamente presente: el
individualismo propio de quienes no
necesitan de los demás ni para vivir
su fe ni para interpretar las
escrituras. La negación luterana del
sacerdocio ministerial y de la
mediación de la Iglesia bien puede
estar en el origen.

Max Weber calificará duramente
todo este proceso: “el manto sutil de
las riquezas se convirtió en férreo
estuche”[18], ya que después de este
primer ascetismo de la Work Ethic,
las riquezas dieron lugar a un
bienestar que hizo de la búsqueda
del placer la forma de vida principal.
Las raíces religiosas “se secaron” y se
extendieron por Occidente a partir



de la segunda mitad del s. XX, como
un nuevo paganismo, que se
diferencia del anterior, entre otras
notas, en su rechazo de la fe
cristiana. El proceso de
secularización con clara cadencia
atea, es decir, absoluto y materialista,
va acompañado de un desprecio de
la contemplación y de la virtud.
Vivimos, con expresión de Joseph
Pieper, en “un mundo totalitario del
trabajo” [19], en una civilización
laborocéntrica. Dominique Méda lo
sintetiza así: “el capitalismo ha
aceptado en proporciones sin
precedentes la valorización del
mundo, pero reduciendo el
humanismo”[20] y Alejandro Llano
nos da la clave para entender esta
posición como un laboralismo
aristocrático: “no importa el hombre
del trabajo sino el trabajo del
hombre”[21]. Sólo serán valorizadas
aquellas profesiones que brinden
honor, dinero, influencia. Se
depreciarán como irracionales e



inhumanas todas las que aparten de
estos fines[22].

Como conclusión, queda fuera de
dudas que el protagonismo del
trabajo irrumpe en la historia con
visos de absolutismo. Es verdad que
el derecho al trabajo llega a ser uno
de los grandes logros del s. XX,
incluido en la Declaración de los
Derechos Humanos, pero como toda
idea revolucionaria, deberá cribarse
y sufrir dimensionamientos: de ser
signo de no humanidad, el
capitalismo y el marxismo lo
convertirán en la nota principal de la
condición humana y así –
curiosamente– compartirán el mismo
principio: economizarán el trabajo y,
en el fondo, acabarán por
deshumanizar al trabajador.

Estas coordenadas culturales que se
terminan de consolidar entre los ss.
XIX y XX, es decir, al final del
segundo milenio, exigen sin lugar a



dudas una profundización en la
antropología del trabajo que lo
reconozca, al menos, con dos notas
principales: admitir que se trata de
una realidad humana y positiva. Esta
tarea que quizá está todavía
pendiente para la filosofía, no lo está
para la teología gracias precisamente
a lo que supuso el Concilio Vaticano
II y, más en concreto, a lo que éste
recoge sobre el papel de los fieles
laicos. Años antes, San Josemaría
Escrivá es inspirado por Dios en 1928
para fundar precisamente un camino
de santidad que significó –si se me
permite la expresión militar– una
auténtica revolución para las filas
evangelizadoras de la Iglesia. O, para
seguir con la feliz metáfora del
Cardenal Ratzinger, el mensaje de
Escrivá hizo posible que miles de
cristianos se despertaran de un
sueño perjudicial[23] y se
empeñaran precisamente en
descubrir que Dios cuenta con ellos –
con los cristianos corrientes– para



llevar a cabo una gran misión. Con
palabras del futuro Beato, los
seglares entienden su
responsabilidad apostólica “como un
mandato divino –dinamismo de la
gracia sacramental–, porque el
mismo Cristo ha confiado a los
bautizados el deber y el derecho de
dedicarse al apostolado, sobre todo y
primariamente, en y a través de las
mismas circunstancias y estructuras
seculares –no eclesiásticas–, en las
que se desarrolla su vida cotidiana y
ordinaria de ciudadanos y cristianos
corrientes”[24].

El carácter precursor del mensaje del
Opus Dei queda fuera de dudas, pero
–en lo que se refiere a este apartado
de nuestra exposición– la superación
del cristianismo aristocrático ve
también la luz. Por su parte, el
laborismo aristocrático seguirá su
vigencia, pero el mensaje del Opus
Dei facilitará una reflexión desde la
teología que afronte sus principales



grietas. A continuación desglosaré
aún más estas ideas.

La aportación más específica de
Álvaro del Portillo a la Nueva
Evangelización

Recordemos las dos preguntas: ¿por
qué es nueva la Evangelización?
¿Cómo recoge Álvaro del Portillo el
encargo de la Nueva Evangelización
de Juan Pablo II? El carácter de
novedad ha sido explicado por
diversos autores de modos distintos.
En el caso de del Portillo
encontramos la siguiente afirmación:
“La novedad habrá de residir en las
nuevas energías espirituales y
apostólicas puestas en juego por
todos los fieles, pues todos somos
partícipes y responsables de la
misión de la Iglesia[25]. Esta
novedad se concreta por tanto en las
siguientes tesis:

1.El protagonismo real de los laicos:
los evangelizadores no serán ya ni



exclusiva ni principalmente
miembros de órdenes religiosas o
sacerdotes, aunque la presencia y la
importancia de éstos no desaparezca.
Lo que sí desaparece es lo que he
llamado el cristianismo aristocrático,
porque sobre todo a partir del
Vaticano II se difunde la llamada
universal a la santidad: todos los
hombres y mujeres están llamados
por Dios a ser santos, y la gran
mayoría encontrará su vocación sin
necesidad de apartarse del mundo
sino más bien convirtiéndolo en
lugar para esa santificación. El
protagonismo de los laicos en la
tarea evangelizadora tiene su
fundamento en la vocación
bautismal: todos –sacerdotes, laicos y
religiosos– estamos llamados a
llevarla a cabo. Álvaro del Portillo
desarrollará estas ideas con especial
agudeza: igualdad en la fe (todos
somos fieles) y diferenciación en la
función (los laicos tienen una misión
propia).



2.¿Qué implica que la
responsabilidad de la Nueva
Evangelización recaiga
principalmente en los laicos? La
respuesta debe explicitar la nota más
específica de la condición laical, a
saber, la secularidad. Ésta no ha de
confundirse con la “laicidad”, es
decir, no ha de entenderse como una
dimensión que excluye la dimensión
religiosa y niega toda relación con
ella. La secularidad, por el contrario,
significa una visión que afirma el
valor y la consistencia de las
realidades temporales, creadas por
Dios y configuradas por el ser
humano principalmente a través de
su trabajo, así como la apertura del
mundo a la trascendencia[26].

Por esto, cuando Juan Pablo II habla
de una evangelización nueva por ser
una “nueva época, en las nuevas
condiciones de vida”, Álvaro del
Portillo ve que esta novedad coincide
con el carisma de la institución a la



que dedica toda su vida: “Por querer
divino, el espíritu del Opus Dei posee
un atractivo especial para los
hombres y mujeres que –como los de
nuestra época– se sienten
plenamente inmersos en el mundo
laboral, político, social, etc., que es
nuestro mundo”[27].

3.Dentro de este nuevo modo
claramente laical que se añade a los
otros caminos de la evangelización
en la Iglesia, destacaré tres aspectos
especialmente relevantes, que don
Álvaro señala:

a)El primero tiene que ver con el
conocido texto de Juan Pablo II, en su
Discurso al Simposio del Consejo de
la Conferencia Episcopal de Europa:
“Se necesitan heraldos del Evangelio
expertos en humanidad, que
conozcan a fondo el corazón del
hombre de hoy, participen de sus
gozos y esperanzas, de sus angustias
y tristezas, y al mismo tiempo sean



contemplativos, enamorados de
Dios”[28]. Esta capacidad de entrar
en contacto con el hombre de hoy no
se reduce a una simple “empatía”,
por más excelente que ésta sea: es
algo mucho más comprometido. “Se
necesitan –concluye el Papa– nuevos
santos. Los grandes evangelizadores
de Europa han sido los santos”. Y es
precisamente esta urgencia de
santidad la que don Álvaro pone en
relación –y no podría se de otro
modo– con un punto de Camino: “Un
secreto. —Un secreto, a voces: estas
crisis mundiales son crisis de santos.
—Dios quiere un puñado de hombres
"suyos" en cada actividad humana. —
Después... "pax Christi in regno
Christi" —la paz de Cristo en el reino
de Cristo”[29]. En definitiva, el laico
está llamado a realizar una honda
labor apostólica basada en la vida
interior pero también en la amistad
humana para llegar al fondo de sus
iguales y acercarlos a la fe.



b)El segundo punto es condición del
anterior: esta tarea evangelizadora
que el laico tiene por delante y que
se identifica con su lucha por ser
santo, sólo se puede llevar a cabo (y
en este caso, la condición es esencial)
si cuenta con “ministros que
dispensen generosamente –con
hambre de santidad propia y ajena–
la palabra de Dios y los sacramentos,
hombres formados por la Iglesia, que
sienten siempre con la Iglesia, para
ser, al ciento por ciento, sacerdotes a
la medida de la donación de
Cristo”[30]. Don Álvaro dedica en
1990 una extensa conferencia a este
tema, que guarda también una clara
continuidad con sus escritos sobre el
sacerdocio a raíz del Concilio.

c)Por último, la Nueva
Evangelización será aún más eficaz si
los que evangelizan se encuentran
suficientemente pertrechados de
doctrina para conocer a fondo la fe y
adquirir una sólida unidad de vida.



En este punto, la coincidencia de las
palabras del Papa Juan Pablo II con
el mensaje de San Josemaría es
asombrosa: «corresponde testificar
cómo la fe cristiana (…) constituye la
única respuesta plenamente válida a
los problemas y expectativas que la
vida plantea a cada hombre y a cada
sociedad. Esto será posible —
continúa el Papa— si los fieles laicos
saben superar en ellos mismos la
fractura entre el Evangelio y la vida,
recomponiendo en su vida familiar
cotidiana, en el trabajo y en la
sociedad, esa unidad de vida que en
el Evangelio encuentra inspiración y
fuerza para realizarse en
plenitud»[31] De ahí la inmensa
alegría de don Álvaro a raíz de la
publicación del Catecismo de la
Iglesia Católica, en 1992, y su deseo
ardiente de que se multiplicasen
primero en Francia (recordemos que
salió en francés) y luego en el mundo
entero grupos de estudio alrededor



de este instrumento magnífico para
preservar y difundir la fe[32].

¿Cómo recoge Álvaro del Portillo
la llamada del Santo Padre?

En primer lugar, don Álvaro
circunscribe el esfuerzo de la Nueva
Evangelización a los países de
Europa Occidental, como se solía
distinguir a la Europa libre del
dominio comunista –la “Vieja
Europa”– y añade a este lugar
geográfico dos naciones más: Estados
Unidos y Canadá. Sobre todo en el
caso de Europa, se trata de países
“que tanto han servido a la causa de
la fe, durante tantos siglos (…), y que
ahora se encuentran en una
situación tan difícil, (y) necesitan
volver a sus raíces cristianas”[33]. Su
preocupación nace de su atento
seguimiento de distintos discursos y
documentos del S. Padre, pero
también de las audiencias que le
concedía[34].



Aunque el hito principal de esta
actuación ciertamente se encuentra
en la Carta que escribe a todos los
fieles de la Obra el 25 de diciembre
de 1985, se puede afirmar que su
preocupación empieza al menos tres
años antes: exactamente en las
navidades de 1982, cuando don
Álvaro escribe a sus hijos de todo el
mundo pidiendo oraciones por “la
labor en las frías regiones del norte
de Europa”[35]. En efecto, como se
recoge en una de sus biografías, en
diciembre de ese año, don Álvaro
había manifestado al Santo Padre los
planes del Opus Dei para empezar a
trabajar en China, pero la respuesta
del Papa –su preocupación por la
situación de las naciones
escandinavas– es entendida
inmediatamente como un imperativo
para cambiar el rumbo de la
expansión apostólica. De la lectura
de la Carta se intuye que don Álvaro
parece revivir con ese pedido la
petición que San Josemaría recibió



de la Santa Sede para una misión
también evangelizadora: la
aceptación de la Prelatura nullius de
Yauyos en Perú. Al final de la vida de
don Álvaro, ocurrirá algo muy
semejante con la petición del Papa
para comenzar la labor en Kazajstán.

Una vez delimitado geográficamente
el destino de estos nuevos esfuerzos
y de involucrar a todo el Opus Dei y
también a muchos Cooperadores y
amigos por medio de la Carta que
escribe (publicada en Romana
inmediatamente: no existía aún
internet), don Álvaro convoca en los
primeros meses de 1986 sendas
reuniones de trabajo para los
Vicarios Regionales y otros directores
de la Obra, con el fin de dedicar sus
mejores esfuerzos a determinar
líneas de acción para varones y
mujeres. Coincidiendo con unos días
insólitos de nieve en Roma, estas
convivencias tienen lugar en medio
de un ambiente lleno de esperanza y



de fe. En 1986 se organizaron otras
dos reuniones de trabajo, semejantes
a las anteriores, a las que asistió el
futuro Beato, para emplazar a los
miembros de la Obra en España[36]
en esta tarea tan importante.

En el año 1987 y a raíz de una Carta
escrita a todos los fieles de la
Prelatura para preparar el 70º
aniversario del Opus Dei, don Álvaro
volverá sobre el tema e impulsará así
a todos a rezar y ayudar en este
apostolado urgente. Estos escritos no
serán el único medio. Don Álvaro
viajará también con más frecuencia
a estos países para seguir de cerca su
trabajo y animarlos a superar
dificultades.

Más adelante, con ocasión del V
Centenario del descubrimiento de
América y también de la caída del
muro en Berlín se referirá también al
tema de la evangelización tanto en
los países latinoamericanos como en



los que se encontraban detrás del
telón de acero, pero la connotación
principal de su empeño por la nueva
evangelización se centrará en la así
llamada Europa Occidental, en
Estados Unidos y en Canadá, por la
situación de gran bienestar
económico, liberalismo moral y
secularismo ateo y por tratarse de
países con hondas raíces cristianas.
Esto se ve de modo claro en la ya
citada conferencia de 1990: “Estamos
asistiendo en los últimos meses a
grandes transformaciones en
amplias zonas del mundo, sobre todo
en el Viejo Continente, que parecen
anunciar una nueva era de libertad,
de responsabilidad, de solidaridad,
de espiritualidad, para millones de
personas. No podemos olvidar, sin
embargo, y hay que decirlo con
dolor, que existen también en
nuestra sociedad occidental, amplios
ámbitos cerrados y hostiles a la Cruz
salvadora (cfr. Fil 3, 18), ojos que
rehúsan admirar la belleza de Dios



reflejada en la faz de Cristo (cfr. 2
Cor. 4, 6)[37].

¿Qué iniciativas se ponen en
marcha?

En la Carta 25.XII.85, don Álvaro
anima a “individuar aspectos
positivos de la sociedad:
anticonformismo, sed de
espiritualidad, preocupación por los
países menos desarrollados,
aspiración a la paz y a la
unidad”[38]. En esta línea cabe
destacar una iniciativa, iniciada por
universitarias de Canadá, que se
trasladan a países menos
desarrollados como Perú y Kenya
para llevar a cabo “promociones
rurales”, es decir, actividades para
ayudar al desarrollo humano de
poblaciones extremamente pobres,
donde miembros del Opus Dei
trabajan en obras de apostolado
corporativo. En este caso, la
evangelización presenta unas notas



únicas, ya que, por decirlo de algún
modo, los evangelizadores no se
mueven sino más bien reciben a los
evangelizados y evangelizan con su
ejemplo de vida: piedad popular,
cultura cristiana, fe y alegría en
medio de las dificultades, etc. Los
evangelizados son los que van a
ayudar materialmente, pero en la
confrontación con la pobreza y el
sufrimiento, son apelados por los
testimonios que encuentran y que les
acercan a Dios. Viajes como éstos
empiezan a multiplicarse por toda le
geografía mundial, mucho antes de
que aparezca la palabra
globalización o que las ONG
proliferaran como tales. Aunque
Perú va a ser la meta más visitada
por muchos otros países (por ej.,
Italia, Gran Bretaña, España,
Alemania, Suiza, Austria, Bélgica,
Holanda, Suecia e incluso Japón),
también de estas naciones viajarán a
Guatemala, Paraguay, República
Dominicana, Costa de Marfil, Nigeria,



Filipinas, etc. Don Álvaro seguirá
todas estas iniciativas con especial
atención y hablará en Estados Unidos
de empezar también con
“promociones urbanas” en los
suburbios pobres de las metrópolis,
tal y como se comienza a llevar a
cabo en las grandes ciudades
americanas de New York, Chicago,
Los Angeles, y en otras de Europa:
por ejemplo, en Londres o Barcelona.

A este apostolado entre gente joven,
se suman otras muchas iniciativas:
por ejemplo, la promoción de
residencias universitarias en las
principales capitales europeas,
cuando las “señales” de la sociedad
indicaban el poco interés por vivir en
estos centros. Tal es el caso de las
residencias para mujeres de París –
Les Ecoles–, de Madrid –Somosierra–,
después de unos años de
interrupción en los años 70[39] y que
se abren de nuevo; o la ampliación



de la residencia en Londres Ashwell
House y en Manchester Coniston.

Especial seguimiento realizó don
Álvaro de la labor en los países
escandinavos. Ahí, además de
impulsar la puesta en marcha de
residencias universitarias para
mujeres y varones en Estocolmo,
animó a mujeres de la Obra a que
colaborasen en un colegio católico de
Helsinki, a petición del Obispo de la
ciudad. Dos norteamericanas
profesoras procedentes de Estados
Unidos –Biruta Meirans, letona, y
Anne Marie Klein– asumieron el reto
y se trasladaron a Finlandia en 1988.
En los últimos diez años de vida, don
Álvaro realizó ochos viajes a esos
países y pudo conocer de cerca el
trabajo realizado, e incluso viajar
desde Helsinki a Tallinn (Estonia),
recién abierta al Occidente, para ver
más posibilidades de evangelización.



Otro gran capítulo es el relacionado
con la familia, punto neurálgico para
la recristianización de toda sociedad
y especialmente atacado en las leyes.
En este tema, la acción de don Álvaro
sí fue precursora, ya que –mucho
antes de las Jornadas Mundiales para
la Familia–, alentó Congresos
convocados para estudiar distintos
aspectos de esta realidad, que se
realizaron en Roma. En efecto, en
diciembre de 1978, matrimonios de
alrededor de 20 países fundaron la
International Family Foundation
(IFF) que comenzó a trabajar
firmemente en distintos frentes:
entre otros, la así llamada
orientación familiar para que
muchos padres adquirieran el know
how de la educación de los hijos. Hoy
en día, la IFF se ha transformado en
la IFFD (International Federation for
Family Development) y es miembro
con Estatus Consultivo General ante
el Comité Económico y Social de
Naciones Unidas[40]. Se encuentran



relatos sobre el primero de los
Congresos en 1979 en Roma y de la
acogida que les dio don Álvaro en
todo momento. También destacan los
Institutos de la Familia que empiezan
a nacer en diversas universidades
donde trabajan miembros del Opus
Dei y otros profesionales, dedicados a
una investigación de corte
académico, de extrema importancia
para influir en la cultura. Aunque no
se trata de iniciativas circunscritas a
Europa, sí se puede decir que fueron
promovidas de modo especial en
países europeos.

Una iniciativa sumamente original
impulsada directamente por don
Álvaro en la que me detengo por
distintos motivos, también por haber
sido testigo directo de sus inicios, es
el Congreso Internacional Incontro
Romano, que vio la luz por primera
vez en la Semana Santa de 1991. En
1990 don Álvaro animó a un grupo
de profesionales del hogar de Roma,



concretamente del Associazione
Centro ELIS, a promover espacios de
reflexión sobre todas aquellas tareas
que contribuyen directamente a
reforzar la institución familiar. El
debate sobre el cuidado de la
persona, de su dimensión corporal y
espiritual, llevado a cabo en el hogar,
desde el nacimiento hasta la muerte,
contribuye de un modo indirecto
pero extremamente eficaz a devolver
protagonismo a la familia:
protagonismo como escuela de
humanidad y de solidaridad,
protagonismo como célula principal
de la sociedad, protagonismo como
lugar donde se aprende a cuidar al
otro… Además, sin que hubiese un
explícito conocimiento, se abrían
coincidencias interesantes con un
movimiento feminista –la Care
Ethics[41]– que iniciaba un largo
recorrido para proponer una
antropología que superase los
planteamientos de la autonomía
racionalista kantiana así como del



solipsismo en el que estaba cayendo
la sociedad capitalista. Quizá lo que,
desde mi perspectiva, resulta de
mayor interés es que hablar del valor
social y humanizador de los trabajos
del hogar, de su capacidad para ser
entendidos como profesión, etc., es
atacar en su raíz precisamente lo que
he llamado “laborismo aristocrático”.
Pienso que traer a colación aquí unas
palabras de San Josemaría, palabras
que también fueron parte de la
predicación de don Álvaro, pueden
corroborar lo que afirmo: “Es hora
de que los cristianos digamos muy
alto que el trabajo es un don de Dios,
y que no tiene ningún sentido dividir
a los hombres en diversas categorías
según los tipos de trabajo,
considerando unas tareas más nobles
que otras. El trabajo, todo trabajo, es
testimonio de la dignidad del
hombre, de su dominio sobre la
creación”[42].



Especial atención mereció el impulso
de iniciativas de investigación de alto
nivel que incidieran en la cultura y
en la ciencia. Una es, sin lugar a
dudas, el Campus Biomedico en
Roma. Otra no menos importante fue
la puesta en marcha por la
Universidad de Navarra del CIMA o
Centro de Investigación Médica
Aplicada, que presentaba grandes
dificultades especialmente de tipo
económico y de personal[43]. Pero
don Álvaro no sólo alentó este Centro
sino que siempre se refirió a la
necesidad de crear otro semejante
especializado en temas humanísticos.
Años después, este deseo suyo se hizo
realidad en el Centro de
Investigaciones en Ciencias Humanas
y Sociales de la misma universidad.

Una última referencia debe hacerse a
la labor apostólica del Opus Dei en
los países detrás del telón de acero.
Cuando el 12 de setiembre de 1989 se
instaló en Polonia el primer gobierno



no comunista después de la II Guerra
Mundial, don Álvaro vio
inmediatamente abierta la
posibilidad de empezar la labor
estable del Opus Dei y el 2 de
noviembre viajaron a ese país dos
sacerdotes. Pocos años antes,
centenares de estudiantes europeos
habían iniciado los así llamados
“campos de trabajo” para construir
iglesias en Polonia, impulsados
también por don Álvaro, que veía en
esto un modo de llegar a esos
pueblos cuando aún estaban bajo el
dominio soviético[44]. Se trataba de
una iniciativa semejante a las
promociones rurales realizadas por
Canadá, sólo que en este caso el
ejemplo lo daban católicos que
vivían su fe en un régimen hostil a la
religión. Personalmente, tengo
asociada esta época tan singular de
la política europea a una idea
frecuentemente repetida por don
Álvaro: Europa ahora ya respira con
dos pulmones. Es más, don Álvaro



con ocasión de la I Asamblea Especial
para Europa de 1991, que reunía por
primera vez a muchos obispos de
países excomunistas, comentaba
agradecido y admirado la heroicidad
de muchos de ellos que habían
padecido en vida martirio por
defender su fe. La Evangelización de
los países de Europa Occidental se
veía beneficiada por estos
testimonios y también por la caída de
una ideología de raíces anti-
cristianas que influía en no pocos
ámbitos culturales.

Conclusión

Es evidente que la Nueva
Evangelización constituye hoy en día
un reto tal para la Iglesia Católica,
que ha llevado a que los últimos
Romanos Pontífices dediquen
muchas fuerzas y recientemente un
largo y exigente documento – la Ex.
Ap. Evangelium Gaudii– para que sea
realidad. Los desafíos que en este



escrito se proponen reflejan acciones
que de algún modo están ya
presentes en las iniciativas de Álvaro
del Portillo, cuando recoge el primer
llamado a esta tarea del Papa Juan
Pablo II.

Francisco habla por ejemplo del
papel de los laicos, de su espíritu
misionero recibido en el bautismo y
del desafío que supone su formación
(EG 102, 120). Don Álvaro es
consciente de que la nueva
evangelización exige “heraldos del
evangelio”, bien formados, que
puedan devolver los valores
cristianos al mundo social, político y
económico, sin limitarse a tareas
intraeclesiales, que pueden reflejar
cierto clericalismo.

Francisco menciona la imperiosa
necesidad de evangelizar la cultura
para inculturar el Evangelio. En esta
línea, afirma “las expresiones de
piedad popular tienen mucho que



enseñarnos y, para quien sabe
leerlas, son un lugar teológico al que
debemos prestar atención,
particularmente a la hora de pensar
la nueva evangelización” (EG 126).
Las actividades promovidas para
ayudar a pueblos con necesidades
materiales pero con una gran fe, que
don Álvaro impulsó desde inicios de
los años 80, han tenido como
finalidad precisamente poner en
contacto a gente joven de escasa
formación cristiana pero nivel
económico alto con gente llena de
esperanza y de sencilla piedad. Las
conversiones a raíz de estos trabajos
nos han sido pocas y vale la pena
darles continuidad precisamente por
su valor evangelizador.

Francisco reclama una atención
mayor a los necesitados siempre
pero más aún ahora que vivimos una
cultura del bienestar que “nos
anestesia” (EG 54) y el peligro del
individualismo es grande (EG 113).



La preocupación de don Álvaro
coincide con ésta del Papa y ve este
peligro más localizado en los países
de la así llamada Europa Occidental,
Estados Unidos y Canadá. El tiempo
haría más acuciante esta situación ya
que la brecha de diferencia
económica entre lo que se empezó a
denominar el Norte y el Sur se abrió
más y más. Ahí se dirigieron sus
esfuerzos para poner en marcha la
Nueva Evangelización, sin olvidar la
labor apostólica en todo el mundo.

Las coincidencias podrían continuar,
pero me detengo para poder
concluir.

Si en la acción evangelizadora hay
que atender a los evangelizadores y a
los evangelizados, así como al
contenido de la evangelización,
entonces, la novedad que aporta
Álvaro del Portillo a esta
evangelización, se refleja en la clara
conciencia de la misión del Opus Dei



como institución de la Iglesia que
aporta evangelizadores “expertos en
humanidad” para llevarla a cabo. Su
visión no es excluyente. Es
profundamente eclesiológica y su
contribución, fiel al mensaje de S.
Josemaría y a finales del II milenio,
devuelve a la Iglesia la toma de
conciencia de la identidad y de la
misión del laico: se cierra el círculo
abierto por San Pablo: “ya no habrá
libre ni esclavo, griego ni
bárbaro…” (Col 3, 11). El laico entra a
formar parte de modo pleno de la
misión de la Iglesia. Es el fin del
cristianismo aristocrático que
permite el comienzo de la Nueva
Evangelización.

- Conferencia pronunciada por María
Pía Chirinos en el Congreso con
motivo del Centenario de Álvaro del
Portillo, en la Universidad Pontificia
de la Santa Cruz (12-14 de marzo de
2014).

https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/


- ESC - Edizioni Santa Croce.

[1] Ex. Ap. Evangelii nuntiandi, AAS
58 (1976) 5-76, n. 2

[2]En la Misa en el Santuario de la S.
Cruz, Mogila (9 de junio de 1979), 1:
AAS 71 (1979), 865.

[3]30 diciembre 1988, AAS 81 (1989),
pp. 393-521.

[4]Carta Ap. Tertio millennio
adveniente, AAS 87 (1995) 5-41 y
Carta Ap. Novo millennio ineunte,
AAS 93 (2001) 303-304.

[5]Rialp, Madrid, 1982, 2ª ed. 1ª
edición de 1947.

[6] Fieles y laicos en la Iglesia, Eunsa,
Pamplona, 1991, 3ª ed. Cfr. también J.
MEDINA BAYO, Álvaro del Portillo,
Rialp, Madrid, 2013, donde en nota a
pie de página se señala que se trata
de la traducción al castellano de su

https://www.edizionisantacroce.it/


voto sobre los laicos en el Concilio:
cfr. nota 810.

[7]Eunsa, Pamplona, 3ª ed., 1991. 1ª
edición de 1969.

[8]Cfr.A. DEL PORTILLO,
Descubrimientos y exploraciones de
las costas de California, op. cit., p.
190.

[9]Cfr. ibidem, pp. 196 ss.

[10]Cfr. ibídem,p. 312.

[11]Además de los mencionados por
del Portillo, un caso emblemático es
el de Antonio Ruiz de Montoya,
jesuita limeño, que realiza la
evangelización de los pueblos
guaraníes y recuerda de algún modo
la evangelización de otro jesuita en
Oriente: Matteo Ricci.

[12] En una conferencia sobre el V
centenario del descubrimiento de
América, don Álvaro se refiere



expresamente a la participación de
laicos en la evangelización: cfr. “La
evangelización de un continente”, en
Evangelización y Teología en
América (siglo XVII). X Simposio
internacional de Teología de la
Universidad de Navarra, Eunsa,
Pamplona, vol. I, pp. 39-43.
Permítaseme añadir aquí un hecho
referido al Virreinato del Perú, que
amplía estas consideraciones, por lo
demás, muy conocidas. Cuando en
1578, la sede del arzobispado de
Lima queda vacante, Felipe II
propone al Papa Gregorio XIII a
Toribio de Mogrovejo para cubrirla.
Lo curioso del caso es que en ese
entonces Toribio ni siquiera era
sacerdote: había sido profesor de
Leyes en Coimbra y Salamanca y se
encontraba en Granada. En marzo de
1579, recibió dispensa papal para la
recepción de las diversas órdenes
menores, fue ordenado en Granada y
poco después, recibió la
consagración episcopal en Sevilla.



Finalmente, en septiembre de 1580,
embarcó con destino a su sede
episcopal, entrando por Paita, puerto
de Piura, y dirigiéndose por tierra a
Lima. Es acompañado por su
hermana Grimanesa de Mogrovejo y
el esposo de ésta, Francisco
Quiñones, que llega a ser alcalde de
Lima. Es muy conocida la profunda y
extensa labor evangelizadora del que
ahora es patrono del episcopado
latinoamericano, cuya condición
previa fue dejar el estado laical por
el clerical, pero que –además de la
acción de la gracia en esa alma
santa– tuvo como presupuesto
privilegiado la gran preparación
humana de Mogrovejo. Los datos lo
he obtenido en 
www.iglesiacatolica.org.pe y 
www.arzobispadodelima.org.pe.

[13] En el Motu proprio Sanctitas
clarior de Pablo VI se lee que la
llamada universal a la santidad
“puede ser considerada el elemento

https://www.iglesiacatolica.org.pe
https://www.arzobispadodelima.org.pe.


más característico de todo el
Magisterio conciliar y, por así decir,
su fin último”, AAS 59(1969), pp.
149-153; cfr. también CONCILIO
VATICANO II, Apostolicam
actuositatem, n. 3: AAS 58 (1966)
837-864; y Decr. Ad gentes: n. 15: AAS
58 (1966) pp. 947-990.

[14]Kid. 33a, citado por L.I.
RABINOWITZ, “Labor in the
Talmud”, en Encyclopaedia Judaica,
Ed. Michael Berenbaum - Fred
Skolnik, vol. 12, 2ª ed. Macmillan,
Detroit, 2007, 408-411.

[15]In Search of Florentine Civic
Humanism, Princeton University
Press, Princeton, 1988.

[16]Cfr. también A. LLANO, El diablo
es conservador, Ariel, Madrid, 1999,
43 ss.

[17]Cfr. R. SENNETT, The Craftsman,
Penguin Books, London, 2008.



[18]M. WEBER, La ética protestante y
el espíritu del capitalismo, Ed. Reus,
Madrid, 1989, p. 282.

[19]El ocio y la vida intelectual, Rialp,
Madrid, 1962, p. 12.

[20]Società senza lavoro. Per una
filosofia dell'occupazione, Feltrinelli,
Milano, 1997, p. 207.

[21]Humanismo cívico, Ariel, Madrid,
1999, p. 131.

[22]Es la tesis principal de la obra de
R. Sennett, The Culture of the New
Capitalism, Yale University Press,
New Heaven & London, 2006.

[23]Cfr. J. RATZINGER, Homilía
pronunciada el 19.V.1992, con
ocasión de la Beatificación de
Josemaría Escrivá, en 
www.es.joemariaescriva.info.

[24] Una vida para Dios: reflexiones
en torno a la figura de Monseñor

https://www.es.joemariaescriva.info.


Josemaría Escrivá de Balaguer:
discursos, homilías y otros escritos,
Madrid, Rialp, 1992, p. 75.

[25] Cfr., por ejemplo, A. DEL
PORTILLO, Escritos sobre el
sacerdocio, Palabra, Madrid 1970, pp.
41-44; Fieles y laicos en la Iglesia, op.
cit., pp. 33-45.

[26] Cfr. A.M. GONZÁLEZ,
“Secularidad”, en Diccionario de San
Josemaría Escrivá de Balaguer, Ed.
Monte Carmelo-Instituto Histórico
San Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos, 2014.

[27]“Lettera pastorale sulla nuova
evangelizzazione dell’Europa, degli
Stati Uniti e del Canada” (25-
XII-1985), en Romana 2 (1986) 3, 7.

[28]JUAN PABLO II, Discurso al
Simposio de Obispos Europeos, 11-
X-1985, n. 13. Insegnamenti, VIII, 2,
1985, pp. 918 y 919.



[29] Camino, Rialp, Madrid, 2002,
301. Esta relación que lleva a cabo
don Álvaro está recogida en la
presentación que escribe para el
volumen editado por la Universidad
de Navarra titulado Josemaría
Escrivá de Balaguer y la universidad,
EUNSA, 1993, p. 38.

[30] A. DEL PORTILLO, “Sacerdotes
para una nueva evangelización”, en
La formación de los sacerdotes en las
circunstancias actuales. XI Simposio
Internacional de Teología de la
Universidad de Navarra, Eunsa,
Pamplona 1990, p. 985.

[31] Christifideles laici, n. 34.

[32] Así queda reflejado en una carta
que escribe al mes siguiente de su
publicación: cfr. Del Portillo, Cartas,
vol. 3, p. 568. En Romana, 16 (1993),
pp. 87-93 se mencionan algunas de
las actividades organizadas bajo su
impulso para dar a conocer .



[33]Cfr. “Lettera pastorale sulla
nuova evangelizzazione dell’Europa,
degli Stati Uniti e del Canada” (25-
XII-1985), op. cit., 2.

[34]Ibidem.

[35]Cartas, vol. 1, n. 65, citado en J.
MEDINA BAYO, Álvaro del Portillo,
Rialp, Madrid, 2013, p. 557.

[36]Cfr. J. MEDINA BAYO, Álvaro del
Portillo, op. cit., p. 560.

[37]“Sacerdotes para una nueva
evangelización”, op. cit., p. 982.

[38]“Lettera pastorale sulla nuova
evangelizzazione dell’Europa, degli
Stati Uniti e del Canada” (25-
XII-1985), op. cit., n. 8.

[39]Sólo aclarar que las anteriores
residencias universitarias en París y
en Madrid, es decir, las que dejaron
de funcionar, tuvieron nombres



distintos: en París, se llamó Rouvray
y en Madrid, Alcor.

[40]Cfr. la página web de este
organismo: www.iffd.org.

[41]Entre las obras principales se
encuentran: C. GILLIGAN, In A
Different Voice, Harvard University
Press, Cambridge, 1982; E. KITTAY,
Love’s Labor: Essays on Women,
Equality and Dependency, Routledge,
New York, 1999; V. HELD, The Ethics
of Care, Oxford University Press,
Oxford, 2005; M. SLOTE, The Ethics of
Care and Empathy. Routledge,
Londres y New York, 2007. También
se pueden ver referencias a esta
temática en M.P. CHIRINOS, “La
revolución del cuidado: Una
propuesta para el desarrollo
sostenible”, en Sostenibilidad,
cuidado y vida cotidiana. Una
aproximación desde Latinoamérica,
ed. S. Idrovo, M. Hernáez, M.R.

https://www.iffd.org.


González, Fundación Universidad de
la Sabana, Bogotá, 2012, pp. 167-186.

[42]Es Cristo que pasa, Rialp, Madrid,
2002, 47.

[43]Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, op. cit., p. 566.

[44]Cfr. ibídem, cita 41.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/mons-alvaro-
del-portillo-y-la-nueva-evangelizacion/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/mons-alvaro-del-portillo-y-la-nueva-evangelizacion/
https://opusdei.org/es-es/article/mons-alvaro-del-portillo-y-la-nueva-evangelizacion/
https://opusdei.org/es-es/article/mons-alvaro-del-portillo-y-la-nueva-evangelizacion/

	Mons. Álvaro del Portillo y la nueva evangelización

