
opusdei.org

«Se trata de no
excluir a nadie»

El auténtico desarrollo es aquel
que pretende incluir a todos los
hombres y mujeres del mundo –
dice el Papa Francisco en el
mensaje para la Jornada
Mundial del Migrante y del
Refugiado, que se celebra el día
29–, promoviendo su
crecimiento integral, y
preocupándose también por las
generaciones futuras.

28/09/2019

Queridos hermanos y hermanas:



La fe nos asegura que el Reino de
Dios está ya misteriosamente
presente en nuestra tierra (cf. Conc.
Ecum. Vat. II, Const. Gaudium et spes,
39); sin embargo, debemos constatar
con dolor que también hoy
encuentra obstáculos y fuerzas
contrarias. Conflictos violentos y
auténticas guerras no cesan de
lacerar la humanidad; injusticias y
discriminaciones se suceden; es
difícil superar los desequilibrios
económicos y sociales, tanto a nivel
local como global. Y son los pobres y
los desfavorecidos quienes más
sufren las consecuencias de esta
situación.

Algunas iniciativas publicadas

Llegó a España en patera con 16
años, cursó FP y trabaja de técnico
informático| ¿Cómo se acoge a un

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://opusdei.org/es-es/article/cooperador-musulman-xabec-valencia-formacion-profesional/
https://opusdei.org/es-es/article/cooperador-musulman-xabec-valencia-formacion-profesional/
https://opusdei.org/es-es/article/cooperador-musulman-xabec-valencia-formacion-profesional/
https://opusdei.org/es-es/article/alvaro-del-portillo-obra-social-familiar/


refugiado?: la experiencia de una
parroquia vallecana Siria se
desangra, Europa pone tiritas|«En
Camerún no conciben que Europa
cierre sus puertas a los refugiados»| 
Los obligados a salir de su tierra
(AUNOM) | De Barcelona a Beirut
para trabajar con refugiados| 
Mochilas de esperanza para los
refugiados | Bassam y Raghad:
bienvenidos a vuestra casa| Abrir
puertas: alemanes y austriacos
integran a personas que se han visto
forzadas a dejar su lugar de origen.

Las sociedades económicamente más
avanzadas desarrollan en su seno la
tendencia a un marcado
individualismo que, combinado con
la mentalidad utilitarista y
multiplicado por la red mediática,
produce la “globalización de la
indiferencia”. En este escenario, las

https://opusdei.org/es-es/article/alvaro-del-portillo-obra-social-familiar/
https://opusdei.org/es-es/article/siria-se-desangra-europa-pone-tiritas/
https://opusdei.org/es-es/article/siria-se-desangra-europa-pone-tiritas/
https://opusdei.org/es-es/article/camerun-europa-refugiados-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/camerun-europa-refugiados-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/camerun-europa-refugiados-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/refugiados-aunom-universidad-de-navarra/
https://opusdei.org/es-es/article/de-barcelona-a-trabajar-con-refugiados-en-beirut/
https://opusdei.org/es-es/article/de-barcelona-a-trabajar-con-refugiados-en-beirut/
https://opusdei.org/es-es/article/refugiados-mochilas-de-esperanza-cume/
https://opusdei.org/es-es/article/refugiados-mochilas-de-esperanza-cume/
https://opusdei.org/es-es/article/bassam-y-raghad-bienvenidos-a-vuestra-casa/
https://opusdei.org/es-es/article/bassam-y-raghad-bienvenidos-a-vuestra-casa/
https://opusdei.org/es-es/article/basta-empezar-5-abrir-puertas/
https://opusdei.org/es-es/article/basta-empezar-5-abrir-puertas/


personas migrantes, refugiadas,
desplazadas y las víctimas de la trata,
se han convertido en emblema de la
exclusión porque, además de
soportar dificultades por su misma
condición, con frecuencia son objeto
de juicios negativos, puesto que se las
considera responsables de los males
sociales. La actitud hacia ellas
constituye una señal de alarma, que
nos advierte de la decadencia moral
a la que nos enfrentamos si seguimos
dando espacio a la cultura del
descarte. De hecho, por esta senda,
cada sujeto que no responde a los
cánones del bienestar físico, mental y
social, corre el riesgo de ser
marginado y excluido.

Por esta razón, la presencia de los
migrantes y de los refugiados, como
en general de las personas
vulnerables, representa hoy en día
una invitación a recuperar algunas
dimensiones esenciales de nuestra
existencia cristiana y de nuestra



humanidad, que corren el riesgo de
adormecerse con un estilo de vida
lleno de comodidades. Razón por la
cual, “no se trata sólo de migrantes”
significa que al mostrar interés por
ellos, nos interesamos también por
nosotros, por todos; que cuidando de
ellos, todos crecemos; que
escuchándolos, también damos voz a
esa parte de nosotros que quizás
mantenemos escondida porque hoy
no está bien vista.

«¡Ánimo, soy yo, no tengáis
miedo!» (Mt 14,27). No se trata sólo
de migrantes, también se trata de
nuestros miedos. La maldad y la
fealdad de nuestro tiempo acrecienta
«nuestro miedo a los “otros”, a los
desconocidos, a los marginados, a los
forasteros [...]. Y esto se nota
particularmente hoy en día, frente a
la llegada de migrantes y refugiados
que llaman a nuestra puerta en
busca de protección, seguridad y un
futuro mejor. Es verdad, el temor es



legítimo, también porque falta
preparación para este
encuentro» (Homilía, Sacrofano, 15
febrero 2019). El problema no es el
hecho de tener dudas y sentir miedo.
El problema es cuando esas dudas y
esos miedos condicionan nuestra
forma de pensar y de actuar hasta el
punto de convertirnos en seres
intolerantes, cerrados y quizás, sin
darnos cuenta, incluso racistas. El
miedo nos priva así del deseo y de la
capacidad de encuentro con el otro,
con aquel que es diferente; nos priva
de una oportunidad de encuentro
con el Señor (cf. Homilía en la
Concelebración Eucarística de la
Jornada Mundial del Migrante y del
Refugiado, 14 enero 2018).

«Porque, si amáis a los que os aman,
¿qué premio tendréis? ¿No hacen lo
mismo también los publicanos?» (Mt
5,46). No se trata sólo de migrantes:
se trata de la caridad. A través de las
obras de caridad mostramos nuestra

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190215_omelia-sacrofano.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180114_omelia-giornata-migrante.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180114_omelia-giornata-migrante.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180114_omelia-giornata-migrante.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180114_omelia-giornata-migrante.html


fe (cf. St 2,18). Y la mayor caridad es
la que se ejerce con quienes no
pueden corresponder y tal vez ni
siquiera dar gracias. «Lo que está en
juego es el rostro que queremos
darnos como sociedad y el valor de
cada vida [...]. El progreso de
nuestros pueblos [...] depende sobre
todo de la capacidad de dejarse
conmover por quien llama a la
puerta y con su mirada estigmatiza y
depone a todos los falsos ídolos que
hipotecan y esclavizan la vida; ídolos
que prometen una aparente y fugaz
felicidad, construida al margen de la
realidad y del sufrimiento de los
demás» (Discurso en la Cáritas
Diocesana de Rabat, 30 marzo 2019).

«Pero un samaritano que iba de viaje
llegó adonde estaba él y, al verlo, se
compadeció» (Lc 10,33). No se trata
sólo de migrantes: se trata de nuestra
humanidad. Lo que mueve a ese
samaritano, un extranjero para los
judíos, a detenerse, es la compasión,

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190330_migranti-marocco.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190330_migranti-marocco.html


un sentimiento que no se puede
explicar únicamente a nivel racional.
La compasión toca la fibra más
sensible de nuestra humanidad,
provocando un apremiante impulso
a “estar cerca” de quienes vemos en
situación de dificultad. Como Jesús
mismo nos enseña (cf. Mt 9,35-36;
14,13-14; 15,32-37), sentir compasión
significa reconocer el sufrimiento del
otro y pasar inmediatamente a la
acción para aliviar, curar y salvar.
Sentir compasión significa dar
espacio a la ternura que a menudo la
sociedad actual nos pide reprimir.
«Abrirse a los demás no empobrece,
sino que más bien enriquece, porque
ayuda a ser más humano: a
reconocerse parte activa de un todo
más grande y a interpretar la vida
como un regalo para los otros, a ver
como objetivo, no los propios
intereses, sino el bien de la
humanidad» (Discurso en la Mezquita
“Heydar Aliyev” de Bakú, Azerbaiyán,
2 octubre 2016).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html


«Cuidado con despreciar a uno de
estos pequeños, porque os digo que
sus ángeles están viendo siempre en
los cielos el rostro de mi Padre
celestial» (Mt 18,10). No se trata sólo
de migrantes: se trata de no excluir a
nadie. El mundo actual es cada día
más elitista y cruel con los excluidos.
Los países en vías de desarrollo
siguen agotando sus mejores
recursos naturales y humanos en
beneficio de unos pocos mercados
privilegiados. Las guerras afectan
sólo a algunas regiones del mundo;
sin embargo, la fabricación de armas
y su venta se lleva a cabo en otras
regiones, que luego no quieren
hacerse cargo de los refugiados que
dichos conflictos generan. Quienes
padecen las consecuencias son
siempre los pequeños, los pobres, los
más vulnerables, a quienes se les
impide sentarse a la mesa y se les
deja sólo las “migajas” del banquete
(cf. Lc 16,19-21). La Iglesia «en salida
[...] sabe tomar la iniciativa sin



miedo, salir al encuentro, buscar a
los lejanos y llegar a los cruces de los
caminos para invitar a los
excluidos» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 24). El desarrollo
exclusivista hace que los ricos sean
más ricos y los pobres más pobres. El
auténtico desarrollo es aquel que
pretende incluir a todos los hombres
y mujeres del mundo, promoviendo
su crecimiento integral, y
preocupándose también por las
generaciones futuras.

«El que quiera ser grande entre
vosotros, que sea vuestro servidor; y
el que quiera ser primero, sea
esclavo de todos» (Mc 10,43-44). No
se trata sólo de migrantes: se trata de
poner a los últimos en primer lugar.
Jesucristo nos pide que no cedamos a
la lógica del mundo, que justifica el
abusar de los demás para lograr
nuestro beneficio personal o el de
nuestro grupo: ¡primero yo y luego
los demás! En cambio, el verdadero

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Primerear,_involucrarse,_acompa%C3%B1ar,_fructificar_y_festejar
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Primerear,_involucrarse,_acompa%C3%B1ar,_fructificar_y_festejar


lema del cristiano es “¡primero los
últimos!”. «Un espíritu individualista
es terreno fértil para que madure el
sentido de indiferencia hacia el
prójimo, que lleva a tratarlo como
puro objeto de compraventa, que
induce a desinteresarse de la
humanidad de los demás y termina
por hacer que las personas sean
pusilánimes y cínicas. ¿Acaso no son
estas las actitudes que
frecuentemente asumimos frente a
los pobres, los marginados o los
últimos de la sociedad? ¡Y cuántos
últimos hay en nuestras sociedades!
Entre estos, pienso sobre todo en los
emigrantes, con la carga de
dificultades y sufrimientos que
deben soportar cada día en la
búsqueda, a veces desesperada, de
un lugar donde poder vivir en paz y
con dignidad» (Discurso ante el
Cuerpo Diplomático, 11 enero 2016).
En la lógica del Evangelio, los últimos
son los primeros, y nosotros tenemos
que ponernos a su servicio.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html


«Yo he venido para que tengan vida y
la tengan abundante» (Jn 10,10). No
se trata sólo de migrantes: se trata de
la persona en su totalidad, de todas
las personas. En esta afirmación de
Jesús encontramos el corazón de su
misión: hacer que todos reciban el
don de la vida en plenitud, según la
voluntad del Padre. En cada
actividad política, en cada programa,
en cada acción pastoral, debemos
poner siempre en el centro a la
persona, en sus múltiples
dimensiones, incluida la espiritual. Y
esto se aplica a todas las personas, a
quienes debemos reconocer la
igualdad fundamental. Por lo tanto,
«el desarrollo no se reduce al simple
crecimiento económico. Para ser
auténtico, debe ser integral, es decir,
promover a todos los hombres y a
todo el hombre» (S. Pablo VI, Carta
enc. Populorum progressio, 14).

«Así pues, ya no sois extranjeros ni
forasteros, sino conciudadanos de los

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


santos, y miembros de la familia de
Dios» (Ef 2,19). No se trata sólo de
migrantes: se trata de construir la
ciudad de Dios y del hombre. En
nuestra época, también llamada la
era de las migraciones, son muchas
las personas inocentes víctimas del
“gran engaño” del desarrollo
tecnológico y consumista sin límites
(cf. Carta enc. Laudato si’, 34). Y así,
emprenden un viaje hacia un
“paraíso” que inexorablemente
traiciona sus expectativas. Su
presencia, a veces incómoda,
contribuye a disipar los mitos de un
progreso reservado a unos pocos,
pero construido sobre la explotación
de muchos. «Se trata, entonces, de
que nosotros seamos los primeros en
verlo y así podamos ayudar a los
otros a ver en el emigrante y en el
refugiado no sólo un problema que
debe ser afrontado, sino un hermano
y una hermana que deben ser
acogidos, respetados y amados, una
ocasión que la Providencia nos

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#34


ofrece para contribuir a la
construcción de una sociedad más
justa, una democracia más plena, un
país más solidario, un mundo más
fraterno y una comunidad cristiana
más abierta, de acuerdo con el
Evangelio» (Mensaje para la Jornada
Mundial del Migrante y del Refugiado
2014).

Queridos hermanos y hermanas: La
respuesta al desafío planteado por
las migraciones contemporáneas se
puede resumir en cuatro verbos: 
acoger, proteger, promover eintegrar.
Pero estos verbos no se aplican sólo a
los migrantes y a los refugiados.
Expresan la misión de la Iglesia en
relación a todos los habitantes de las
periferias existenciales, que deben
ser acogidos, protegidos, promovidos
e integrados. Si ponemos en práctica
estos verbos, contribuimos a edificar
la ciudad de Dios y del hombre,
promovemos el desarrollo humano
integral de todas las personas y

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20130805_world-migrants-day.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20130805_world-migrants-day.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20130805_world-migrants-day.html


también ayudamos a la comunidad
mundial a acercarse a los objetivos
de desarrollo sostenible que ha
establecido y que, de lo contrario,
serán difíciles de alcanzar.

Por lo tanto, no solamente está en
juego la causa de los migrantes, no se
trata sólo de ellos, sino de todos
nosotros, del presente y del futuro de
la familia humana. Los migrantes, y
especialmente aquellos más
vulnerables, nos ayudan a leer los
“signos de los tiempos”. A través de
ellos, el Señor nos llama a una
conversión, a liberarnos de los
exclusivismos, de la indiferencia y de
la cultura del descarte. A través de
ellos, el Señor nos invita a
reapropiarnos de nuestra vida
cristiana en su totalidad y a
contribuir, cada uno según su propia
vocación, a la construcción de un
mundo que responda cada vez más
al plan de Dios.



Este es el deseo que acompaño con
mi oración, invocando, por
intercesión de la Virgen María,
Nuestra Señora del Camino,
abundantes bendiciones sobre todos
los migrantes y los refugiados del
mundo, y sobre quienes se hacen sus
compañeros de viaje.

Vaticano, 27 de mayo de 2019

Francisco

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/migrante-
refugiado-papa-francisco-2019/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/migrante-refugiado-papa-francisco-2019/
https://opusdei.org/es-es/article/migrante-refugiado-papa-francisco-2019/
https://opusdei.org/es-es/article/migrante-refugiado-papa-francisco-2019/

	«Se trata de no excluir a nadie»

