
opusdei.org

Inteligencia
artificial y paz

«¿Cuáles serán las
consecuencias, a medio y a
largo plazo, de las nuevas
tecnologías digitales? ¿Y qué
impacto tendrán sobre la vida
de los individuos y de la
sociedad, sobre la estabilidad
internacional y sobre la paz?».
Con estas preguntas el Papa
Francisco introduce el mensaje
para la 57.º Jornada Mundial de
la Paz, que se celebrará el 1 de
enero de 2024.



28/12/2023

Lea los anteriores mensajes de la
Jornada mundial de la paz: 

Ebook: Jornada Mundial de la Paz.
Mensajes: 1968-2023

Al iniciar el año nuevo, tiempo de
gracia que el Señor nos da a cada
uno de nosotros, quisiera dirigirme
al Pueblo de Dios, a las naciones, a
los Jefes de Estado y de Gobierno, a
los Representantes de las distintas
religiones y de la sociedad civil, y a
todos los hombres y mujeres de
nuestro tiempo para expresarles mis
mejores deseos de paz.

https://opusdei.org/es/article/mensajes-jornada-mundial-paz-libro-electronico-1968-2023-vaticano/
https://opusdei.org/es/article/mensajes-jornada-mundial-paz-libro-electronico-1968-2023-vaticano/


1. El progreso de la ciencia y
de la tecnología como camino
hacia la paz

La Sagrada Escritura atestigua que
Dios ha dado a los hombres su
Espíritu para que tengan «habilidad,
talento y experiencia en la ejecución
de toda clase de trabajos» (Ex 35,31).
La inteligencia es expresión de la
dignidad que nos ha dado el Creador
al hacernos a su imagen y semejanza
(cf. Gn 1,26) y nos ha hecho capaces
de responder a su amor a través de la
libertad y del conocimiento. La
ciencia y la tecnología manifiestan de
modo particular esta cualidad
fundamentalmente relacional de la
inteligencia humana, ambas son
producto extraordinario de su
potencial creativo.

En la Constitución pastoral Gaudium
et spes, el Concilio Vaticano II ha
insistido en esta verdad, declarando
que «siempre se ha esforzado el

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


hombre con su trabajo y con su
ingenio en perfeccionar su vida». [1]
Cuando los seres humanos, «con
ayuda de los recursos técnicos», se
esfuerzan para que la tierra «llegue a
ser morada digna de toda la familia
humana», [2] actúan según el
designio de Dios y cooperan con su
voluntad de llevar a cumplimiento la
creación y difundir la paz entre los
pueblos. Asimismo, el progreso de la
ciencia y de la técnica, en la medida
en que contribuye a un mejor orden
de la sociedad humana y a
acrecentar la libertad y la comunión
fraterna, lleva al perfeccionamiento
del hombre y a la transformación del
mundo.

Nos alegramos justamente y
agradecemos las extraordinarias
conquistas de la ciencia y de la
tecnología, gracias a las cuales se ha
podido poner remedio a
innumerables males que afectaban a
la vida humana y causaban grandes



sufrimientos. Al mismo tiempo, los
progresos técnico-científicos,
haciendo posible el ejercicio de un
control sobre la realidad, nunca visto
hasta ahora, están poniendo en las
manos del hombre una vasta gama
de posibilidades, algunas de las
cuales representan un riesgo para la
supervivencia humana y un peligro
para la casa común. [3]

Los notables progresos de las nuevas
tecnologías de la información,
especialmente en la esfera digital,
presentan, por tanto, entusiasmantes
oportunidades y graves riesgos, con
serias implicaciones para la
búsqueda de la justicia y de la
armonía entre los pueblos. Por
consiguiente, es necesario plantearse
algunas preguntas urgentes. ¿Cuáles
serán las consecuencias, a medio y a
largo plazo, de las nuevas tecnologías
digitales? ¿Y qué impacto tendrán
sobre la vida de los individuos y de la



sociedad, sobre la estabilidad
internacional y sobre la paz?

2. El futuro de la inteligencia
artificial entre promesas y
riesgos

Los progresos de la informática y el
desarrollo de las tecnologías digitales
en los últimos decenios ya han
comenzado a producir profundas
transformaciones en la sociedad
global y en sus dinámicas. Los
nuevos instrumentos digitales están
cambiando el rostro de las
comunicaciones, de la
administración pública, de la
instrucción, del consumo, de las
interacciones personales y de otros
innumerables aspectos de la vida
cotidiana.

Además, las tecnologías que usan un
gran número de algoritmos pueden
extraer, de los rastros digitales
dejados en internet, datos que



permiten controlar los hábitos
mentales y relacionales de las
personas con fines comerciales o
políticos, frecuentemente sin que
ellos lo sepan, limitándoles el
ejercicio consciente de la libertad de
elección. De hecho, en un espacio
como la web, caracterizado por una
sobrecarga de información, se puede
estructurar el flujo de datos según
criterios de selección no siempre
percibidos por el usuario.

Debemos recordar que la
investigación científica y las
innovaciones tecnológicas no están
desencarnadas de la realidad ni son
«neutrales», [4] sino que están
sujetas a las influencias culturales.
En cuanto actividades plenamente
humanas, las direcciones que toman
reflejan decisiones condicionadas
por los valores personales, sociales y
culturales de cada época. Lo mismo
se diga de los resultados que
consiguen. Estas, precisamente en



cuanto fruto de planteamientos
específicamente humanos hacia el
mundo circunstante, tienen siempre
una dimensión ética, estrictamente
ligada a las decisiones de quien
proyecta la experimentación y
enfoca la producción hacia objetivos
particulares.

Esto vale también para las formas de
inteligencia artificial, para la cual,
hasta hoy, no existe una definición
unívoca en el mundo de la ciencia y
de la tecnología. El término mismo,
que ha entrado ya en el lenguaje
común, abraza una variedad de
ciencias, teorías y técnicas dirigidas a
hacer que las máquinas reproduzcan
o imiten, en su funcionamiento, las
capacidades cognitivas de los seres
humanos. Hablar en plural de
“formas de inteligencia” puede
ayudar a subrayar sobre todo la
brecha infranqueable que existe
entre estos sistemas y la persona
humana, por más sorprendentes y



potentes que sean. Estos son, a fin de
cuentas, “fragmentarios”, en el
sentido de que sólo pueden imitar o
reproducir algunas funciones de la
inteligencia humana. El uso del
plural pone en evidencia además que
estos dispositivos, muy distintos
entre sí, se deben considerar siempre
como “sistemas socio-técnicos”. En
efecto, su impacto,
independientemente de la tecnología
de base, no sólo depende del
proyecto, sino también de los
objetivos y de los intereses del que
los posee y del que los desarrolla, así
como de las situaciones en las que se
usan.

La inteligencia artificial, por tanto,
debe ser entendida como una galaxia
de realidades distintas y no podemos
presumir a priori que su desarrollo
aporte una contribución benéfica al
futuro de la humanidad y a la paz
entre los pueblos. Tal resultado
positivo sólo será posible si somos



capaces de actuar de forma
responsable y de respetar los valores
humanos fundamentales como «la
inclusión, la transparencia, la
seguridad, la equidad, la privacidad y
la responsabilidad». [5]

No basta ni siquiera suponer, de
parte de quien proyecta algoritmos y
tecnologías digitales, un compromiso
de actuar de forma ética y
responsable. Es preciso reforzar o, si
es necesario, instituir organismos
encargados de examinar las
cuestiones éticas emergentes y de
tutelar los derechos de los que
utilizan formas de inteligencia
artificial o reciben su influencia. [6]

La inmensa expansión de la
tecnología, por consiguiente, debe
ser acompañada, para su desarrollo,
por una adecuada formación en la
responsabilidad. La libertad y la
convivencia pacífica están
amenazadas cuando los seres



humanos ceden a la tentación del
egoísmo, del interés personal, del
afán de lucro y de la sed de poder.
Tenemos por ello el deber de
ensanchar la mirada y de orientar la
búsqueda técnico-científica hacia la
consecución de la paz y del bien
común, al servicio del desarrollo
integral del hombre y de la
comunidad. [7]

La dignidad intrínseca de cada
persona y la fraternidad que nos
vincula como miembros de una
única familia humana, deben estar
en la base del desarrollo de las
nuevas tecnologías y servir como
criterios indiscutibles para valorarlas
antes de su uso, de modo que el
progreso digital pueda realizarse en
el respeto de la justicia y contribuir a
la causa de la paz. Los desarrollos
tecnológicos que no llevan a una
mejora de la calidad de vida de toda
la humanidad, sino que, por el
contrario, agravan las desigualdades



y los confictos, no podrán ser
considerados un verdadero progreso.
[8]

La inteligencia artificial será cada
vez más importante. Los desafíos que
plantea no son sólo técnicos, sino
también antropológicos, educativos,
sociales y políticos. Promete, por
ejemplo, un ahorro de esfuerzos, una
producción más eficiente,
transportes más ágiles y mercados
más dinámicos, además de una
revolución en los procesos de
recopilación, organización y
verificación de los datos. Es
necesario ser conscientes de las
rápidas transformaciones que están
ocurriendo y gestionarlas de modo
que se puedan salvaguardar los
derechos humanos fundamentales,
respetando las instituciones y las
leyes que promueven el desarrollo
humano integral. La inteligencia
artificial debería estar al servicio de
un mejor potencial humano y de



nuestras más altas aspiraciones, no
en competencia con ellos.

3. La tecnología del futuro:
máquinas que aprenden
solas

En sus múltiples formas la
inteligencia artificial, basada en
técnicas de aprendizaje automático
(machine learning), aunque se
encuentre todavía en una fase
pionera, ya está introduciendo
cambios notables en el tejido de las
sociedades, ejercitando una
profunda influencia en las culturas,
en los comportamientos sociales y en
la construcción de la paz.

Desarrollos como el machine learning
o como el aprendizaje profundo
(deep learning) plantean cuestiones
que trascienden los ámbitos de la
tecnología y de la ingeniería y tienen
que ver con una comprensión
estrictamente conectada con el



significado de la vida humana, los
procesos básicos del conocimiento y
la capacidad de la mente de alcanzar
la verdad.

La habilidad de algunos dispositivos
para producir textos sintáctica y
semánticamente coherentes, por
ejemplo, no es garantía de
confiabilidad. Se dice que pueden
“alucinar”, es decir, generar
afirmaciones que a primera vista
parecen plausibles, pero que en
realidad son infundadas o delatan
prejuicios. Esto crea un serio
problema cuando la inteligencia
artificial se emplea en campañas de
desinformación que difunden
noticias falsas y llevan a una
creciente desconfianza hacia los
medios de comunicación. La
confidencialidad, la posesión de
datos y la propiedad intelectual son
otros ámbitos en los que las
tecnologías en cuestión plantean
graves riesgos, a los que se añaden



ulteriores consecuencias negativas
unidas a su uso impropio, como la
discriminación, la interferencia en
los procesos electorales, la
implantación de una sociedad que
vigila y controla a las personas, la
exclusión digital y la intensificación
de un individualismo cada vez más
desvinculado de la colectividad.
Todos estos factores corren el riesgo
de alimentar los conflictos y de
obstaculizar la paz.

4. El sentido del límite en el
paradigma tecnocrático

Nuestro mundo es demasiado vasto,
variado y complejo para poder ser
completamente conocido y
clasificado. La mente humana nunca
podrá agotar su riqueza, ni siquiera
con la ayuda de los algoritmos más
avanzados. Estos, de hecho, no
ofrecen previsiones garantizadas del
futuro, sino sólo aproximaciones
estadísticas. No todo puede ser



pronosticado, no todo puede ser
calculado; al final «la realidad es
superior a la idea» [9] y, por más
prodigiosa que pueda ser nuestra
capacidad de cálculo, habrá siempre
un residuo inaccesible que escapa a
cualquier intento de cuantificación.

Además, la gran cantidad de datos
analizados por las inteligencias
artificiales no es de por sí garantía de
imparcialidad. Cuando los algoritmos
extrapolan informaciones, siempre
corren el riesgo de distorsionarlas,
reproduciendo las injusticias y los
prejuicios de los ambientes en los
que se originan. Cuanto más veloces
y complejos se vuelven, más difícil es
comprender porqué han generado
un determinado resultado.

Las máquinas inteligentes pueden
efectuar las tareas que se les asignan
cada vez con mayor eficiencia, pero
el fin y el significado de sus
operaciones continuarán siendo



determinadas o habilitadas por seres
humanos que tienen un propio
universo de valores. El riesgo es que
los criterios que están en la base de
ciertas decisiones se vuelvan menos
transparentes, que la
responsabilidad decisional se oculte
y que los productores puedan eludir
la obligación de actuar por el bien de
la comunidad. En cierto sentido, esto
es favorecido por el sistema
tecnocrático, que alía la economía
con la tecnología y privilegia el
criterio de la eficiencia, tendiendo a
ignorar todo aquello que no está
vinculado con sus intereses
inmediatos. [10]

Esto debe hacernos reflexionar sobre
el “sentido del límite”, un aspecto a
menudo descuidado en la
mentalidad actual, tecnocrática y
eficientista, y sin embargo decisivo
para el desarrollo personal y social.
El ser humano, en efecto, mortal por
definición, pensando en sobrepasar



todo límite gracias a la técnica, corre
el riesgo, en la obsesión de querer
controlarlo todo, de perder el control
de sí mismo, y en la búsqueda de una
libertad absoluta, de caer en la
espiral de una dictadura tecnológica.
Reconocer y aceptar el propio límite
de criatura es para el hombre
condición indispensable para
conseguir o, mejor, para acoger la
plenitud como un don. En cambio, en
el contexto ideológico de un
paradigma tecnocrático, animado
por una prometeica presunción de
autosuficiencia, las desigualdades
podrían crecer de forma
desmesurada, y el conocimiento y la
riqueza acumularse en las manos de
unos pocos, con graves riesgos para
las sociedades democráticas y la
coexistencia pacífica. [11]



5. Temas candentes para la
ética

En el futuro, la fiabilidad de quien
pide un préstamo, la idoneidad de un
individuo para un trabajo, la
posibilidad de reincidencia de un
condenado o el derecho a recibir
asilo político o asistencia social
podrían ser determinados por
sistemas de inteligencia artificial. La
falta de niveles diversificados de
mediación que estos sistemas
introducen está particularmente
expuesta a formas de prejuicio y
discriminación. Los errores
sistémicos pueden multiplicarse
fácilmente, produciendo no sólo
injusticias en casos concretos sino
también, por efecto dominó,
auténticas formas de desigualdad
social.

Además, con frecuencia las formas
de inteligencia artificial parecen
capaces de influenciar las decisiones



de los individuos por medio de
opciones predeterminadas asociadas
a estímulos y persuasiones, o
mediante sistemas de regulación de
las elecciones personales basados en
la organización de la información.
Estas formas de manipulación o de
control social requieren una
atención y una supervisión precisas,
e implican una clara responsabilidad
legal por parte de los productores, de
quienes las usan y de las autoridades
gubernamentales.

La dependencia de procesos
automáticos que clasifican a los
individuos, por ejemplo, por medio
del uso generalizado de la vigilancia
o la adopción de sistemas de crédito
social, también podría tener
repercusiones profundas en el
entramado social, estableciendo
categorizaciones impropias entre los
ciudadanos. Y estos procesos
artificiales de clasificación podrían
llevar incluso a conflictos de poder,



no sólo en lo que respecta a
destinatarios virtuales, sino a
personas de carne y hueso. El respeto
fundamental por la dignidad
humana postula rechazar que la
singularidad de la persona sea
identificada con un conjunto de
datos. No debemos permitir que los
algoritmos determinen el modo en el
que entendemos los derechos
humanos, que dejen a un lado los
valores esenciales de la compasión,
la misericordia y el perdón o que
eliminen la posibilidad de que un
individuo cambie y deje atrás el
pasado.

En este contexto, no podemos dejar
de considerar el impacto de las
nuevas tecnologías en el ámbito
laboral. Trabajos que en un tiempo
eran competencia exclusiva de la
mano de obra humana son
rápidamente absorbidos por las
aplicaciones industriales de la
inteligencia artificial. También en



este caso se corre el riesgo sustancial
de un beneficio desproporcionado
para unos pocos a costa del
empobrecimiento de muchos. El
respeto de la dignidad de los
trabajadores y la importancia de la
ocupación para el bienestar
económico de las personas, las
familias y las sociedades, la
seguridad de los empleos y la
equidad de los salarios deberían
constituir una gran prioridad para la
comunidad internacional, a medida
que estas formas de tecnología se
van introduciendo cada vez más en
los lugares de trabajo.

6. ¿Transformaremos las
espadas en arados?

En estos días, mirando el mundo que
nos rodea, no podemos eludir las
graves cuestiones éticas vinculadas
al sector de los armamentos. La
posibilidad de conducir operaciones
militares por medio de sistemas de



control remoto ha llevado a una
percepción menor de la devastación
que estos han causado y de la
responsabilidad en su uso,
contribuyendo a un acercamiento
aún más frío y distante a la inmensa
tragedia de la guerra. La búsqueda
de las tecnologías emergentes en el
sector de los denominados “sistemas
de armas autónomos letales”,
incluido el uso bélico de la
inteligencia artificial, es un gran
motivo de preocupación ética. Los
sistemas de armas autónomos no
podrán ser nunca sujetos
moralmente responsables. La
exclusiva capacidad humana de
juicio moral y de decisión ética es
más que un complejo conjunto de
algoritmos, y dicha capacidad no
puede reducirse a la programación
de una máquina que, aun siendo
“inteligente”, no deja de ser siempre
una máquina. Por este motivo, es
imperioso garantizar una
supervisión humana adecuada,



significativa y coherente de los
sistemas de armas.

Tampoco podemos ignorar la
posibilidad de que armas sofisticadas
terminen en las manos equivocadas
facilitando, por ejemplo, ataques
terroristas o acciones dirigidas a
desestabilizar instituciones de
gobierno legítimas. En resumen,
realmente lo último que el mundo
necesita es que las nuevas
tecnologías contribuyan al injusto
desarrollo del mercado y del
comercio de las armas, promoviendo
la locura de la guerra. Si lo hace así,
no sólo la inteligencia, sino el mismo
corazón del hombre correrá el riesgo
de volverse cada vez más “artificial”.
Las aplicaciones técnicas más
avanzadas no deben usarse para
facilitar la resolución violenta de los
conflictos, sino para pavimentar los
caminos de la paz.



En una óptica más positiva, si la
inteligencia artificial fuese utilizada
para promover el desarrollo humano
integral, podría introducir
importantes innovaciones en la
agricultura, la educación y la cultura,
un mejoramiento del nivel de vida de
enteras naciones y pueblos, el
crecimiento de la fraternidad
humana y de la amistad social. En
definitiva, el modo en que la usamos
para incluir a los últimos, es decir, a
los hermanos y las hermanas más
débiles y necesitados, es la medida
que revela nuestra humanidad.

Una mirada humana y el deseo de un
futuro mejor para nuestro mundo
llevan a la necesidad de un diálogo
interdisciplinar destinado a un
desarrollo ético de los algoritmos — 
la algorética—, en el que los valores
orienten los itinerarios de las nuevas
tecnologías. [12]Las cuestiones éticas
deberían ser tenidas en cuenta desde
el inicio de la investigación, así como



en las fases de experimentación,
planificación, distribución y
comercialización. Este es el enfoque
de la ética de la planificación, en el
que las instituciones educativas y los
responsables del proceso decisional
tienen un rol esencial que
desempeñar.

7. Desafíos para la educación

El desarrollo de una tecnología que
respete y esté al servicio de la
dignidad humana tiene claras
implicaciones para las instituciones
educativas y para el mundo de la
cultura. Al multiplicar las
posibilidades de comunicación, las
tecnologías digitales nos han
permitido nuevas formas de
encuentro. Sin embargo, continúa
siendo necesaria una reflexión
permanente sobre el tipo de
relaciones al que nos está llevando.
Los jóvenes están creciendo en
ambientes culturales impregnados de



la tecnología y esto no puede dejar de
cuestionar los métodos de enseñanza
y formación.

La educación en el uso de formas de
inteligencia artificial debería
centrarse sobre todo en promover el
pensamiento crítico. Es necesario
que los usuarios de todas las edades,
pero sobre todo los jóvenes,
desarrollen una capacidad de
discernimiento en el uso de datos y
de contenidos obtenidos en la web o
producidos por sistemas de
inteligencia artificial. Las escuelas,
las universidades y las sociedades
científicas están llamadas a ayudar a
los estudiantes y a los profesionales a
hacer propios los aspectos sociales y
éticos del desarrollo y el uso de la
tecnología.

La formación en el uso de nuevos
instrumentos de comunicación
debería considerar no sólo la
desinformación, las falsas noticias,



sino también el inquietante aumento
de «miedos ancestrales que [...] han
sabido esconderse y potenciarse
detrás de nuevas tecnologías».
[13]Lamentablemente, una vez más
nos encontramos teniendo que
combatir “la tentación de hacer una
cultura de muros, de levantar muros
para impedir el encuentro con otras
culturas, con otra gente” [14]y el
desarrollo de una coexistencia
pacífica y fraterna.

8. Desafíos para el desarrollo
del derecho internacional

El alcance global de la inteligencia
artificial hace evidente que, junto a
la responsabilidad de los estados
soberanos de disciplinar
internamente su uso, las
organizaciones internacionales
pueden desempeñar un rol decisivo
en la consecución de acuerdos
multilaterales y en la coordinación
de su aplicación y actuación. [15]A



este propósito, exhorto a la
comunidad de las naciones a trabajar
unida para adoptar un tratado
internacional vinculante, que regule
el desarrollo y el uso de la
inteligencia artificial en sus múltiples
formas. Naturalmente, el objetivo de
la reglamentación no debería ser
sólo la prevención de las malas
prácticas, sino también alentar las
mejores prácticas, estimulando
planteamientos nuevos y creativos y
facilitando iniciativas personales y
colectivas. [16]

En definitiva, en la búsqueda de
modelos normativos que puedan
proporcionar una guía ética a
quienes desarrollan tecnologías
digitales, es indispensable identificar
los valores humanos que deberían
estar en la base del compromiso de
las sociedades para formular,
adoptar y aplicar los marcos
legislativos necesarios. El trabajo de
redacción de las orientaciones éticas



para la producción de formas de
inteligencia artificial no puede
prescindir de la consideración de
cuestiones más profundas,
relacionadas con el significado de la
existencia humana, la tutela de los
derechos humanos fundamentales y
la búsqueda de la justicia y de la paz.
Este proceso de discernimiento ético
y jurídico puede revelarse como una
valiosa ocasión para una reflexión
compartida sobre el rol que la
tecnología debería tener en nuestra
vida personal y comunitaria y sobre
cómo su uso podría contribuir a la
creación de un mundo más justo y
humano. Por este motivo, en los
debates sobre la reglamentación de
la inteligencia artificial, se debería
tener en cuenta la voz de todas las
partes interesadas, incluidos los
pobres, los marginados y otros más
que a menudo quedan sin ser
escuchados en los procesos
decisionales globales.



* * * * *

Espero que esta reflexión anime a
hacer que los progresos en el
desarrollo de formas de inteligencia
artificial contribuyan, en última
instancia, a la causa de la fraternidad
humana y de la paz. No es
responsabilidad de unos pocos, sino
de toda la familia humana. La paz,
en efecto, es el fruto de relaciones
que reconocen y acogen al otro en su
dignidad inalienable, y de
cooperación y esfuerzo en la
búsqueda del desarrollo integral de
todas las personas y de todos los
pueblos.

Mi oración al comienzo del nuevo
año es que el rápido desarrollo de
formas de inteligencia artificial no
aumente las ya numerosas
desigualdades e injusticias presentes
en el mundo, sino que ayude a poner
fin a las guerras y los conflictos, y a
aliviar tantas formas de sufrimiento



que afectan a la familia humana. Que
los fieles cristianos, los creyentes de
distintas religiones y los hombres y
mujeres de buena voluntad puedan
colaborar en armonía para
aprovechar las oportunidades y
afrontar los desafíos que plantea la
revolución digital, y dejar a las
generaciones futuras un mundo más
solidario, justo y pacífico.

Vaticano, 8 de diciembre de 2023

FRANCISCO

[1] N. 33.

[2] Ibíd., n. 57.

[3] Cf. Carta enc. Laudato si’ (24
mayo 2015), 104.

[4] Cf. ibíd., 114.

[5] Discurso a los participantes en el
encuentro “Minerva Dialogues” (27
marzo 2023).

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#104
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#114
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html


[6] Cf. ibíd.

[7] Cf. Mensaje al Presidente Ejecutivo
del “World Economic Forum” en
Davos-Klosters (12 enero 2018).

[8] Cf. Carta enc. Laudato si’, 194; 
Discurso a los participantes en un
Seminario sobre “El bien común en la
era digital” (27 septiembre 2019).

[9] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
noviembre 2013), 233.

[10] Cf. Carta. enc. Laudato si’, 54.

[11] Cf. Discurso a los participantes
en la Plenaria de la Pontificia
Academia para la Vida (28 febrero
2020).

[12] Cf. ibíd.

[13] Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre
2020), 27.

[14] Cf. ibíd.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#194
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_realidad_es_m%C3%A1s_importante_que_la_idea
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#54
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#27
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#27


[15] Cf. ibíd., 170-175.

[16] Cf. Carta enc. Laudato si’, 177.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/mensaje-
jornada-mundial-paz-2024-inteligencia-

artificial/ (28/01/2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#170
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#177
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-jornada-mundial-paz-2024-inteligencia-artificial/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-jornada-mundial-paz-2024-inteligencia-artificial/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-jornada-mundial-paz-2024-inteligencia-artificial/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-jornada-mundial-paz-2024-inteligencia-artificial/

	Inteligencia artificial y paz
	1. El progreso de la ciencia y de la tecnología como camino hacia la paz
	2. El futuro de la inteligencia artificial entre promesas y riesgos
	3. La tecnología del futuro: máquinas que aprenden solas
	4. El sentido del límite en el paradigma tecnocrático
	5. Temas candentes para la ética
	6. ¿Transformaremos las espadas en arados?
	7. Desafíos para la educación
	8. Desafíos para el desarrollo del derecho internacional


