
opusdei.org

Mensaje inaugural
en el Simposio
Teológico “Santidad
y Mundo”

Intervención del Cardenal
Joseph Ratzinger, Prefecto de la
Congregación para la Doctrina
de la Fe, en el simposio sobre el
fundador del Opus Dei,
organizado por la Facultad de
Teología del Ateneo Romano
della Santa Croce, del 12 al 14
de octubre de 1993 en la sede
del Ateneo, palazzo Apollinare
di Roma.



16/09/2009

Cardenal Joseph Ratzinger,
Prefecto de la Congregación para
la Doctrina de la Fe

«Entre las tribulaciones de la tierra
se hace sentir cada vez con más
fuerza un canto de alabanza.
Alrededor del trono de Dios se
encuentra un número creciente de
elegidos, cuyas vidas —transcurridas
en el olvido de sí— se han
transformado ahora en alegría y
glorificación. Este coro no sólo canta
en el más allá; se prepara en la
historia, aun cuando permanezca
escondido. Todo ello lo da a conocer
con suma claridad la voz que
proviene del trono, esto es, de la sede
de Dios: "¡Alabad a nuestro Dios,
vosotros sus siervos todos, vosotros
que lo teméis, pequeños y
grandes!" (Ap 19,5). Es una



exhortación a ejercer la propia tarea
en este mundo, entrando de esta
suerte a formar parte de la liturgia
eterna».

Pronuncié estas palabras hace poco
más de un año, en mayo de 1992, en
la homilía de una de las Misas
celebradas en acción de gracias por
la beatificación de Josemaría Escrivá.
Resultaba lógico que, en semejante
ocasión, evocara la liturgia celeste:
toda beatificación constituye un acto
mediante el que la Iglesia,
reconociendo que uno de sus hijos ha
merecido entrar en la intimidad de
Dios, proclama la unión entre la
tierra y el cielo. El pueblo cristiano,
peregrino sobre la tierra, entre
dificultades y amarguras a veces
grandes, sabe que forma parte de
una realidad mucho más amplia: la
Ciudad de los santos, que, iniciada y
preparada en la tierra, llenará los
cielos.



Era lógico —repito— que, en la Misa
de acción de gracias por una
beatificación, se evocaran y
recordaran estas perspectivas
esenciales de la fe cristiana: ¿o acaso
no es la celebración eucarística el
momento en el que la Iglesia confiesa
y vive con mayor profundidad y
participación aquella unidad entre la
tierra y el cielo de la que nos hablan
las beatificaciones y las
canonizaciones? Pero ¿es también
lógico evocar semejantes
perspectivas en estos instantes, al
comienzo de una reunión científica?
Un Simposio de estudio ¿es el lugar
adecuado para hacer
consideraciones místicas y piadosas?
¿O no es más bien el momento de
dejar actuar a la razón científica,
entendida ya como razón histórica,
que analiza críticamente los textos
del pasado, ya como razón
argumentativa, que tiene necesidad
de conceptos y reclama
demostraciones?



La Teología, ciencia en el sentido más
pleno de la palabra, constituye sin
duda un cierto fruto del ejercicio de
la razón científica. A pesar de ello, no
resulta inadecuado evocar en este
contexto la realidad del cielo; más
aún, es necesario hacerlo, porque
sólo desde semejante punto de vista
puede entenderse la Teología. Tomás
de Aquino lo expresó con fórmula
justamente famosa y ampliamente
repetida: la Teología es ciencia
subalterna de la ciencia de Dios y de
la de los santos. Esta afirmación
presupone la reflexión aristotélica; y,
en concreto, los textos con los que el
Estagirita puso de manifiesto que las
ciencias no configuran mundos
intelectuales inconexos, sino
conocimientos relacionados entre sí,
de modo que unas encuentran en
otras su fundamento y, por ende,
resultan subalternas respecto de
ellas. Estas consideraciones sobre el
entrecruzarse de las ciencias fueron
recibidas por Tomás de Aquino con



el fin de cimentar la Teología. El
cristiano es un viador, un ser en
camino que no ve a Dios, aun cuando
la palabra de la revelación le haga
entrever el misterio. Por
consiguiente, sabe, pero en
dependencia del saber de otro. La
Teología, que nace de la fe es, en
definitiva, subalterna respecto al
saber que Dios tiene de sí mismo, y
del que los santos gozan ya de un
modo inmediato y definitivo.

Con esta consideración, santo Tomás
pretendía subrayar que el ansia de
verdad presente en el corazón
humano, y todavía más en el corazón
del creyente, y de la que nace la
Teología, no es fruto de una ilusión,
de un deseo destinado a quedar
constantemente insatisfecho;
representa la expresión de una
capacidad que Dios ha inscrito en
nuestro espíritu y que Él mismo
apagará un día. La Teología
desembocará en la visión, en aquella



visión que para los santos es ya una
realidad.

Pero la consideración de la Teología
como ciencia subalterna respecto al
saber de Dios y de los santos no sólo
implica una tensión hacia la
escatología, hacia la consumación
final, hacia aquel momento en que la
verdad entrevista, recibida con la
palabra, se desvela plenamente y
conduce a la situación terminal de
los santos. Implica también, en
virtud de su mismo concepto, una
referencia a aquella unión vital con
Dios que resulta posible, ya en la
tierra, a aquellos que, abriéndose con
fe a la palabra divina, se la apropian
no sólo con la inteligencia sino con la
totalidad del corazón. Porque Dios es
simultánea e inseparablemente
verdad, bondad y belleza, y la fuerza
unitiva del amor no sólo conduce a
dejarse penetrar por su bondad, sino
también a profundizar en su verdad.



El teólogo debe ser hombre de
ciencia; pero también, y
precisamente en cuanto teólogo,
hombre de oración. No sólo ha de
atender al despliegue de la historia y
al desarrollo de las ciencias, sino
también —y todavía más— al
testimonio de quien, habiendo
recorrido hasta el fondo el camino de
la oración, ha alcanzado ya en la
tierra las vetas más altas de la
intimidad divina; es decir, al
testimonio de quienes, en el lenguaje
ordinario, denominamos con el
calificativo de santos. La
comprensión de Dios, atestiguan los
santos, constituye —como ya he
señalado en otra ocasión—«el punto
de referencia del pensamienio
teológico, que garantiza su rectitud.
En este sentido, el trabajo de los
teólogos es siempre “secundario”,
relativo a la experiencia real de los
santos. Sin este punto de referencia,
sin este íntimo anclaje en semejantes
experiencias, la Teología pierde su



carácter de realidad» (J. RATZINGER, 
Guardare Cristo. Esercizi di fede,
speranza e caritá, Jaca Book, Milán
1989, p. 29). Practicar la Teología,
dedicarse a la búsqueda y a la
docencia teológica, no equivale a
empeñarse en un trabajo frío y
desencarnado, sino ocuparse de un
Dios que es amor, y al que se accede
a través del amor.

Superando la ruptura entre teólogos
y espirituales producida en los inicios
de la edad moderna y, más
radicalmente todavía, el marcado
intelectualismo que constituye uno
de los límites de la posición
iluminista, la teología
contemporánea proclama la íntima
conexión entre Teología y
Espiritualidad, introduciéndose de
este modo nuevamente en la gran
tradición cristiana. Por consiguiente,
nada más lógico que organizar —
como cima de un año destinado a
celebrar una beatificación— un



Simposio de estudio. Y que, en las
palabras que introducen esta
reunión, haya evocado precisamente
la liturgia celestial, el coro de ángeles
y santos que han alcanzado la visión
de Dios: ya que la Teología se
alimenta de esta visión y de su
anticipación en la oración
contemplativa.

Resulta oportuno, e incluso
necesario, que en cuanto teólogos
escuchemos la palabra de los santos
para descubrir su mensaje: un
mensaje multiforme, por cuanto los
santos son muchos y cada uno ha
recibido su carisma particular; y al
mismo tiempo unitario, porque los
santos remiten al único Cristo, al que
se unen y cuya riqueza nos ayudan a
penetrar. En esta sinfonía múltiple y
unitaria, en la que, como diría
Möhler, consiste la tradición
cristiana, ¿qué acento lleva consigo
el beato Josemaría Escrivá?, ¿qué
impulso recibe a su luz la Teología?



No me corresponde responder ahora
a estas preguntas: los relatores del
Congreso aportarán sus personales
reflexiones, a las que se sumarán las
de cuantos, participando del espíritu
del beato Josemaría Escrivá y en
conexión con su mensaje, se
dediquen, con el pasar de los años, a
la enseñanza y a la investigación
teológica.

Con todo, existe una realidad que
salta a la vista en cuanto uno se
acerca a la vida de Mons. Escrivá de
Balaguer o entra en contacto con sus
escritos: un sentido muy vivo de la
presencia de Cristo. «Enciende tu fe.
—No es Cristo una figura que pasó.
No es un recuerdo que se pierde en
la historia. ¡Vive! Jesus Christus heri
et hodie: ipse et in seccula!" —dice
san Pablo— ¡Jesucristo ayer y hoy y
siempre!», escribe en Camino
(Camino, n. 584). Este Cristo vivo es
además un Cristo cercano, un Cristo
en el que el poder y la majestad de



Dios se tornan presentes a través de
las cosas humanas, simples,
ordinarias.

Se puede, pues, hablar, en relación
con el beato Josemaría Escrivá, de un
cristocentrismo acentuado y
singular, en el que la contemplación
de la vida terrena de Jesús y la
contemplación de su presencia viva
en la Eucaristía conducen al
descubrimiento de Dios y a la
iluminación, a partir de Dios, de las
circunstancias del vivir cotidiano.
«Jesús, creciendo y viviendo como
uno de nosotros, nos revela que la
existencia humana, el quehacer
corriente y ordinario, tiene un
sentido divino. Por mucho que
hayamos considerado estas verdades
—prosigue—, debemos llenarnos
siempre de admiración al pensar en
los treinta años de oscuridad, que
constituyen la mayor parte del paso
de Jesús entre sus hermanos los
hombres. Años de sombra, pero para



nosotros claros como la luz del sol.
Mejor, resplandor que ilumina
nuestros días y les da una auténtica
proyección, porque somos cristianos
corrientes, que llevamos una vida
ordinaria, igual a la de tantos
millones de personas en los más
diversos lugares del mundo» (Es
Cristo que pasa, n. 14).

Dos consecuencias se desprenden de
esta consideración de la vida de
Jesús, del misterio profundo de la
realidad de un Dios que no sólo se ha
hecho hombre, sino que ha asumido
la condición humana, haciéndose en
todo igual a nosotros, excepto en el
pecado (cfr. Heb 4,15). Ante todo la
llamada universal a la santidad, a
cuya proclamación el beato
Josemaría contribuyó notablemente,
como recordaba Juan Pablo II en su
solemne homilía durante la Misa de
beatificación. Pero también, para dar
consistencia a esta llamada, el
reconocimiento de que a la santidad



se llega, bajo la acción del Espíritu
Santo, a través de la vida cotidiana.
La santidad consiste en esto: en vivir
la vida cotidiana con la mirada fija
en Dios; en plasmar nuestras
acciones a la luz del Evangelio y del
espíritu de la fe. Toda una
comprensión teológica del mundo y
de la historia deriva de este núcleo,
como atestiguan, de modo preciso e
incisivo, muchos textos del beato
Escrivá.

«Este mundo nuestro —proclamaba
en una homilía— es bueno, porque
salió bueno de las manos de Dios.
Fue la ofensa de Adán, el pecado de
la soberbia humana, el que rompió la
armonia divina de lo creado. Pero
Dios Padre, cuando llegó la plenitud
de los tiempos, envió a su Hijo
Unigénito, que —por obra del
Espíritu Santo— tomó carne en
María siempre Virgen, para
restablecer la paz, para que,
redimiendo al hombre del pecado, 



adoptionem filiorum reciperemus (Gal
4,5), fuéramos constituidos hijos de
Dios, capaces de participar en la
intimidad divina: para que así fuera
concedido a este hombre nuevo, a
esta nueva rama de los hijos de Dios
(cfr. Rom 6,4-5), liberar el universo
entero del desorden, restaurando
todas las cosas en Cristo (cfr, Eph
1,9-10), que las ha reconciliado con
Dios (cfr. Co! 1,20)» (Es Cristo que
pasa, n. 183).

En este espléndido texto, las grandes
verdades de la fe cristiana (el amor
infinito de Dios Padre, la bondad
originaria de la creación, la obra
redentora de Cristo Jesús, la filiación
divina, la identificación del cristiano
con Cristo...) son traídas a colación
con el fin de iluminar la vida del
cristiano y, más en particular, la vida
del cristiano que vive en medio del
mundo, empeñado en las múltiples y
complejas ocupaciones seculares. Las
perspectivas dogmáticas de fondo se



proyectan sobre la existencia
concreta, y ésta, a su vez, impulsa a
considerar de nuevo, con una
preocupación inédita, el conjunto del
mensaje cristiano; de esta suerte, se
produce un movimiento en espiral,
que implica y sostiene a la reflexión
teológica.

Pero, como decía antes, no me toca a
mí afrontar ahora semejante tarea,
sino sólo introducir el presente
Simposio. Baste lo que he dicho,
acompañado de mis deseos de que
estos trabajos, al profundizar en el
mensaje espiritual del beato
Josemaría Escrivá, contribuyan al
desarrollo de la Teología para bien
de toda la Iglesia.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/mensaje-

https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-inaugural-en-el-simposio-teologico-santidad-y-mundo/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-inaugural-en-el-simposio-teologico-santidad-y-mundo/


inaugural-en-el-simposio-teologico-
santidad-y-mundo/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-inaugural-en-el-simposio-teologico-santidad-y-mundo/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-inaugural-en-el-simposio-teologico-santidad-y-mundo/

	Mensaje inaugural en el Simposio Teológico “Santidad y Mundo”

