opusdei.org

Mensaje inaugural
en el Simposio
Teoldgico “Santidad
y Mundo”

Intervencion del Cardenal
Joseph Ratzinger, Prefecto de la
Congregacion para la Doctrina
de la Fe, en el simposio sobre el
fundador del Opus Dei,
organizado por la Facultad de
Teologia del Ateneo Romano
della Santa Croce, del 12 al 14
de octubre de 1993 en la sede
del Ateneo, palazzo Apollinare
di Roma.



16/09/2009

Cardenal Joseph Ratzinger,
Prefecto de la Congregacion para
la Doctrina de la Fe

«Entre las tribulaciones de la tierra
se hace sentir cada vez con mas
fuerza un canto de alabanza.
Alrededor del trono de Dios se
encuentra un numero creciente de
elegidos, cuyas vidas —transcurridas
en el olvido de si— se han
transformado ahora en alegria y
glorificacion. Este coro no solo canta
en el mas alla; se prepara en la
historia, aun cuando permanezca
escondido. Todo ello lo da a conocer
con suma claridad la voz que
proviene del trono, esto es, de la sede
de Dios: "jAlabad a nuestro Dios,
vosotros sus siervos todos, vosotros
que lo teméis, pequefios y

grandes!" (Ap 19,5). Es una



exhortacion a ejercer la propia tarea
en este mundo, entrando de esta
suerte a formar parte de la liturgia
eterna».

Pronuncié estas palabras hace poco
mas de un afio, en mayo de 1992, en
la homilia de una de las Misas
celebradas en accion de gracias por
la beatificacion de Josemaria Escriva.
Resultaba ldgico que, en semejante
ocasion, evocara la liturgia celeste:
toda beatificacion constituye un acto
mediante el que la Iglesia,
reconociendo que uno de sus hijos ha
merecido entrar en la intimidad de
Dios, proclama la union entre la
tierra y el cielo. El pueblo cristiano,
peregrino sobre la tierra, entre
dificultades y amarguras a veces
grandes, sabe que forma parte de
una realidad mucho mas amplia: la
Ciudad de los santos, que, iniciada y
preparada en la tierra, llenara los
cielos.



Era légico —repito— que, en la Misa
de accion de gracias por una
beatificacion, se evocaran y
recordaran estas perspectivas
esenciales de la fe cristiana: ¢0 acaso
no es la celebracion eucaristica el
momento en el que la Iglesia confiesa
y vive con mayor profundidad y
participacion aquella unidad entre la
tierra y el cielo de la que nos hablan
las beatificaciones y las
canonizaciones? Pero ¢es también
16gico evocar semejantes
perspectivas en estos instantes, al
comienzo de una reunion cientifica?
Un Simposio de estudio ¢es el lugar
adecuado para hacer
consideraciones misticas y piadosas?
¢0 no es mas bien el momento de
dejar actuar a la razon cientifica,
entendida ya como razon historica,
que analiza criticamente los textos
del pasado, ya como razon
argumentativa, que tiene necesidad
de conceptos y reclama
demostraciones?



La Teologia, ciencia en el sentido mas
pleno de la palabra, constituye sin
duda un cierto fruto del ejercicio de
la razon cientifica. A pesar de ello, no
resulta inadecuado evocar en este
contexto la realidad del cielo; mas
aun, es necesario hacerlo, porque
solo desde semejante punto de vista
puede entenderse la Teologia. Tomas
de Aquino lo expreso con formula
justamente famosa y ampliamente
repetida: la Teologia es ciencia
subalterna de la ciencia de Dios y de
la de los santos. Esta afirmacion
presupone la reflexion aristotélica; y,
en concreto, los textos con los que el
Estagirita puso de manifiesto que las
ciencias no configuran mundos
intelectuales inconexos, sino
conocimientos relacionados entre si,
de modo que unas encuentran en
otras su fundamento y, por ende,
resultan subalternas respecto de
ellas. Estas consideraciones sobre el
entrecruzarse de las ciencias fueron
recibidas por Tomas de Aquino con



el fin de cimentar la Teologia. El
cristiano es un viador, un ser en
camino que no ve a Dios, aun cuando
la palabra de la revelacion le haga
entrever el misterio. Por
consiguiente, sabe, pero en
dependencia del saber de otro. La
Teologia, que nace de la fe es, en
definitiva, subalterna respecto al
saber que Dios tiene de si mismo, y
del que los santos gozan ya de un
modo inmediato y definitivo.

Con esta consideracion, santo Tomas
pretendia subrayar que el ansia de
verdad presente en el corazon
humano, y todavia mas en el corazon
del creyente, y de la que nace la
Teologia, no es fruto de una ilusion,
de un deseo destinado a quedar
constantemente insatisfecho;
representa la expresion de una
capacidad que Dios ha inscrito en
nuestro espiritu y que Fl mismo
apagara un dia. La Teologia
desembocard en la vision, en aquella



vision que para los santos es ya una
realidad.

Pero la consideracion de la Teologia
como ciencia subalterna respecto al
saber de Dios y de los santos no sélo
implica una tension hacia la
escatologia, hacia la consumacion
final, hacia aquel momento en que la
verdad entrevista, recibida con la
palabra, se desvela plenamente y
conduce a la situacion terminal de
los santos. Implica también, en
virtud de su mismo concepto, una
referencia a aquella union vital con
Dios que resulta posible, ya en la
tierra, a aquellos que, abriéndose con
fe a la palabra divina, se la apropian
no solo con la inteligencia sino con la
totalidad del corazon. Porque Dios es
simultanea e inseparablemente
verdad, bondad y belleza, y la fuerza
unitiva del amor no sdlo conduce a
dejarse penetrar por su bondad, sino
también a profundizar en su verdad.



El teélogo debe ser hombre de
ciencia; pero también, y
precisamente en cuanto teologo,
hombre de oracion. No solo ha de
atender al despliegue de la historia y
al desarrollo de las ciencias, sino
también —y todavia mas— al
testimonio de quien, habiendo
recorrido hasta el fondo el camino de
la oracion, ha alcanzado ya en la
tierra las vetas mas altas de la
intimidad divina; es decir, al
testimonio de quienes, en el lenguaje
ordinario, denominamos con el
calificativo de santos. La
comprension de Dios, atestiguan los
santos, constituye —como ya he
sefialado en otra ocasion—«el punto
de referencia del pensamienio
teoldgico, que garantiza su rectitud.
En este sentido, el trabajo de los
tedlogos es siempre “secundario”,
relativo a la experiencia real de los
santos. Sin este punto de referencia,
sin este intimo anclaje en semejantes
experiencias, la Teologia pierde su



caracter de realidad» (J. RATZINGER,
Guardare Cristo. Esercizi di fede,
speranza e caritd, Jaca Book, Milan
1989, p. 29). Practicar la Teologia,
dedicarse a la busqueda y a la
docencia teoldgica, no equivale a
empenfarse en un trabajo frio y
desencarnado, sino ocuparse de un
Dios que es amor, y al que se accede
a través del amor.

Superando la ruptura entre tedlogos
y espirituales producida en los inicios
de la edad moderna y, mas
radicalmente todavia, el marcado
intelectualismo que constituye uno
de los limites de la posicion
iluminista, la teologia
contemporanea proclama la intima
conexion entre Teologia y
Espiritualidad, introduciéndose de
este modo nuevamente en la gran
tradicion cristiana. Por consiguiente,
nada mas logico que organizar —
como cima de un afio destinado a
celebrar una beatificacion— un



Simposio de estudio. Y que, en las
palabras que introducen esta
reunion, haya evocado precisamente
la liturgia celestial, el coro de angeles
y santos que han alcanzado la vision
de Dios: ya que la Teologia se
alimenta de esta vision y de su
anticipacion en la oracion
contemplativa.

Resulta oportuno, e incluso
necesario, que en cuanto teélogos
escuchemos la palabra de los santos
para descubrir su mensaje: un
mensaje multiforme, por cuanto los
santos son muchos y cada uno ha
recibido su carisma particular; y al
mismo tiempo unitario, porque los
santos remiten al unico Cristo, al que
se unen y cuya riqueza nos ayudan a
penetrar. En esta sinfonia multiple y
unitaria, en la que, como diria
Mohler, consiste la tradicion
cristiana, ¢;qué acento lleva consigo
el beato Josemaria Escriva?, ;qué
impulso recibe a su luz la Teologia?



No me corresponde responder ahora
a estas preguntas: los relatores del
Congreso aportaran sus personales
reflexiones, a las que se sumaran las
de cuantos, participando del espiritu
del beato Josemaria Escriva y en
conexion con su mensaje, se
dediquen, con el pasar de los afios, a
la ensefianza y a la investigacion
teoldgica.

Con todo, existe una realidad que
salta a la vista en cuanto uno se
acerca a la vida de Mons. Escriva de
Balaguer o entra en contacto con sus
escritos: un sentido muy vivo de la
presencia de Cristo. «Enciende tu fe.
—No es Cristo una figura que paso.
No es un recuerdo que se pierde en
la historia. {Vive! Jesus Christus heri
et hodie: ipse et in seccula!" —dice
san Pablo— jJesucristo ayer y hoy y
siempre!», escribe en Camino
(Camino, n. 584). Este Cristo vivo es
ademas un Cristo cercano, un Cristo
en el que el poder y la majestad de



Dios se tornan presentes a través de
las cosas humanas, simples,
ordinarias.

Se puede, pues, hablar, en relacion
con el beato Josemaria Escriva, de un
cristocentrismo acentuado y
singular, en el que la contemplacion
de la vida terrena de Jesus y la
contemplacion de su presencia viva
en la Eucaristia conducen al
descubrimiento de Diosy a la
iluminacion, a partir de Dios, de las
circunstancias del vivir cotidiano.
«Jesus, creciendo y viviendo como
uno de nosotros, nos revela que la
existencia humana, el quehacer
corriente y ordinario, tiene un
sentido divino. Por mucho que
hayamos considerado estas verdades
—prosigue—, debemos llenarnos
siempre de admiracion al pensar en
los treinta afios de oscuridad, que
constituyen la mayor parte del paso
de Jesus entre sus hermanos los
hombres. Afios de sombra, pero para



nosotros claros como la luz del sol.
Mejor, resplandor que ilumina
nuestros dias y les da una auténtica
proyeccion, porque somos cristianos
corrientes, que llevamos una vida
ordinaria, igual a la de tantos
millones de personas en los mas
diversos lugares del mundo» (Es
Cristo que pasa, n. 14).

Dos consecuencias se desprenden de
esta consideracion de la vida de
Jesus, del misterio profundo de la
realidad de un Dios que no solo se ha
hecho hombre, sino que ha asumido
la condicién humana, haciéndose en
todo igual a nosotros, excepto en el
pecado (cfr. Heb 4,15). Ante todo la
llamada universal a la santidad, a
cuya proclamacion el beato
Josemaria contribuyd notablemente,
como recordaba Juan Pablo II en su
solemne homilia durante la Misa de
beatificacion. Pero también, para dar
consistencia a esta llamada, el
reconocimiento de que a la santidad



se llega, bajo la accion del Espiritu
Santo, a través de la vida cotidiana.
La santidad consiste en esto: en vivir
la vida cotidiana con la mirada fija
en Dios; en plasmar nuestras
acciones a la luz del Evangelio y del
espiritu de la fe. Toda una
comprension teoldgica del mundo y
de la historia deriva de este nucleo,
como atestiguan, de modo preciso e
incisivo, muchos textos del beato
Escriva.

«Este mundo nuestro —proclamaba
en una homilia— es bueno, porque
salio bueno de las manos de Dios.
Fue la ofensa de Adan, el pecado de
la soberbia humana, el que rompio la
armonia divina de lo creado. Pero
Dios Padre, cuando llego la plenitud
de los tiempos, envid a su Hijo
Unigénito, que —por obra del
Espiritu Santo— tomo carne en
Maria siempre Virgen, para
restablecer la paz, para que,
redimiendo al hombre del pecado,



adoptionem filiorum reciperemus (Gal
4,5), fuéramos constituidos hijos de
Dios, capaces de participar en la
intimidad divina: para que asi fuera
concedido a este hombre nuevo, a
esta nueva rama de los hijos de Dios
(cfr. Rom 6,4-5), liberar el universo
entero del desorden, restaurando
todas las cosas en Cristo (cfr, Eph
1,9-10), que las ha reconciliado con
Dios (cfr. Co! 1,20)» (Es Cristo que
pasa, n. 183).

En este espléndido texto, las grandes
verdades de la fe cristiana (el amor
infinito de Dios Padre, la bondad
originaria de la creacion, la obra
redentora de Cristo Jesus, la filiacion
divina, la identificacién del cristiano
con Cristo...) son traidas a colacion
con el fin de iluminar la vida del
cristiano y, mas en particular, la vida
del cristiano que vive en medio del
mundo, empefiado en las multiples y
complejas ocupaciones seculares. Las
perspectivas dogmaticas de fondo se



proyectan sobre la existencia
concreta, y ésta, a su vez, impulsa a
considerar de nuevo, con una
preocupacion inédita, el conjunto del
mensaje cristiano; de esta suerte, se
produce un movimiento en espiral,
que implica y sostiene a la reflexion
teoldgica.

Pero, como decia antes, no me toca a
mi afrontar ahora semejante tarea,
sino solo introducir el presente
Simposio. Baste 1o que he dicho,
acompaifiado de mis deseos de que
estos trabajos, al profundizar en el
mensaje espiritual del beato
Josemaria Escrivd, contribuyan al
desarrollo de la Teologia para bien
de toda la Iglesia.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/mensaje-


https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-inaugural-en-el-simposio-teologico-santidad-y-mundo/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-inaugural-en-el-simposio-teologico-santidad-y-mundo/

inaugural-en-el-simposio-teologico-
santidad-y-mundo/ (15/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-inaugural-en-el-simposio-teologico-santidad-y-mundo/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-inaugural-en-el-simposio-teologico-santidad-y-mundo/

	Mensaje inaugural en el Simposio Teológico “Santidad y Mundo”

