
opusdei.org

Mensaje del Santo
Padre Benedicto XVI
para la Cuaresma
2011

04/03/2011

«Con Cristo sois sepultados en el
Bautismo, con él también habéis
resucitado» (cf. Col 2, 12)

Queridos hermanos y hermanas:

La Cuaresma, que nos lleva a la
celebración de la Santa Pascua, es
para la Iglesia un tiempo litúrgico
muy valioso e importante, con vistas



al cual me alegra dirigiros unas
palabras específicas para que lo
vivamos con el debido compromiso.
La Comunidad eclesial, asidua en la
oración y en la caridad operosa,
mientras mira hacia el encuentro
definitivo con su Esposo en la Pascua
eterna, intensifica su camino de
purificación en el espíritu, para
obtener con más abundancia del
Misterio de la redención la vida
nueva en Cristo Señor (cf. Prefacio I
de Cuaresma).

1. Esta misma vida ya se nos
transmitió el día del Bautismo,
cuando «al participar de la muerte y
resurrección de Cristo» comenzó
para nosotros «la aventura gozosa y
entusiasmante del
discípulo» (Homilía en la fiesta del
Bautismo del Señor, 10 de enero de
2010). San Pablo, en sus Cartas,
insiste repetidamente en la
comunión singular con el Hijo de
Dios que se realiza en este lavacro. El

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100110_battesimo_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100110_battesimo_sp.html


hecho de que en la mayoría de los
casos el Bautismo se reciba en la
infancia pone de relieve que se trata
de un don de Dios: nadie merece la
vida eterna con sus fuerzas. La
misericordia de Dios, que borra el
pecado y permite vivir en la propia
existencia «los mismos sentimientos
que Cristo Jesús» (Flp 2, 5) se
comunica al hombre gratuitamente.

El Apóstol de los gentiles, en la Carta
a los Filipenses, expresa el sentido de
la transformación que tiene lugar al
participar en la muerte y
resurrección de Cristo, indicando su
meta: que yo pueda «conocerle a él,
el poder de su resurrección y la
comunión en sus padecimientos
hasta hacerme semejante a él en su
muerte, tratando de llegar a la
resurrección de entre los
muertos» (Flp 3, 10-11). El Bautismo,
por tanto, no es un rito del pasado
sino el encuentro con Cristo que
conforma toda la existencia del



bautizado, le da la vida divina y lo
llama a una conversión sincera,
iniciada y sostenida por la Gracia,
que lo lleve a alcanzar la talla adulta
de Cristo.

Un nexo particular vincula al
Bautismo con la Cuaresma como
momento favorable para
experimentar la Gracia que salva.
Los Padres del Concilio Vaticano II
exhortaron a todos los Pastores de la
Iglesia a utilizar «con mayor
abundancia los elementos
bautismales propios de la liturgia
cuaresmal» (Sacrosanctum
Concilium, 109). En efecto, desde
siempre, la Iglesia asocia la Vigilia
Pascual a la celebración del
Bautismo: en este Sacramento se
realiza el gran misterio por el cual el
hombre muere al pecado, participa
de la vida nueva en Jesucristo
Resucitado y recibe el mismo espíritu
de Dios que resucitó a Jesús de entre
los muertos (cf. Rm 8, 11). Este don

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_sp.html


gratuito debe ser reavivado en cada
uno de nosotros y la Cuaresma nos
ofrece un recorrido análogo al
catecumenado, que para los
cristianos de la Iglesia antigua, así
como para los catecúmenos de hoy,
es una escuela insustituible de fe y de
vida cristiana: viven realmente el
Bautismo como un acto decisivo para
toda su existencia.

2. Para emprender seriamente el
camino hacia la Pascua y
prepararnos a celebrar la
Resurrección del Señor —la fiesta
más gozosa y solemne de todo el Año
litúrgico—, ¿qué puede haber de más
adecuado que dejarnos guiar por la
Palabra de Dios? Por esto la Iglesia,
en los textos evangélicos de los
domingos de Cuaresma, nos guía a
un encuentro especialmente intenso
con el Señor, haciéndonos recorrer
las etapas del camino de la iniciación
cristiana: para los catecúmenos, en la
perspectiva de recibir el Sacramento



del renacimiento, y para quien está
bautizado, con vistas a nuevos y
decisivos pasos en el seguimiento de
Cristo y en la entrega más plena a él.

El primer domingo del itinerario
cuaresmal subraya nuestra condición
de hombre en esta tierra. La batalla
victoriosa contra las tentaciones, que
da inicio a la misión de Jesús, es una
invitación a tomar conciencia de la
propia fragilidad para acoger la
Gracia que libera del pecado e
infunde nueva fuerza en Cristo,
camino, verdad y vida (cf. Ordo
Initiationis Christianae Adultorum, n.
25). Es una llamada decidida a
recordar que la fe cristiana implica,
siguiendo el ejemplo de Jesús y en
unión con él, una lucha «contra los
Dominadores de este mundo
tenebroso» (Ef 6, 12), en el cual el
diablo actúa y no se cansa, tampoco
hoy, de tentar al hombre que quiere
acercarse al Señor: Cristo sale
victorioso, para abrir también



nuestro corazón a la esperanza y
guiarnos a vencer las seducciones del
mal.

El Evangelio de la Transfiguración
del Señor pone delante de nuestros
ojos la gloria de Cristo, que anticipa
la resurrección y que anuncia la
divinización del hombre. La
comunidad cristiana toma conciencia
de que es llevada, como los Apóstoles
Pedro, Santiago y Juan «aparte, a un
monte alto» (Mt 17, 1), para acoger
nuevamente en Cristo, como hijos en
el Hijo, el don de la gracia de Dios:
«Este es mi Hijo amado, en quien me
complazco; escuchadle» (v. 5). Es la
invitación a alejarse del ruido de la
vida diaria para sumergirse en la
presencia de Dios: él quiere
transmitirnos, cada día, una palabra
que penetra en las profundidades de
nuestro espíritu, donde discierne el
bien y el mal (cf.Hb 4, 12) y fortalece
la voluntad de seguir al Señor.



La petición de Jesús a la samaritana:
«Dame de beber» (Jn 4, 7), que se lee
en la liturgia del tercer domingo,
expresa la pasión de Dios por todo
hombre y quiere suscitar en nuestro
corazón el deseo del don del «agua
que brota para vida eterna» (v. 14):
es el don del Espíritu Santo, que hace
de los cristianos «adoradores
verdaderos» capaces de orar al Padre
«en espíritu y en verdad» (v. 23).
¡Sólo esta agua puede apagar nuestra
sed de bien, de verdad y de belleza!
Sólo esta agua, que nos da el Hijo,
irriga los desiertos del alma inquieta
e insatisfecha, «hasta que descanse
en Dios», según las célebres palabras
de san Agustín.

El domingo del ciego de nacimiento
presenta a Cristo como luz del
mundo. El Evangelio nos interpela a
cada uno de nosotros: «¿Tú crees en
el Hijo del hombre?». «Creo,
Señor» (Jn 9, 35.38), afirma con
alegría el ciego de nacimiento, dando



voz a todo creyente. El milagro de la
curación es el signo de que Cristo,
junto con la vista, quiere abrir
nuestra mirada interior, para que
nuestra fe sea cada vez más
profunda y podamos reconocer en él
a nuestro único Salvador. Él ilumina
todas las oscuridades de la vida y
lleva al hombre a vivir como «hijo de
la luz».

Cuando, en el quinto domingo, se
proclama la resurrección de Lázaro,
nos encontramos frente al misterio
último de nuestra existencia: «Yo soy
la resurrección y la vida... ¿Crees
esto?» (Jn 11, 25-26). Para la
comunidad cristiana es el momento
de volver a poner con sinceridad,
junto con Marta, toda la esperanza
en Jesús de Nazaret: «Sí, Señor, yo
creo que tú eres el Cristo, el Hijo de
Dios, el que iba a venir al mundo» (v.
27). La comunión con Cristo en esta
vida nos prepara a cruzar la frontera
de la muerte, para vivir sin fin en él.



La fe en la resurrección de los
muertos y la esperanza en la vida
eterna abren nuestra mirada al
sentido último de nuestra existencia:
Dios ha creado al hombre para la
resurrección y para la vida, y esta
verdad da la dimensión auténtica y
definitiva a la historia de los
hombres, a su existencia personal y a
su vida social, a la cultura, a la
política, a la economía. Privado de la
luz de la fe todo el universo acaba
encerrado dentro de un sepulcro sin
futuro, sin esperanza.

El recorrido cuaresmal encuentra su
cumplimiento en el Triduo Pascual,
en particular en la Gran Vigilia de la
Noche Santa: al renovar las
promesas bautismales, reafirmamos
que Cristo es el Señor de nuestra
vida, la vida que Dios nos comunicó
cuando renacimos «del agua y del
Espíritu Santo», y confirmamos de
nuevo nuestro firme compromiso de



corresponder a la acción de la Gracia
para ser sus discípulos.

3. Nuestro sumergirnos en la muerte
y resurrección de Cristo mediante el
sacramento del Bautismo, nos
impulsa cada día a liberar nuestro
corazón del peso de las cosas
materiales, de un vínculo egoísta con
la «tierra», que nos empobrece y nos
impide estar disponibles y abiertos a
Dios y al prójimo. En Cristo, Dios se
ha revelado como Amor (cf. 1 Jn 4,
7-10). La Cruz de Cristo, la «palabra
de la Cruz» manifiesta el poder
salvífico de Dios (cf. 1 Co 1, 18), que
se da para levantar al hombre y
traerle la salvación: amor en su
forma más radical (cf. Enc. Deus
caritas est, 12). Mediante las
prácticas tradicionales del ayuno, la
limosna y la oración, expresiones del
compromiso de conversión, la
Cuaresma educa a vivir de modo
cada vez más radical el amor de
Cristo. Elayuno, que puede tener

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html


distintas motivaciones, adquiere
para el cristiano un significado
profundamente religioso: haciendo
más pobre nuestra mesa aprendemos
a superar el egoísmo para vivir en la
lógica del don y del amor;
soportando la privación de alguna
cosa —y no sólo de lo superfluo—
aprendemos a apartar la mirada de
nuestro «yo», para descubrir a
Alguien a nuestro lado y reconocer a
Dios en los rostros de tantos de
nuestros hermanos. Para el cristiano
el ayuno no tiene nada de intimista,
sino que abre mayormente a Dios y a
las necesidades de los hombres, y
hace que el amor a Dios sea también
amor al prójimo (cf. Mc 12, 31).

En nuestro camino también nos
encontramos ante la tentación del
tener, de la avidez de dinero, que
insidia el primado de Dios en nuestra
vida. El afán de poseer provoca
violencia, prevaricación y muerte;
por esto la Iglesia, especialmente en



el tiempo cuaresmal, recuerda la
práctica de lalimosna, es decir, la
capacidad de compartir. La idolatría
de los bienes, en cambio, no sólo
aleja del otro, sino que despoja al
hombre, lo hace infeliz, lo engaña, lo
defrauda sin realizar lo que promete,
porque sitúa las cosas materiales en
el lugar de Dios, única fuente de la
vida. ¿Cómo comprender la bondad
paterna de Dios si el corazón está
lleno de uno mismo y de los propios
proyectos, con los cuales nos
hacemos ilusiones de que podemos
asegurar el futuro? La tentación es
pensar, como el rico de la parábola:
«Alma, tienes muchos bienes en
reserva para muchos años... Pero
Dios le dijo: “¡Necio! Esta misma
noche te reclamarán el alma”» (Lc 12,
19-20). La práctica de la limosna nos
recuerda el primado de Dios y la
atención hacia los demás, para
redescubrir a nuestro Padre bueno y
recibir su misericordia.



En todo el período cuaresmal, la
Iglesia nos ofrece con particular
abundancia la Palabra de Dios.
Meditándola e interiorizándola para
vivirla diariamente, aprendemos una
forma preciosa e insustituible de 
oración, porque la escucha atenta de
Dios, que sigue hablando a nuestro
corazón, alimenta el camino de fe
que iniciamos en el día del Bautismo.
La oración nos permite también
adquirir una nueva concepción del
tiempo: de hecho, sin la perspectiva
de la eternidad y de la trascendencia,
simplemente marca nuestros pasos
hacia un horizonte que no tiene
futuro. En la oración encontramos,
en cambio, tiempo para Dios, para
conocer que «sus palabras no
pasarán» (cf. Mc 13, 31), para entrar
en la íntima comunión con él que
«nadie podrá quitarnos» (cf. Jn 16,
22) y que nos abre a la esperanza que
no falla, a la vida eterna.



En síntesis, el itinerario cuaresmal,
en el cual se nos invita a contemplar
el Misterio de la cruz, es «hacerme
semejante a él en su muerte» (Flp 3,
10), para llevar a cabo una 
conversión profunda de nuestra vida:
dejarnos transformar por la acción
del Espíritu Santo, como san Pablo en
el camino de Damasco; orientar con
decisión nuestra existencia según la
voluntad de Dios; liberarnos de
nuestro egoísmo, superando el
instinto de dominio sobre los demás
y abriéndonos a la caridad de Cristo.
El período cuaresmal es el momento
favorable para reconocer nuestra
debilidad, acoger, con una sincera
revisión de vida, la Gracia
renovadora del Sacramento de la
Penitencia y caminar con decisión
hacia Cristo.

Queridos hermanos y hermanas,
mediante el encuentro personal con
nuestro Redentor y mediante el
ayuno, la limosna y la oración, el



camino de conversión hacia la
Pascua nos lleva a redescubrir
nuestro Bautismo. Renovemos en
esta Cuaresma la acogida de la
Gracia que Dios nos dio en ese
momento, para que ilumine y guíe
todas nuestras acciones. Lo que el
Sacramento significa y realiza
estamos llamados a vivirlo cada día
siguiendo a Cristo de modo cada vez
más generoso y auténtico.
Encomendamos nuestro itinerario a
la Virgen María, que engendró al
Verbo de Dios en la fe y en la carne,
para sumergirnos como ella en la
muerte y resurrección de su Hijo
Jesús y obtener la vida eterna.

Vaticano, 4 de noviembre de 2010
BENEDICTUS PP. XVI

vatican.va



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/mensaje-del-
santo-padre-benedicto-xvi-para-la-

cuaresma-2011/ (10/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-del-santo-padre-benedicto-xvi-para-la-cuaresma-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-del-santo-padre-benedicto-xvi-para-la-cuaresma-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-del-santo-padre-benedicto-xvi-para-la-cuaresma-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-del-santo-padre-benedicto-xvi-para-la-cuaresma-2011/

	Mensaje del Santo Padre Benedicto XVI para la Cuaresma 2011

