opusdei.org

Mensaje de
Benedicto XVI para
la XLIV Jornada
Mundial de la Paz:
"La libertad
religiosa camino
para la paz"

30/12/2010

LA LIBERTAD RELIGIOSA, CAMINO
PARA LA PAZ

1. Al comienzo de un nuevo ano
deseo hacer llegar a todos mi
felicitacion; es un deseo de serenidad



y de prosperidad, pero sobre todo de
paz. El afio que termina también ha
estado marcado lamentablemente
por persecuciones, discriminaciones,
por terribles actos de violencia y de
intolerancia religiosa.

Pienso de modo particular en la
querida tierra de Irak, que en su
camino hacia la deseada estabilidad
y reconciliacion sigue siendo
escenario de violencias y atentados.
Vienen a la memoria los recientes
sufrimientos de la comunidad
cristiana, y de modo especial el vil
ataque contra la catedral sirio-
catolica Nuestra Sefiora del Perpetuo
Socorro, de Bagdad, en la que el 31
de octubre pasado fueron asesinados
dos sacerdotes y mds de cincuenta
fieles, mientras estaban reunidos
para la celebracion de la Santa Misa.
En los dias siguientes se han
sucedido otros ataques, también a
casas privadas, provocando miedo en
la comunidad cristiana y el deseo en



muchos de sus miembros de emigrar
para encontrar mejores condiciones
de vida. Deseo manifestarles mi
cercania, asi como la de toda la
Iglesia, y que se ha expresado de una
manera concreta en la reciente
Asamblea Especial para Medio
Oriente del Sinodo de los Obispos.
Fsta ha dirigido una palabra de
aliento a las comunidades catdlicas
en Irak y en Medio Oriente para vivir
la comunion y seguir dando en
aquellas tierras un testimonio
valiente de fe.

Agradezco vivamente a los Gobiernos
que se esfuerzan por aliviar los
sufrimientos de estos hermanos en
humanidad, e invito a los Catdlicos a
rezar por sus hermanos en la fe, que
sufren violencias e intolerancias, y a
ser solidarios con ellos. En este
contexto, siento muy viva la
necesidad de compartir con vosotros
algunas reflexiones sobre la libertad
religiosa, camino para la paz. En


https://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_sp.htm#Asamblea_especial_para_Oriente_Medio
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_sp.htm#Asamblea_especial_para_Oriente_Medio

efecto, se puede constatar con dolor
que en algunas regiones del mundo
la profesion y expresion de la propia
religion comporta un riesgo para la
vida y la libertad personal. En otras
regiones, se dan formas mas
silenciosas y sofisticadas de prejuicio
y de oposicion hacia los creyentes y
los simbolos religiosos. Los cristianos
son actualmente el grupo religioso
que sufre el mayor numero de
persecuciones a causa de su fe.
Muchos sufren cada dia ofensas y
viven frecuentemente con miedo por
su busqueda de la verdad, su fe en
Jesucristo y por su sincero
llamamiento a que se reconozca la
libertad religiosa. Todo esto no se
puede aceptar, porque constituye
una ofensa a Dios y a la dignidad
humana; ademas es una amenaza a
la seguridad y a la paz, e impide la
realizacion de un auténtico
desarrollo humano integral.[1]


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn1

En efecto, en la libertad religiosa se
expresa la especificidad de la
persona humana, por la que puede
ordenar la propia vida personal y
social a Dios, a cuya luz se
comprende plenamente la identidad,
el sentido y el fin de la persona.
Negar o limitar de manera arbitraria
esa libertad, significa cultivar una
vision reductiva de la persona
humana, oscurecer el papel publico
de la religion; significa generar una
sociedad injusta, que no se ajusta a la
verdadera naturaleza de la persona
humana; significa hacer imposible la
afirmacion de una paz auténtica y
estable para toda la familia humana.

Por tanto, exhorto a los hombres y
mujeres de buena voluntad a
renovar su compromiso por la
construccion de un mundo en el que
todos puedan profesar libremente su
religion o su fe, y vivir su amor a
Dios con todo el corazén, con toda el
alma y con toda la mente (cf. Mt 22,



37). Este es el sentimiento que

inspira y guia el Mensaje para la XLIV
Jornada Mundial de la Paz, dedicado
al tema: La libertad religiosa, camino
para la paz.

Derecho sagrado a la vida y a una
vida espiritual 2. El derecho a la
libertad religiosa se funda en la
misma dignidad de la persona
humana,[2] cuya naturaleza
trascendente no se puede ignorar o
descuidar. Dios cre6 al hombre y a la
mujer a su imagen y semejanza (cf.
Gn 1, 27). Por eso, toda persona es
titular del derecho sagrado a una
vida integra, también desde el punto
de vista espiritual. Si no se reconoce
su propio ser espiritual, sin la
apertura a la trascendencia, la
persona humana se repliega sobre si
misma, no logra encontrar
respuestas a los interrogantes de su
corazon sobre el sentido de la vida,
ni conquistar valores y principios
éticos duraderos, y tampoco consigue


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn2

siquiera experimentar una auténtica
libertad y desarrollar una sociedad
justa. [3]

La Sagrada Escritura, en sintonia con
nuestra propia experiencia, revela el
valor profundo de la dignidad
humana: «Cuando contemplo el cielo,
obra de tus dedos, la luna y las
estrellas que has creado, ¢qué es el
hombre, para que te acuerdes de él,
el ser humano, para darle poder? Lo
hiciste poco inferior a los angeles, lo
coronaste de gloria y dignidad, le
diste el mando sobre las obras de tus
manos, todo lo sometiste bajo sus
pies» (Sal 8, 4-7).

Ante la sublime realidad de la
naturaleza humana, podemos
experimentar el mismo asombro del
salmista. Ella se manifiesta como
apertura al Misterio, como capacidad
de interrogarse en profundidad
sobre si mismo y sobre el origen del
universo, como intima resonancia


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn3

del Amor supremo de Dios, principio
y fin de todas las cosas, de cada
persona y de los pueblos. [4] La
dignidad trascendente de la persona
es un valor esencial de la sabiduria
judeo-cristiana, pero, gracias a la
razon, puede ser reconocida por
todos. Esta dignidad, entendida como
capacidad de trascender la propia
materialidad y buscar la verdad, ha
de ser reconocida como un
bienuniversal, indispensable para la
construccion de una sociedad
orientada a la realizacion y plenitud
del hombre. El respeto de los
elementos esenciales de la dignidad
del hombre, como el derecho a la
vida y a la libertad religiosa, es una
condicion para la legitimidad moral
de toda norma social y juridica.

Libertad religiosa y respeto
reciproco 3. La libertad religiosa estd
en el origen de la libertad moral. En
efecto, la apertura a la verdad y al
bien, la apertura a Dios, enraizada en


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn4

la naturaleza humana, confiere a
cada hombre plena dignidad, y es
garantia del respeto plenoy
reciproco entre las personas. Por
tanto, la libertad religiosa se ha de
entender no s6lo como ausencia de
coaccion, sino antes aun como
capacidad de ordenar las propias
opciones segun la verdad.

Entre libertad y respeto hay un
vinculo inseparable; en efecto, «al
ejercer sus derechos, los individuos y
grupos sociales estan obligados por
la ley moral a tener en cuenta los
derechos de los demas y sus deberes
con relacion a los otros y al bien
comun de todos».[5]

Una libertad enemiga o indiferente
con respecto a Dios termina por
negarse a si misma y no garantiza el
pleno respeto del otro. Una voluntad
que se cree radicalmente incapaz de
buscar la verdad y el bien no tiene
razones objetivas y motivos para


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn5

obrar, sino aquellos que provienen
de sus intereses momentaneos y
pasajeros; no tiene una “identidad”
que custodiar y construir a través de
las opciones verdaderamente libres y
conscientes. No puede, pues,
reclamar el respeto por parte de
otras “voluntades”, que también
estan desconectadas de su ser mas
profundo, y que pueden hacer
prevalecer otras “razones” o incluso
ninguna “razon”. La ilusion de
encontrar en el relativismo moral la
clave para una pacifica convivencia,
es en realidad el origen de la division
y negacion de la dignidad de los seres
humanos. Se comprende entonces la
necesidad de reconocer una doble
dimension en la unidad de la
persona humana: la religiosa y la
social. A este respecto, es
inconcebible que los creyentes
«tengan que suprimir una parte de si
mismos —su fe- para ser ciudadanos
activos. Nunca deberia ser necesario
renegar de Dios para poder gozar de



los propios derechos».[6] La familia,
escuela de libertad y de paz 4. Si la
libertad religiosa es camino para la
paz, la educacion religiosa es una via
privilegiada que capacita a las
nuevas generaciones para reconocer
en el otro a su propio hermano o
hermana, con quienes caminay
colabora para que todos se sientan
miembros vivos de la misma familia
humana, de la que ninguno debe ser
excluido.

La familia fundada sobre el
matrimonio, expresion de la union
intima y de la complementariedad
entre un hombre y una mujer, se
inserta en este contexto como la
primera escuela de formacion y
crecimiento social, cultural, moral y
espiritual de los hijos, que deberian
ver siempre en el padre y la madre el
primer testimonio de una vida
orientada a la busqueda de la verdad
y al amor de Dios. Los mismos
padres deberian tener la libertad de


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn6

poder transmitir a los hijos, sin
constricciones y con responsabilidad,
su propio patrimonio de fe, valores y
cultura. La familia, primera célula de
la sociedad humana, sigue siendo el
ambito primordial de formacion
para unas relaciones armoniosas en
todos los ambitos de la convivencia
humana, nacional e internacional.
Este es el camino que se ha de
recorrer con sabiduria para
construir un tejido social solido y
solidario, y preparar a los jovenes
para que, con un espiritu de
comprension y de paz, asuman su
propia responsabilidad en la vida, en
una sociedad libre.

Un patrimonio comiin 5. Se puede
decir que, entre los derechosy
libertades fundamentales enraizados
en la dignidad de la persona, la
libertad religiosa goza de un estatuto
especial. Cuando se reconoce la
libertad religiosa, la dignidad de la
persona humana se respeta en su



raiz, y se refuerzan el ethos y las
instituciones de los pueblos. Y
viceversa, cuando se niega la libertad
religiosa, cuando se intenta impedir
la profesion de la propia religion o fe
y vivir conforme a ellas, se ofende la
dignidad humana, a la vez que se
amenaza la justicia y la paz, que se
fundan en el recto orden social
construido a la luz de la Suma
Verdad y Sumo Bien.

La libertad religiosa significa
también, en este sentido, una
conquista de progreso politico y
juridico. Es un bien esencial: toda
persona ha de poder ejercer
libremente el derecho a profesary
manifestar, individualmente o
comunitariamente, la propia religion
o fe, tanto en publico como en
privado, por la ensefianza, la
practica, las publicaciones, el culto o
la observancia de los ritos. No
deberia haber obstaculos si quisiera
adherirse eventualmente a otra



religion, o no profesar ninguna. En
este ambito, el ordenamiento
internacional resulta emblematico y
es una referencia esencial para los
Estados, ya que no consiente ninguna
derogacion de la libertad religiosa,
salvo la legitima exigencia del justo
orden publico. [7] El ordenamiento
internacional, por tanto, reconoce a
los derechos de naturaleza religiosa
el mismo status que el derecho a la
vida y a la libertad personal, como
prueba de su pertenencia al nticleo
esencial de los derechos del hombre,
de los derechos universales y
naturales que la ley humana jamas
puede negar.

La libertad religiosa no es patrimonio
exclusivo de los creyentes, sino de
toda la familia de los pueblos de la
tierra. Es un elemento
imprescindible de un Estado de
derecho; no se puede negar sin dafiar
al mismo tiempo los demas derechos
y libertades fundamentales, pues es


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn7

su sintesis y su cumbre. Es un
«indicador para verificar el respeto
de todos los demas derechos
humanos».[8] Al mismo tiempo que
favorece el ejercicio de las facultades
humanas mads especificas, crea las
condiciones necesarias para la
realizacion de un desarrollo integral,
que concierne de manera unitaria a
la totalidad de la persona en todas
sus dimensiones.[9] La dimension
publica de la religion 6. La libertad
religiosa, como toda libertad, aunque
proviene de la esfera personal, se
realiza en la relacion con los demds.
Una libertad sin relacion no es una
libertad completa. La libertad
religiosa no se agota en la simple
dimension individual, sino que se
realiza en la propia comunidad y en
la sociedad, en coherencia con el ser
relacional de la persona y la
naturaleza publica de la religion.

La relacionalidad es un componente
decisivo de la libertad religiosa, que


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn8
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn9

impulsa a las comunidades de los
creyentes a practicar la solidaridad
con vistas al bien comun. En esta
dimension comunitaria cada persona
sigue siendo unica e irrepetible y, al
mismo tiempo, se completa y realiza
plenamente.

Es innegable la aportacion que las
comunidades religiosas dan a la
sociedad. Son muchas las
instituciones caritativas y culturales
que dan testimonio del papel
constructivo de los creyentes en la
vida social. Mas importante aun es la
contribucion ética de la religion en el
ambito politico. No se la deberia
marginar o prohibir, sino
considerarla como una aportacion
valida para la promocion del bien
comun. En esta perspectiva, hay que
mencionar la dimension religiosa de
la cultura, que a lo largo de los siglos
se ha forjado gracias a la
contribucion social y, sobre todo,
ética de la religion. Esa dimension no



constituye de ninguna manera una
discriminacion para los que no
participan de la creencia, sino que
mas bien refuerza la cohesion social,
la integracion y la solidaridad.

La libertad religiosa, fuerza de
libertad y de civilizacion:

los peligros de su
instrumentalizacion 7. La
instrumentalizacion de la libertad
religiosa para enmascarar intereses
ocultos, como por ejemplo la
subversion del orden constituido, la
acumulacion de recursos o la
retencion del poder por parte de un
grupo, puede provocar dafios enormes
a la sociedad. El fanatismo, el
fundamentalismo, las practicas
contrarias a la dignidad humana,
nunca se pueden justificar y mucho
menos si se realizan en nombre de la
religion. La profesion de una religion
no se puede instrumentalizar ni
imponer por la fuerza. Es necesario,



entonces, que los Estados y las
diferentes comunidades humanas no
olviden nunca que la libertad
religiosa es condicion para la
busqueda de la verdad y que la verdad
no se impone con la violencia sino por
«la fuerza de la misma verdad». [10]
En este sentido, la religion es una
fuerza positiva y promotora de la
construccion de la sociedad civil y
politica.

¢Como negar la aportacion de las
grandes religiones del mundo al
desarrollo de la civilizacion? La
busqueda sincera de Dios ha llevado
a un mayor respeto de la dignidad
del hombre. Las comunidades
cristianas, con su patrimonio de
valores y principios, han contribuido
mucho a que las personas y los
pueblos hayan tomado conciencia de
su propia identidad y dignidad, asi
como a la conquista de instituciones
democraticas y a la afirmacion de los


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn10

derechos del hombre con sus
respectivas obligaciones.

También hoy, en una sociedad cada
vez mas globalizada, los cristianos
estdn llamados a dar su aportacion
preciosa al fatigoso y apasionante
compromiso por la justicia, al
desarrollo humano integral y a la
recta ordenacion de las realidades
humanas, no sélo con un
compromiso civil, econémico y
politico responsable, sino también
con el testimonio de su propia fe y
caridad. La exclusion de la religion
de la vida publica, priva a ésta de un
espacio vital que abre a la
trascendencia. Sin esta experiencia
primaria resulta dificil orientar la
sociedad hacia principios éticos
universales, asi como al
establecimiento de ordenamientos
nacionales e internacionales en que
los derechos y libertades
fundamentales puedan ser
reconocidos y realizados



plenamente, conforme a lo propuesto
en los objetivos de la Declaracion
Universal de los derechos del hombre
de 1948, aun hoy por desgracia
incumplidos o negados.

Una cuestion de justicia y de
civilizacion:

el fundamentalismo y la hostilidad
contra los creyentes comprometen la
laicidad positiva de los Estados 8. La
misma determinacion con la que se
condenan todas las formas de
fanatismo y fundamentalismo
religioso ha de animar la oposicion a
todas las formas de hostilidad contra
la religion, que limitan el papel
publico de los creyentes en la vida
civil y politica.

No se ha de olvidar que el
fundamentalismo religioso y el
laicismo son formas especulares y
extremas de rechazo del legitimo
pluralismo y del principio de laicidad.
En efecto, ambos absolutizan una



vision reductiva y parcial de la
persona humana, favoreciendo, en el
primer caso, formas de integrismo
religioso y, en el segundo, de
racionalismo. La sociedad que quiere
imponer o, al contrario, negar la
religion con la violencia, es injusta
con la personay con Dios, pero
también consigo misma. Dios llama a
st a la humanidad con un designio de
amor que, implicando a toda la
persona en su dimension natural y
espiritual, reclama una
correspondencia en términos de
libertad y responsabilidad, con todo el
corazon y el propio ser, individual y
comunitario. Por tanto, también la
sociedad, en cuanto expresion de la
persona y del conjunto de sus
dimensiones constitutivas, debe vivir
y organizarse de tal manera que
favorezca la apertura a la
trascendencia. Por eso, las leyes y las
instituciones de una sociedad no se
pueden configurar ignorando la
dimension religiosa de los



ciudadanos, o de manera que
prescinda totalmente de ella. A
traveés de la accion democratica de
ciudadanos conscientes de su alta
vocacion, se han de conmensurar con
el ser de la persona, para poder
secundarlo en su dimension
religiosa. Al no ser ésta una creacion
del Estado, no puede ser manipulada,
sino que mas bien debe reconocerla
y respetarla.

El ordenamiento juridico en todos los
niveles, nacional e internacional,
cuando consiente o tolera el
fanatismo religioso o antirreligioso,
no cumple con su mision, que
consiste en la tutela y promocion de
la justicia y el derecho de cada uno.
Estas ultimas no pueden quedar al
arbitrio del legislador o de la
mayoria porque, como ya ensefiaba
Ciceron, la justicia consiste en algo
mas que un mero acto productor de
la ley y su aplicacion. Implica el
reconocimiento de la dignidad de cada



uno,[11] la cual, sin libertad religiosa
garantizada y vivida en su esencia,
resulta mutilada y vejada, expuesta
al peligro de caer en el predominio
de los idolos, de bienes relativos
transformados en absolutos. Todo
esto expone a la sociedad al riesgo de
totalitarismos politicos e ideoldgicos,
que enfatizan el poder publico,
mientras se menoscaba y coarta la
libertad de conciencia, de
pensamiento y de religion, como si
fueran rivales.

Dialogo entre instituciones civiles
y religiosas 9. El patrimonio de
principios y valores expresados en
una religiosidad auténtica es una
riqueza para los pueblos y su ethos.
Se dirige directamente a la
conciencia y a la razon de los
hombres y mujeres, recuerda el
imperativo de la conversion moral,
motiva el cultivo y la prdactica de las
virtudes y la cercania hacia los
demas con amor, bajo el signo de la


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn11

fraternidad, como miembros de la
gran familia humana. [12]

La dimension publica de la religion
ha de ser siempre reconocida,
respetando la laicidad positiva de las
instituciones estatales. Para dicho
fin, es fundamental un sano didlogo
entre las instituciones civiles y las
religiosas para el desarrollo integral
de la persona humana y la armonia
de la sociedad.

Vivir en el amory en la verdad 10.
En un mundo globalizado,
caracterizado por sociedades cada
vez mas multiétnicas y
multiconfesionales, las grandes
religiones pueden constituir un
importante factor de unidad y de paz
para la familia humana. Sobre la
base de las respectivas convicciones
religiosas y de la busqueda racional
del bien comun, sus seguidores estan
llamados a vivir con responsabilidad
Su propio compromiso en un


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn12

contexto de libertad religiosa. En las
diversas culturas religiosas, a la vez
que se debe rechazar todo aquello
que va contra la dignidad del
hombre y la mujer, se ha de tener en
cuenta lo que resulta positivo para la
convivencia civil.

El espacio publico, que la comunidad
internacional pone a disposicion de
las religiones y su propuesta de “vida
buena”, favorece el surgir de un
criterio compartido de verdad y de
bien, y de un consenso moral,
fundamentales para una convivencia
justa y pacifica. Los lideres de las
grandes religiones, por su papel, su
influencia y su autoridad en las
propias comunidades, son los
primeros en ser llamados a vivir en
el respeto reciproco y en el dialogo.

Los cristianos, por su parte, estan
llamados por la misma fe en Dios,
Padre del Sefior Jesucristo, a vivir
como hermanos que se encuentran en



la Iglesia y colaboran en la edificacion
de un mundo en el que las personasy
los pueblos «no haran dafio ni
estrago [...], porque esta lleno el pais
de la ciencia del Sefior, como las
aguas colman el mar» (Is 11, 9).

El dialogo como busqueda en
comun 11. El didlogo entre los
seguidores de las diferentes
religiones constituye para la Iglesia
un instrumento importante para
colaborar con todas las comunidades
religiosas al bien comun. La Iglesia
no rechaza nada de lo que en las
diversas religiones es verdadero y
santo. «Considera con sincero
respeto los modos de obrar y de
vivir, los preceptos y doctrinas que,
aunque discrepen mucho de los que
ella mantiene y propone, no pocas
veces reflejan, sin embargo, un
destello de aquella Verdad que
ilumina a todos los hombres». [13]
Con eso no se quiere sefialar el
camino del relativismo o del


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn13

sincretismo religioso. La Iglesia, en
efecto, «<anuncia y tiene la obligacion
de anunciar sin cesar a Cristo, que es
“camino, verdad y vida” (Jn 14, 6), en
quien los hombres encuentran la
plenitud de la vida religiosa, en
quien Dios reconcilié consigo todas
las cosas». [14] Sin embargo, esto no
excluye el dialogo y la busqueda
comun de la verdad en los diferentes
ambitos vitales, pues, como afirma a
menudo santo Tomas, «toda verdad,
independientemente de quien la
diga, viene del Espiritu Santo».[15]

En el afio 2011 se cumplira el 25
aniversario de la Jornada mundial de
oracion por la paz, que fue
convocada en Asis por el Venerable
Juan Pablo I, en 1986. En dicha
ocasion, los lideres de las grandes
religiones del mundo testimoniaron
que las religiones son un factor de
union y de paz, no de division y de
conflicto. El recuerdo de aquella
experiencia es un motivo de


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn14
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn15

esperanza en un futuro en el que
todos los creyentes se sientan y sean
auténticos trabajadores por la
justicia y la paz.

Verdad moral en la politicay en la
diplomacia 12. La politica y la
diplomacia deberian contemplar el
patrimonio moral y espiritual que
ofrecen las grandes religiones del
mundo, para reconocer y afirmar
aquellas verdades, principios y
valores universales que no pueden
negarse sin negar la dignidad de la
persona humana. Pero, ;qué
significa, de manera practica,
promover la verdad moral en el
mundo de la politica y de la
diplomacia? Significa actuar de
manera responsable sobre la base
del conocimiento objetivo e integro
de los hechos; quiere decir
desarticular aquellas ideologias
politicas que terminan por suplantar
la verdad y la dignidad humana, y
promueven falsos valores con el



pretexto de la paz, el desarrollo y los
derechos humanos; significa
favorecer un compromiso constante
para fundar la ley positiva sobre los
principios de la ley natural. [16] Todo
esto es necesario y coherente con el
respeto de la dignidad y el valor de la
persona humana, ratificado por los
Pueblos de la tierra en la Carta de la
Organizacion de las Naciones Unidas
de 1945, que presenta valores y
principios morales universales como
referencia para las normas,
instituciones y sistemas de
convivencia en el &mbito nacional e
internacional.

Mas alla del odio y el prejuicio 13.
A pesar de las ensefianzas de la
historia y el esfuerzo de los Estados,
las Organizaciones internacionales a
nivel mundial y local, de las
Organizaciones no gubernamentales
y de todos los hombres y mujeres de
buena voluntad, que cada dia se
esfuerzan por tutelar los derechos y


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn16

libertades fundamentales, se siguen
constatando en el mundo
persecuciones, discriminaciones,
actos de violencia y de intolerancia
por motivos religiosos.
Particularmente en Asia y Africa, las
victimas son principalmente
miembros de las minorias religiosas,
a los que se les impide profesar
libremente o cambiar la propia
religion a través de la intimidacion y
la violacidon de los derechos, de las
libertades fundamentales y de los
bienes esenciales, llegando incluso a
la privacion de la libertad personal o
de la misma vida.

Como ya he afirmado, se dan
también formas mas sofisticadas de
hostilidad contra la religion, que en
los Paises occidentales se expresan a
veces renegando de la historia y de
los simbolos religiosos, en los que se
reflejan la identidad y la cultura de la
mayoria de los ciudadanos. Son
formas que fomentan a menudo el



odio y el prejuicio, y no coinciden
con una vision serena y equilibrada
del pluralismo y la laicidad de las
instituciones, ademas del riesgo para
las nuevas generaciones de perder el
contacto con el precioso patrimonio
espiritual de sus Paises.

La defensa de la religion pasa a
traves de la defensa de los derechos y
de las libertades de las comunidades
religiosas. Que los lideres de las
grandes religiones del mundo y los
responsables de las naciones,
renueven el compromiso por la
promocion y tutela de la libertad
religiosa, en particular, por la
defensa de las minorias religiosas,
que no constituyen una amenaza
contra la identidad de la mayoria,
sino que, por el contrario, son una
oportunidad para el didlogo y el
reciproco enriquecimiento cultural.
Su defensa representa la manera
ideal para consolidar el espiritu de
benevolencia, de apertura y de



reciprocidad con el que se tutelan los
derechos y libertades fundamentales
en todas las areas y regiones del
mundo.

La libertad religiosa en el mundo
14. Por ultimo, me dirijo a las
comunidades cristianas que sufren
persecuciones, discriminaciones,
actos de violencia e intolerancia, en
particular en Asia, en Africa, en
Oriente Medio y especialmente en
Tierra Santa, lugar elegido y
bendecido por Dios. A la vez que les
renuevo mi afecto paterno y les
aseguro mi oracion, pido a todos los
responsables que actuen
prontamente para poner fin a todo
atropello contra los cristianos que
viven en esas regiones. Que los
discipulos de Cristo no se desanimen
ante las adversidades actuales,
porque el testimonio del Evangelio es
y serd siempre un signo de
contradiccion.



Meditemos en nuestro corazon las
palabras del Sefior Jesus: «Dichosos
los que lloran, porque ellos seran
consolados. Dichosos los que tienen
hambre y sed de la justicia, porque
ellos quedaran saciados [...].
Dichosos vosotros cuando os insulten
y 0s persigan y os calumnien de
cualquier modo por mi causa. Estad
alegres y contentos, porque vuestra
recompensa sera grande en el

cielo» (Mt 5, 5-12). Renovemos, pues,
«el compromiso de indulgencia y de
perdon que hemos adquirido, y que
invocamos en el Pater Noster, al
poner nosotros mismos la condicion
y la medida de la misericordia que
deseamos obtener: “Y perdonanos
nuestras deudas, asi como nosotros
perdonamos a nuestros

deudores” (Mt 6, 12)».[17] La
violencia no se vence con la
violencia. Que nuestro grito de dolor
vaya siempre acompafiado por la fe,
la esperanza y el testimonio del amor
de Dios. Expreso también mi deseo


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn17

de que en Occidente, especialmente
en Europa, cesen la hostilidad y los
prejuicios contra los cristianos, por el
simple hecho de que intentan
orientar su vida en coherencia con
los valores y principios contenidos
en el Evangelio. Que Europa sepa
mas bien reconciliarse con sus
propias raices cristianas, que son
fundamentales para comprender el
papel que ha tenido, que tiene y que
quiere tener en la historia; de esta
manera, sabra experimentar la
justicia, la concordia y la paz,
cultivando un sincero dialogo con
todos los pueblos.

La libertad religiosa, camino para
la paz 15. E]l mundo tiene necesidad
de Dios. Tiene necesidad de valores
éticos y espirituales, universales y
compartidos, y la religion puede
contribuir de manera preciosa a su
busqueda, para la construccion de un
orden social justo y pacifico, a nivel
nacional e internacional.



La paz es un don de Dios y al mismo
tiempo un proyecto que realizar, pero
que nunca se cumplira totalmente.
Una sociedad reconciliada con Dios
estd mas cerca de la paz, que no es la
simple ausencia de la guerra, ni el
mero fruto del predominio militar o
econdmico, ni mucho menos de
astucias engafiosas o de habiles
manipulaciones. La paz, por el
contrario, es el resultado de un
proceso de purificacion y elevacion
cultural, moral y espiritual de cada
persona y cada pueblo, en el que la
dignidad humana es respetada
plenamente. Invito a todos los que
desean ser constructores de paz, y
sobre todo a los jovenes, a escuchar
la propia voz interior, para encontrar
en Dios referencia segura para la
conquista de una auténtica libertad,
la fuerza inagotable para orientar el
mundo con un espiritu nuevo, capaz
de no repetir los errores del pasado.
Como ensefia el Siervo de Dios Pablo
VI, a cuya sabiduria y clarividencia



se debe la institucion de la Jornada
Mundial de la Paz: «Ante todo, hay
que dar a la Paz otras armas que no
sean las destinadas a matary a
exterminar a la humanidad. Son
necesarias, sobre todo, las armas
morales, que den fuerza y prestigio
al derecho internacional,;
primeramente, la de observar los
pactos». [18] La libertad religiosa es
un arma auténtica de la paz, con una
mision historica y profética. En
efecto, ella valoriza y hace fructificar
las mas profundas cualidades y
potencialidades de la persona
humana, capaces de cambiar y
mejorar el mundo. Ella permite
alimentar la esperanza en un futuro
de justicia y paz, también ante las
graves injusticias y miserias
materiales y morales. Que todos los
hombres y las sociedades, en todos
los &mbitos y angulos de la Tierra,
puedan experimentar pronto la
libertad religiosa, camino para la paz.


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn18

Vaticano, 8 de diciembre de 2010
BENEDICTUS PP XVI

[1] Cf. Carta Enc. Caritas in veritate,
29.55-57. [2] Cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Decl. Dignitatis humanae, sobre la
libertad religiosa, 2

[3] Cf. Cart. enc. Caritas in veritate,
78.

[4] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl.
Nostra aetate, sobre las relaciones de
la Iglesia con las religiones no
cristianas, 1.

[5] Ibid., Decl. Dignitatis humanae,
sobre la libertad religiosa, 7

[6] Discurso a la Asamblea General de
la Organizacion de las Naciones
Unidas (18 abril 2008); AAS 100
(2008), 337.

[7] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl.
Dignitatis humanae, sobre la libertad
religiosa, 2


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#78
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#78
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#78
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html

[8] Juan Pablo II, Discurso a la
Asamblea de la Organizacion para la
seguridad y la cooperacion en Europa
(OSCE), (10 octubre 2003), 1: AAS 96
(2004), 111.

[9] Cf. Carta Enc. Caritas in veritate,
11.

[10] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl.
Dignitatis humanae, sobre la libertad
religiosa, 1

[11] Cf. Ciceron, De inventione, II, 160.

[12] Cf. Discurso a los Representantes
de otras Religiones del Reino Unido
(17 septiembre 2010): L’Osservatore
Romano (18 settembre 2010), 12.

[13] Conc. Ecum. Vat. II, Decl. Nostra
aetate, sobre las relaciones de la
Iglesia con las religiones no
cristianas, 2

[14] Ibid.

[15] Super evangelium Joannis, 1, 3.


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#11
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#11
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#11
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref15

[16] Cf. Discurso a las Autoridades
civiles y al Cuerpo diplomatico en
Chipre (5 junio 2010):L’Osservatore
Romano, ed. en lengua espafiola, 13
junio 2010, 6; Comision Teologica
Internacional, En busca de una ética
universal: nueva mirada sobre la ley
natural, Ciudad del Vaticano 2009.

[17] Pablo VI, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1976: AAS
67 (1975), 671.

[18] Ibid., 668.

www.vatican.va

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/mensaje-de-
benedicto-xvi-para-la-xliv-jornada-
mundial-de-la-paz-la-libertad-religiosa-
camino-para-la-paz/ (02/02/2026)


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19751018_ix-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19751018_ix-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref18
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-de-benedicto-xvi-para-la-xliv-jornada-mundial-de-la-paz-la-libertad-religiosa-camino-para-la-paz/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-de-benedicto-xvi-para-la-xliv-jornada-mundial-de-la-paz-la-libertad-religiosa-camino-para-la-paz/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-de-benedicto-xvi-para-la-xliv-jornada-mundial-de-la-paz-la-libertad-religiosa-camino-para-la-paz/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-de-benedicto-xvi-para-la-xliv-jornada-mundial-de-la-paz-la-libertad-religiosa-camino-para-la-paz/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-de-benedicto-xvi-para-la-xliv-jornada-mundial-de-la-paz-la-libertad-religiosa-camino-para-la-paz/

	Mensaje de Benedicto XVI para la XLIV Jornada Mundial de la Paz: "La libertad religiosa camino para la paz"

