
opusdei.org

Mensaje de
Benedicto XVI para
la XLIV Jornada
Mundial de la Paz:
"La libertad
religiosa camino
para la paz"

30/12/2010

LA LIBERTAD RELIGIOSA, CAMINO
PARA LA PAZ

1. Al comienzo de un nuevo año
deseo hacer llegar a todos mi
felicitación; es un deseo de serenidad



y de prosperidad, pero sobre todo de
paz. El año que termina también ha
estado marcado lamentablemente
por persecuciones, discriminaciones,
por terribles actos de violencia y de
intolerancia religiosa.

Pienso de modo particular en la
querida tierra de Irak, que en su
camino hacia la deseada estabilidad
y reconciliación sigue siendo
escenario de violencias y atentados.
Vienen a la memoria los recientes
sufrimientos de la comunidad
cristiana, y de modo especial el vil
ataque contra la catedral sirio-
católica Nuestra Señora del Perpetuo
Socorro, de Bagdad, en la que el 31
de octubre pasado fueron asesinados
dos sacerdotes y más de cincuenta
fieles, mientras estaban reunidos
para la celebración de la Santa Misa.
En los días siguientes se han
sucedido otros ataques, también a
casas privadas, provocando miedo en
la comunidad cristiana y el deseo en



muchos de sus miembros de emigrar
para encontrar mejores condiciones
de vida. Deseo manifestarles mi
cercanía, así como la de toda la
Iglesia, y que se ha expresado de una
manera concreta en la reciente 
Asamblea Especial para Medio
Oriente del Sínodo de los Obispos.
Ésta ha dirigido una palabra de
aliento a las comunidades católicas
en Irak y en Medio Oriente para vivir
la comunión y seguir dando en
aquellas tierras un testimonio
valiente de fe.

Agradezco vivamente a los Gobiernos
que se esfuerzan por aliviar los
sufrimientos de estos hermanos en
humanidad, e invito a los Católicos a
rezar por sus hermanos en la fe, que
sufren violencias e intolerancias, y a
ser solidarios con ellos. En este
contexto, siento muy viva la
necesidad de compartir con vosotros
algunas reflexiones sobre la libertad
religiosa, camino para la paz. En

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_sp.htm#Asamblea_especial_para_Oriente_Medio
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_sp.htm#Asamblea_especial_para_Oriente_Medio


efecto, se puede constatar con dolor
que en algunas regiones del mundo
la profesión y expresión de la propia
religión comporta un riesgo para la
vida y la libertad personal. En otras
regiones, se dan formas más
silenciosas y sofisticadas de prejuicio
y de oposición hacia los creyentes y
los símbolos religiosos. Los cristianos
son actualmente el grupo religioso
que sufre el mayor número de
persecuciones a causa de su fe.
Muchos sufren cada día ofensas y
viven frecuentemente con miedo por
su búsqueda de la verdad, su fe en
Jesucristo y por su sincero
llamamiento a que se reconozca la
libertad religiosa. Todo esto no se
puede aceptar, porque constituye
una ofensa a Dios y a la dignidad
humana; además es una amenaza a
la seguridad y a la paz, e impide la
realización de un auténtico
desarrollo humano integral.[1]

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn1


En efecto, en la libertad religiosa se
expresa la especificidad de la
persona humana, por la que puede
ordenar la propia vida personal y
social a Dios, a cuya luz se
comprende plenamente la identidad,
el sentido y el fin de la persona.
Negar o limitar de manera arbitraria
esa libertad, significa cultivar una
visión reductiva de la persona
humana, oscurecer el papel público
de la religión; significa generar una
sociedad injusta, que no se ajusta a la
verdadera naturaleza de la persona
humana; significa hacer imposible la
afirmación de una paz auténtica y
estable para toda la familia humana.

Por tanto, exhorto a los hombres y
mujeres de buena voluntad a
renovar su compromiso por la
construcción de un mundo en el que
todos puedan profesar libremente su
religión o su fe, y vivir su amor a
Dios con todo el corazón, con toda el
alma y con toda la mente (cf. Mt 22,



37). Éste es el sentimiento que
inspira y guía el Mensaje para la XLIV
Jornada Mundial de la Paz, dedicado
al tema: La libertad religiosa, camino
para la paz.

Derecho sagrado a la vida y a una
vida espiritual 2. El derecho a la
libertad religiosa se funda en la
misma dignidad de la persona
humana,[2] cuya naturaleza
trascendente no se puede ignorar o
descuidar. Dios creó al hombre y a la
mujer a su imagen y semejanza (cf. 
Gn 1, 27). Por eso, toda persona es
titular del derecho sagrado a una
vida íntegra, también desde el punto
de vista espiritual. Si no se reconoce
su propio ser espiritual, sin la
apertura a la trascendencia, la
persona humana se repliega sobre sí
misma, no logra encontrar
respuestas a los interrogantes de su
corazón sobre el sentido de la vida,
ni conquistar valores y principios
éticos duraderos, y tampoco consigue

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn2


siquiera experimentar una auténtica
libertad y desarrollar una sociedad
justa. [3]

La Sagrada Escritura, en sintonía con
nuestra propia experiencia, revela el
valor profundo de la dignidad
humana: «Cuando contemplo el cielo,
obra de tus dedos, la luna y las
estrellas que has creado, ¿qué es el
hombre, para que te acuerdes de él,
el ser humano, para darle poder? Lo
hiciste poco inferior a los ángeles, lo
coronaste de gloria y dignidad, le
diste el mando sobre las obras de tus
manos, todo lo sometiste bajo sus
pies» (Sal 8, 4-7).

Ante la sublime realidad de la
naturaleza humana, podemos
experimentar el mismo asombro del
salmista. Ella se manifiesta como
apertura al Misterio, como capacidad
de interrogarse en profundidad
sobre sí mismo y sobre el origen del
universo, como íntima resonancia

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn3


del Amor supremo de Dios, principio
y fin de todas las cosas, de cada
persona y de los pueblos. [4] La
dignidad trascendente de la persona
es un valor esencial de la sabiduría
judeo-cristiana, pero, gracias a la
razón, puede ser reconocida por
todos. Esta dignidad, entendida como
capacidad de trascender la propia
materialidad y buscar la verdad, ha
de ser reconocida como un 
bienuniversal, indispensable para la
construcción de una sociedad
orientada a la realización y plenitud
del hombre. El respeto de los
elementos esenciales de la dignidad
del hombre, como el derecho a la
vida y a la libertad religiosa, es una
condición para la legitimidad moral
de toda norma social y jurídica.

Libertad religiosa y respeto
recíproco 3. La libertad religiosa está
en el origen de la libertad moral. En
efecto, la apertura a la verdad y al
bien, la apertura a Dios, enraizada en

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn4


la naturaleza humana, confiere a
cada hombre plena dignidad, y es
garantía del respeto pleno y
recíproco entre las personas. Por
tanto, la libertad religiosa se ha de
entender no sólo como ausencia de
coacción, sino antes aún como
capacidad de ordenar las propias
opciones según la verdad.

Entre libertad y respeto hay un
vínculo inseparable; en efecto, «al
ejercer sus derechos, los individuos y
grupos sociales están obligados por
la ley moral a tener en cuenta los
derechos de los demás y sus deberes
con relación a los otros y al bien
común de todos».[5]

Una libertad enemiga o indiferente
con respecto a Dios termina por
negarse a sí misma y no garantiza el
pleno respeto del otro. Una voluntad
que se cree radicalmente incapaz de
buscar la verdad y el bien no tiene
razones objetivas y motivos para

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn5


obrar, sino aquellos que provienen
de sus intereses momentáneos y
pasajeros; no tiene una “identidad”
que custodiar y construir a través de
las opciones verdaderamente libres y
conscientes. No puede, pues,
reclamar el respeto por parte de
otras “voluntades”, que también
están desconectadas de su ser más
profundo, y que pueden hacer
prevalecer otras “razones” o incluso
ninguna “razón”. La ilusión de
encontrar en el relativismo moral la
clave para una pacífica convivencia,
es en realidad el origen de la división
y negación de la dignidad de los seres
humanos. Se comprende entonces la
necesidad de reconocer una doble
dimensión en la unidad de la
persona humana: la religiosa y la 
social. A este respecto, es
inconcebible que los creyentes
«tengan que suprimir una parte de sí
mismos –su fe– para ser ciudadanos
activos. Nunca debería ser necesario
renegar de Dios para poder gozar de



los propios derechos».[6] La familia,
escuela de libertad y de paz 4. Si la
libertad religiosa es camino para la
paz, la educación religiosa es una vía
privilegiada que capacita a las
nuevas generaciones para reconocer
en el otro a su propio hermano o
hermana, con quienes camina y
colabora para que todos se sientan
miembros vivos de la misma familia
humana, de la que ninguno debe ser
excluido.

La familia fundada sobre el
matrimonio, expresión de la unión
íntima y de la complementariedad
entre un hombre y una mujer, se
inserta en este contexto como la
primera escuela de formación y
crecimiento social, cultural, moral y
espiritual de los hijos, que deberían
ver siempre en el padre y la madre el
primer testimonio de una vida
orientada a la búsqueda de la verdad
y al amor de Dios. Los mismos
padres deberían tener la libertad de

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn6


poder transmitir a los hijos, sin
constricciones y con responsabilidad,
su propio patrimonio de fe, valores y
cultura. La familia, primera célula de
la sociedad humana, sigue siendo el
ámbito primordial de formación
para unas relaciones armoniosas en
todos los ámbitos de la convivencia
humana, nacional e internacional.
Éste es el camino que se ha de
recorrer con sabiduría para
construir un tejido social sólido y
solidario, y preparar a los jóvenes
para que, con un espíritu de
comprensión y de paz, asuman su
propia responsabilidad en la vida, en
una sociedad libre.

Un patrimonio común 5. Se puede
decir que, entre los derechos y
libertades fundamentales enraizados
en la dignidad de la persona, la
libertad religiosa goza de un estatuto
especial. Cuando se reconoce la
libertad religiosa, la dignidad de la
persona humana se respeta en su



raíz, y se refuerzan el ethos y las
instituciones de los pueblos. Y
viceversa, cuando se niega la libertad
religiosa, cuando se intenta impedir
la profesión de la propia religión o fe
y vivir conforme a ellas, se ofende la
dignidad humana, a la vez que se
amenaza la justicia y la paz, que se
fundan en el recto orden social
construido a la luz de la Suma
Verdad y Sumo Bien.

La libertad religiosa significa
también, en este sentido, una
conquista de progreso político y
jurídico. Es un bien esencial: toda
persona ha de poder ejercer
libremente el derecho a profesar y
manifestar, individualmente o
comunitariamente, la propia religión
o fe, tanto en público como en
privado, por la enseñanza, la
práctica, las publicaciones, el culto o
la observancia de los ritos. No
debería haber obstáculos si quisiera
adherirse eventualmente a otra



religión, o no profesar ninguna. En
este ámbito, el ordenamiento
internacional resulta emblemático y
es una referencia esencial para los
Estados, ya que no consiente ninguna
derogación de la libertad religiosa,
salvo la legítima exigencia del justo
orden público. [7] El ordenamiento
internacional, por tanto, reconoce a
los derechos de naturaleza religiosa
el mismo status que el derecho a la
vida y a la libertad personal, como
prueba de su pertenencia al núcleo
esencial de los derechos del hombre,
de los derechos universales y
naturales que la ley humana jamás
puede negar.

La libertad religiosa no es patrimonio
exclusivo de los creyentes, sino de
toda la familia de los pueblos de la
tierra. Es un elemento
imprescindible de un Estado de
derecho; no se puede negar sin dañar
al mismo tiempo los demás derechos
y libertades fundamentales, pues es

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn7


su síntesis y su cumbre. Es un
«indicador para verificar el respeto
de todos los demás derechos
humanos».[8] Al mismo tiempo que
favorece el ejercicio de las facultades
humanas más específicas, crea las
condiciones necesarias para la
realización de un desarrollo integral,
que concierne de manera unitaria a
la totalidad de la persona en todas
sus dimensiones.[9] La dimensión
pública de la religión 6. La libertad
religiosa, como toda libertad, aunque
proviene de la esfera personal, se
realiza en la relación con los demás.
Una libertad sin relación no es una
libertad completa. La libertad
religiosa no se agota en la simple
dimensión individual, sino que se
realiza en la propia comunidad y en
la sociedad, en coherencia con el ser
relacional de la persona y la
naturaleza pública de la religión.

La relacionalidad es un componente
decisivo de la libertad religiosa, que

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn8
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn9


impulsa a las comunidades de los
creyentes a practicar la solidaridad
con vistas al bien común. En esta
dimensión comunitaria cada persona
sigue siendo única e irrepetible y, al
mismo tiempo, se completa y realiza
plenamente.

Es innegable la aportación que las
comunidades religiosas dan a la
sociedad. Son muchas las
instituciones caritativas y culturales
que dan testimonio del papel
constructivo de los creyentes en la
vida social. Más importante aún es la
contribución ética de la religión en el
ámbito político. No se la debería
marginar o prohibir, sino
considerarla como una aportación
válida para la promoción del bien
común. En esta perspectiva, hay que
mencionar la dimensión religiosa de
la cultura, que a lo largo de los siglos
se ha forjado gracias a la
contribución social y, sobre todo,
ética de la religión. Esa dimensión no



constituye de ninguna manera una
discriminación para los que no
participan de la creencia, sino que
más bien refuerza la cohesión social,
la integración y la solidaridad.

La libertad religiosa, fuerza de
libertad y de civilización:

los peligros de su
instrumentalización 7. La
instrumentalización de la libertad
religiosa para enmascarar intereses
ocultos, como por ejemplo la
subversión del orden constituido, la
acumulación de recursos o la
retención del poder por parte de un
grupo, puede provocar daños enormes
a la sociedad. El fanatismo, el
fundamentalismo, las prácticas
contrarias a la dignidad humana,
nunca se pueden justificar y mucho
menos si se realizan en nombre de la
religión. La profesión de una religión
no se puede instrumentalizar ni
imponer por la fuerza. Es necesario,



entonces, que los Estados y las
diferentes comunidades humanas no
olviden nunca que la libertad
religiosa es condición para la
búsqueda de la verdad y que la verdad
no se impone con la violencia sino por
«la fuerza de la misma verdad». [10]
En este sentido, la religión es una
fuerza positiva y promotora de la
construcción de la sociedad civil y
política.

¿Cómo negar la aportación de las
grandes religiones del mundo al
desarrollo de la civilización? La
búsqueda sincera de Dios ha llevado
a un mayor respeto de la dignidad
del hombre. Las comunidades
cristianas, con su patrimonio de
valores y principios, han contribuido
mucho a que las personas y los
pueblos hayan tomado conciencia de
su propia identidad y dignidad, así
como a la conquista de instituciones
democráticas y a la afirmación de los

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn10


derechos del hombre con sus
respectivas obligaciones.

También hoy, en una sociedad cada
vez más globalizada, los cristianos
están llamados a dar su aportación
preciosa al fatigoso y apasionante
compromiso por la justicia, al
desarrollo humano integral y a la
recta ordenación de las realidades
humanas, no sólo con un
compromiso civil, económico y
político responsable, sino también
con el testimonio de su propia fe y
caridad. La exclusión de la religión
de la vida pública, priva a ésta de un
espacio vital que abre a la
trascendencia. Sin esta experiencia
primaria resulta difícil orientar la
sociedad hacia principios éticos
universales, así como al
establecimiento de ordenamientos
nacionales e internacionales en que
los derechos y libertades
fundamentales puedan ser
reconocidos y realizados



plenamente, conforme a lo propuesto
en los objetivos de la Declaración
Universal de los derechos del hombre
de 1948, aún hoy por desgracia
incumplidos o negados.

Una cuestión de justicia y de
civilización:

el fundamentalismo y la hostilidad
contra los creyentes comprometen la
laicidad positiva de los Estados 8. La
misma determinación con la que se
condenan todas las formas de
fanatismo y fundamentalismo
religioso ha de animar la oposición a
todas las formas de hostilidad contra
la religión, que limitan el papel
público de los creyentes en la vida
civil y política.

No se ha de olvidar que el
fundamentalismo religioso y el
laicismo son formas especulares y
extremas de rechazo del legítimo
pluralismo y del principio de laicidad.
En efecto, ambos absolutizan una



visión reductiva y parcial de la
persona humana, favoreciendo, en el
primer caso, formas de integrismo
religioso y, en el segundo, de
racionalismo. La sociedad que quiere
imponer o, al contrario, negar la
religión con la violencia, es injusta
con la persona y con Dios, pero
también consigo misma. Dios llama a
sí a la humanidad con un designio de
amor que, implicando a toda la
persona en su dimensión natural y
espiritual, reclama una
correspondencia en términos de
libertad y responsabilidad, con todo el
corazón y el propio ser, individual y
comunitario. Por tanto, también la
sociedad, en cuanto expresión de la
persona y del conjunto de sus
dimensiones constitutivas, debe vivir
y organizarse de tal manera que
favorezca la apertura a la
trascendencia. Por eso, las leyes y las
instituciones de una sociedad no se
pueden configurar ignorando la
dimensión religiosa de los



ciudadanos, o de manera que
prescinda totalmente de ella. A
través de la acción democrática de
ciudadanos conscientes de su alta
vocación, se han de conmensurar con
el ser de la persona, para poder
secundarlo en su dimensión
religiosa. Al no ser ésta una creación
del Estado, no puede ser manipulada,
sino que más bien debe reconocerla
y respetarla.

El ordenamiento jurídico en todos los
niveles, nacional e internacional,
cuando consiente o tolera el
fanatismo religioso o antirreligioso,
no cumple con su misión, que
consiste en la tutela y promoción de
la justicia y el derecho de cada uno.
Éstas últimas no pueden quedar al
arbitrio del legislador o de la
mayoría porque, como ya enseñaba
Cicerón, la justicia consiste en algo
más que un mero acto productor de
la ley y su aplicación. Implica el 
reconocimiento de la dignidad de cada



uno,[11] la cual, sin libertad religiosa
garantizada y vivida en su esencia,
resulta mutilada y vejada, expuesta
al peligro de caer en el predominio
de los ídolos, de bienes relativos
transformados en absolutos. Todo
esto expone a la sociedad al riesgo de
totalitarismos políticos e ideológicos,
que enfatizan el poder público,
mientras se menoscaba y coarta la
libertad de conciencia, de
pensamiento y de religión, como si
fueran rivales.

Diálogo entre instituciones civiles
y religiosas 9. El patrimonio de
principios y valores expresados en
una religiosidad auténtica es una
riqueza para los pueblos y su ethos.
Se dirige directamente a la
conciencia y a la razón de los
hombres y mujeres, recuerda el
imperativo de la conversión moral,
motiva el cultivo y la práctica de las
virtudes y la cercanía hacia los
demás con amor, bajo el signo de la

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn11


fraternidad, como miembros de la
gran familia humana. [12]

La dimensión pública de la religión
ha de ser siempre reconocida,
respetando la laicidad positiva de las
instituciones estatales. Para dicho
fin, es fundamental un sano diálogo
entre las instituciones civiles y las
religiosas para el desarrollo integral
de la persona humana y la armonía
de la sociedad.

Vivir en el amor y en la verdad 10.
En un mundo globalizado,
caracterizado por sociedades cada
vez más multiétnicas y
multiconfesionales, las grandes
religiones pueden constituir un
importante factor de unidad y de paz
para la familia humana. Sobre la
base de las respectivas convicciones
religiosas y de la búsqueda racional
del bien común, sus seguidores están
llamados a vivir con responsabilidad
su propio compromiso en un

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn12


contexto de libertad religiosa. En las
diversas culturas religiosas, a la vez
que se debe rechazar todo aquello
que va contra la dignidad del
hombre y la mujer, se ha de tener en
cuenta lo que resulta positivo para la
convivencia civil.

El espacio público, que la comunidad
internacional pone a disposición de
las religiones y su propuesta de “vida
buena”, favorece el surgir de un
criterio compartido de verdad y de
bien, y de un consenso moral,
fundamentales para una convivencia
justa y pacífica. Los líderes de las
grandes religiones, por su papel, su
influencia y su autoridad en las
propias comunidades, son los
primeros en ser llamados a vivir en
el respeto recíproco y en el diálogo.

Los cristianos, por su parte, están
llamados por la misma fe en Dios,
Padre del Señor Jesucristo, a vivir
como hermanos que se encuentran en



la Iglesia y colaboran en la edificación
de un mundo en el que las personas y
los pueblos «no harán daño ni
estrago […], porque está lleno el país
de la ciencia del Señor, como las
aguas colman el mar» (Is 11, 9).

El diálogo como búsqueda en
común 11. El diálogo entre los
seguidores de las diferentes
religiones constituye para la Iglesia
un instrumento importante para
colaborar con todas las comunidades
religiosas al bien común. La Iglesia
no rechaza nada de lo que en las
diversas religiones es verdadero y
santo. «Considera con sincero
respeto los modos de obrar y de
vivir, los preceptos y doctrinas que,
aunque discrepen mucho de los que
ella mantiene y propone, no pocas
veces reflejan, sin embargo, un
destello de aquella Verdad que
ilumina a todos los hombres». [13]
Con eso no se quiere señalar el
camino del relativismo o del

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn13


sincretismo religioso. La Iglesia, en
efecto, «anuncia y tiene la obligación
de anunciar sin cesar a Cristo, que es
“camino, verdad y vida” (Jn 14, 6), en
quien los hombres encuentran la
plenitud de la vida religiosa, en
quien Dios reconcilió consigo todas
las cosas». [14] Sin embargo, esto no
excluye el diálogo y la búsqueda
común de la verdad en los diferentes
ámbitos vitales, pues, como afirma a
menudo santo Tomás, «toda verdad,
independientemente de quien la
diga, viene del Espíritu Santo».[15]

En el año 2011 se cumplirá el 25
aniversario de la Jornada mundial de
oración por la paz, que fue
convocada en Asís por el Venerable
Juan Pablo II, en 1986. En dicha
ocasión, los líderes de las grandes
religiones del mundo testimoniaron
que las religiones son un factor de
unión y de paz, no de división y de
conflicto. El recuerdo de aquella
experiencia es un motivo de

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn14
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn15


esperanza en un futuro en el que
todos los creyentes se sientan y sean
auténticos trabajadores por la
justicia y la paz.

Verdad moral en la política y en la
diplomacia 12. La política y la
diplomacia deberían contemplar el
patrimonio moral y espiritual que
ofrecen las grandes religiones del
mundo, para reconocer y afirmar
aquellas verdades, principios y
valores universales que no pueden
negarse sin negar la dignidad de la
persona humana. Pero, ¿qué
significa, de manera práctica,
promover la verdad moral en el
mundo de la política y de la
diplomacia? Significa actuar de
manera responsable sobre la base
del conocimiento objetivo e íntegro
de los hechos; quiere decir
desarticular aquellas ideologías
políticas que terminan por suplantar
la verdad y la dignidad humana, y
promueven falsos valores con el



pretexto de la paz, el desarrollo y los
derechos humanos; significa
favorecer un compromiso constante
para fundar la ley positiva sobre los
principios de la ley natural. [16] Todo
esto es necesario y coherente con el
respeto de la dignidad y el valor de la
persona humana, ratificado por los
Pueblos de la tierra en la Carta de la
Organización de las Naciones Unidas 
de 1945, que presenta valores y
principios morales universales como
referencia para las normas,
instituciones y sistemas de
convivencia en el ámbito nacional e
internacional.

Más allá del odio y el prejuicio 13.
A pesar de las enseñanzas de la
historia y el esfuerzo de los Estados,
las Organizaciones internacionales a
nivel mundial y local, de las
Organizaciones no gubernamentales
y de todos los hombres y mujeres de
buena voluntad, que cada día se
esfuerzan por tutelar los derechos y

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn16


libertades fundamentales, se siguen
constatando en el mundo
persecuciones, discriminaciones,
actos de violencia y de intolerancia
por motivos religiosos.
Particularmente en Asia y África, las
víctimas son principalmente
miembros de las minorías religiosas,
a los que se les impide profesar
libremente o cambiar la propia
religión a través de la intimidación y
la violación de los derechos, de las
libertades fundamentales y de los
bienes esenciales, llegando incluso a
la privación de la libertad personal o
de la misma vida.

Como ya he afirmado, se dan
también formas más sofisticadas de
hostilidad contra la religión, que en
los Países occidentales se expresan a
veces renegando de la historia y de
los símbolos religiosos, en los que se
reflejan la identidad y la cultura de la
mayoría de los ciudadanos. Son
formas que fomentan a menudo el



odio y el prejuicio, y no coinciden
con una visión serena y equilibrada
del pluralismo y la laicidad de las
instituciones, además del riesgo para
las nuevas generaciones de perder el
contacto con el precioso patrimonio
espiritual de sus Países.

La defensa de la religión pasa a
través de la defensa de los derechos y
de las libertades de las comunidades
religiosas. Que los líderes de las
grandes religiones del mundo y los
responsables de las naciones,
renueven el compromiso por la
promoción y tutela de la libertad
religiosa, en particular, por la
defensa de las minorías religiosas,
que no constituyen una amenaza
contra la identidad de la mayoría,
sino que, por el contrario, son una
oportunidad para el diálogo y el
recíproco enriquecimiento cultural.
Su defensa representa la manera
ideal para consolidar el espíritu de
benevolencia, de apertura y de



reciprocidad con el que se tutelan los
derechos y libertades fundamentales
en todas las áreas y regiones del
mundo.

La libertad religiosa en el mundo
14. Por último, me dirijo a las
comunidades cristianas que sufren
persecuciones, discriminaciones,
actos de violencia e intolerancia, en
particular en Asia, en África, en
Oriente Medio y especialmente en
Tierra Santa, lugar elegido y
bendecido por Dios. A la vez que les
renuevo mi afecto paterno y les
aseguro mi oración, pido a todos los
responsables que actúen
prontamente para poner fin a todo
atropello contra los cristianos que
viven en esas regiones. Que los
discípulos de Cristo no se desanimen
ante las adversidades actuales,
porque el testimonio del Evangelio es
y será siempre un signo de
contradicción.



Meditemos en nuestro corazón las
palabras del Señor Jesús: «Dichosos
los que lloran, porque ellos serán
consolados. Dichosos los que tienen
hambre y sed de la justicia, porque
ellos quedarán saciados […].
Dichosos vosotros cuando os insulten
y os persigan y os calumnien de
cualquier modo por mi causa. Estad
alegres y contentos, porque vuestra
recompensa será grande en el
cielo» (Mt 5, 5-12). Renovemos, pues,
«el compromiso de indulgencia y de
perdón que hemos adquirido, y que
invocamos en el Pater Noster, al
poner nosotros mismos la condición
y la medida de la misericordia que
deseamos obtener: “Y perdónanos
nuestras deudas, así como nosotros
perdonamos a nuestros
deudores” (Mt 6, 12)».[17] La
violencia no se vence con la
violencia. Que nuestro grito de dolor
vaya siempre acompañado por la fe,
la esperanza y el testimonio del amor
de Dios. Expreso también mi deseo

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn17


de que en Occidente, especialmente
en Europa, cesen la hostilidad y los
prejuicios contra los cristianos, por el
simple hecho de que intentan
orientar su vida en coherencia con
los valores y principios contenidos
en el Evangelio. Que Europa sepa
más bien reconciliarse con sus
propias raíces cristianas, que son
fundamentales para comprender el
papel que ha tenido, que tiene y que
quiere tener en la historia; de esta
manera, sabrá experimentar la
justicia, la concordia y la paz,
cultivando un sincero diálogo con
todos los pueblos.

La libertad religiosa, camino para
la paz 15. El mundo tiene necesidad
de Dios. Tiene necesidad de valores
éticos y espirituales, universales y
compartidos, y la religión puede
contribuir de manera preciosa a su
búsqueda, para la construcción de un
orden social justo y pacífico, a nivel
nacional e internacional.



La paz es un don de Dios y al mismo
tiempo un proyecto que realizar, pero
que nunca se cumplirá totalmente.
Una sociedad reconciliada con Dios
está más cerca de la paz, que no es la
simple ausencia de la guerra, ni el
mero fruto del predominio militar o
económico, ni mucho menos de
astucias engañosas o de hábiles
manipulaciones. La paz, por el
contrario, es el resultado de un
proceso de purificación y elevación
cultural, moral y espiritual de cada
persona y cada pueblo, en el que la
dignidad humana es respetada
plenamente. Invito a todos los que
desean ser constructores de paz, y
sobre todo a los jóvenes, a escuchar
la propia voz interior, para encontrar
en Dios referencia segura para la
conquista de una auténtica libertad,
la fuerza inagotable para orientar el
mundo con un espíritu nuevo, capaz
de no repetir los errores del pasado.
Como enseña el Siervo de Dios Pablo
VI, a cuya sabiduría y clarividencia



se debe la institución de la Jornada
Mundial de la Paz: «Ante todo, hay
que dar a la Paz otras armas que no
sean las destinadas a matar y a
exterminar a la humanidad. Son
necesarias, sobre todo, las armas
morales, que den fuerza y prestigio
al derecho internacional;
primeramente, la de observar los
pactos». [18] La libertad religiosa es
un arma auténtica de la paz, con una 
misión histórica y profética. En
efecto, ella valoriza y hace fructificar
las más profundas cualidades y
potencialidades de la persona
humana, capaces de cambiar y
mejorar el mundo. Ella permite
alimentar la esperanza en un futuro
de justicia y paz, también ante las
graves injusticias y miserias
materiales y morales. Que todos los
hombres y las sociedades, en todos
los ámbitos y ángulos de la Tierra,
puedan experimentar pronto la 
libertad religiosa, camino para la paz.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn18


Vaticano, 8 de diciembre de 2010

BENEDICTUS PP XVI

[1] Cf. Carta Enc. Caritas in veritate,
29.55-57. [2] Cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Decl. Dignitatis humanae, sobre la
libertad religiosa, 2

[3] Cf. Cart. enc. Caritas in veritate,
78.

[4] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Nostra aetate, sobre las relaciones de
la Iglesia con las religiones no
cristianas, 1.

[5] Ibíd., Decl. Dignitatis humanae,
sobre la libertad religiosa, 7

[6] Discurso a la Asamblea General de
la Organización de las Naciones
Unidas (18 abril 2008); AAS 100
(2008), 337.

[7] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Dignitatis humanae, sobre la libertad
religiosa, 2

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#78
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#78
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#78
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html


[8] Juan Pablo II, Discurso a la
Asamblea de la Organización para la
seguridad y la cooperación en Europa
(OSCE), (10 octubre 2003), 1: AAS 96
(2004), 111.

[9] Cf. Carta Enc. Caritas in veritate,
11.

[10] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Dignitatis humanae, sobre la libertad
religiosa, 1

[11] Cf. Cicerón, De inventione, II, 160.

[12] Cf. Discurso a los Representantes
de otras Religiones del Reino Unido
(17 septiembre 2010): L’Osservatore
Romano (18 settembre 2010), 12.

[13] Conc. Ecum. Vat. II, Decl. Nostra
aetate, sobre las relaciones de la
Iglesia con las religiones no
cristianas, 2

[14] Ibíd.

[15] Super evangelium Joannis, I, 3.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#11
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#11
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#11
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref15


[16] Cf. Discurso a las Autoridades
civiles y al Cuerpo diplomático en
Chipre (5 junio 2010):L’Osservatore
Romano, ed. en lengua española, 13
junio 2010, 6; Comisión Teológica
Internacional, En busca de una ética
universal: nueva mirada sobre la ley
natural, Ciudad del Vaticano 2009.

[17] Pablo VI, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1976: AAS
67 (1975), 671.

[18] Ibíd., 668.

www.vatican.va

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/mensaje-de-
benedicto-xvi-para-la-xliv-jornada-

mundial-de-la-paz-la-libertad-religiosa-
camino-para-la-paz/ (02/02/2026)

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19751018_ix-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19751018_ix-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref18
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-de-benedicto-xvi-para-la-xliv-jornada-mundial-de-la-paz-la-libertad-religiosa-camino-para-la-paz/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-de-benedicto-xvi-para-la-xliv-jornada-mundial-de-la-paz-la-libertad-religiosa-camino-para-la-paz/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-de-benedicto-xvi-para-la-xliv-jornada-mundial-de-la-paz-la-libertad-religiosa-camino-para-la-paz/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-de-benedicto-xvi-para-la-xliv-jornada-mundial-de-la-paz-la-libertad-religiosa-camino-para-la-paz/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-de-benedicto-xvi-para-la-xliv-jornada-mundial-de-la-paz-la-libertad-religiosa-camino-para-la-paz/

	Mensaje de Benedicto XVI para la XLIV Jornada Mundial de la Paz: "La libertad religiosa camino para la paz"

