
opusdei.org

Más allá del Río
Bravo

“Tiempo de caminar”, libro de
Ana Sastre sobre el fundador
del Opus Dei.

01/03/2009

Durante su viaje a México, en 1970,
Monseñor Escrivá de Balaguer
visitará Jaltepec , Casa de Retiros
junto a la laguna de Chapala. Allí
permanece una semana. Un día
caluroso, de los que abundan en
aquella altura, tiene una tertulia con
un numeroso grupo de sacerdotes. Si
todos los auditorios repican en su



corazón para arrancarle palabras
que hablan del amor de Dios a los
hombres, cuando le rodean
sacerdotes se desbordan su fe y
entusiasmo. Quiere transmitirles en
cada gesto el santo orgullo de su
consagración como ministros de
Dios, otros Cristos en la tierra. Este
día de Jaltepec el Padre se encuentra
fatigado por el clima y el esfuerzo. Al
cabo de un rato, se retira a una
habitación; le acompaña uno de sus
hijos mexicanos.

Sube la escalera, trabajosamente, y al
llegar a su habitación le invita a
pasar:

-«Siéntate aquí»; y le señaló una
butaca (11)

Su mirada cae sobre un cuadro de la
Virgen de Guadalupe situado frente a
la cabecera de la cama. Por la
ventana opuesta entran los rayos de
un sol ardiente -corre el mes de
junio- que iluminan la escena



pintada: es una reproducción de la
que se venera en la Basílica de la
Villa, pero en ésta la Virgen tiene las
manos separadas y ofrece una rosa a
Juan Diego, que recibe las flores,
arrodillado, en el regazo de su tilma;
los ángeles permanecen en tomo, sin
estorbar el diálogo.

El Padre paladea en silencio los
orígenes de este amor apasionado de
las tierras calientes por su Virgen
morena, Emperatriz de América.
Fuera de la casa, muy cerca, la
laguna de Chapala acuna las barcas;
están hechas con un árbol vaciado
que lleva flores a navegar aguas
adentro. En cada proa puede leerse
escrito un nombre. Y sigue
dominando el de Guadalupe. México
entero repite esta palabra. Y la
acompaña de orquídeas, rosas y
mariachis.

Monseñor Escrivá de Balaguer
contempla, callado, sonriente, el



rostro suave de esta imagen de la
Virgen Reina de México. Y dice, en
voz alta: «Quisiera morir así:
mirando a la Virgen Santísima y que
Ella me entregase una flor... » (12).

Esta frase del Fundador, como una
premonición, será recordada el 26 de
junio de 1975, cuando su última
mirada en la tierra, antes de caer
herido por la muerte, vaya dirigida a
una imagen de la Virgen de
Guadalupe colocada sobre una de las
paredes del despacho donde solía
trabajar habitualmente.

La historia de la Obra en México se
inicia en 1948, cuando don Pedro
Casciaro se desplaza durante dos
meses a México. Antes de regresar a
Europa, sube a la Basílica de
Guadalupe para despedirse de la
Señora. Pero tiene la certeza de que
no es un adiós definitivo. Por eso
deja en la Villa dos palabras que



sugieren reencuentros: «Hasta
luego».

También el Padre ha seguido sobre el
mapa con su oración, desde hace
muchos años, las cordilleras de la
Sierra Madre y el territorio que se
extiende bajo la frontera del Río
Bravo.

Por eso, ahora, se reúne con los
miembros de la Obra que forman su
Consejo General para decidir el
comienzo del Opus Dei en este nuevo
país.

Aunque sea el Fundador, jamás
tomará una decisión en solitario, sin
pasar por el estudio y la opinión del
Consejo General, para la Sección de
hombres, y de la Asesoría Central
para la de mujeres. Ellos constituyen
los órganos de gobierno de la Obra.

Una vez decidido, y durante una de
las etapas en las que el Padre viaja a
Madrid, llama a los tres que han de



iniciar la siembra en México. Les
recibe en su despacho de Diego de
León. Sobre la mesa de trabajo hay
una imagen de cerámica de tonos
vivos y alegres; es una Virgen que
sabe de amores, saetas y caminos
marineros: la del Rocío.

Después de besarla, se la entrega y
les dice que comenzarán «en México
con esta imagen de la Virgen, tan
pobrecita pero tan alegre, y con mi
bendición. Ya veis, es de barro, como
nosotros » (13)

A mediados de diciembre de 1948
salen de Bilbao en el Marqués de
Comillas, en ruta naviera hacia
México. La imagen de la Virgen va,
convenientemente embalada, como
inseparable compañera de viaje
durante treinta y un días, hasta
Veracruz. Y luego compartirá por
igual la trashumancia de los
comienzos: en el cuarto de estar del
pequeño departamento de la calle



Londres; en el piso de la calle
Nápoles, donde pedirá al Padre la
admisión César García Sarabia, el
primero que lo hace en tierra
mexicana.

Desde el primer momento, se
multiplican las noticias que llegan de
México a Roma.

El 1 de febrero de 1949, cuentan que
han visto al Arzobispo y que está
encantado de que muy pronto tengan
una casa para poder dejar el Señor
en el oratorio. Han conseguido un
regalo espléndido: el frontal y los
laterales de la mesa del altar, del
siglo XVIII, tallado en cedro. Y un
pequeño retablo, como un relicario,
que rodea a la Virgen de Guadalupe.
La casa podrá lograrse pronto: quizás
a últimos de mes ...(14).

Y el 9 de marzo de 1949:

«Desde esta mañana tenemos a
Nuestro Señor en casa. Y ahora sí que



nos encontramos a gusto y con una
confianza absoluta. Nos celebró el Sr.
Arzobispo la Misa y vinieron algunos
chicos. Un amigo nuestro ha
comenzado a rodar una película en
color (...) que, cuando esté completa
y tengamos ocasión, la enviaremos
» (15).

Un año más tarde se decide la llegada
de la Sección de mujeres de la Obra a
este gran país americano. Guadalupe
Ortiz de Landázuri es la persona
encargada para llevar adelante esta
tarea. El 5 de marzo de 1950 salen
del aeropuerto de Madrid-Barajas en
un avión mexicano. Se trata de un
grupo pequeño: solamente tres.
Guadalupe es la mayor, aunque es
muy joven.

A las cuatro de la madrugada del 6 de
marzo aterrizan en México. Oyen
Misa en la iglesia del Espíritu Santo,
en la calle de Madero. Por la tarde



acuden a la Villa, en un primer
saludo de cariño a la Virgen.

El 1 de abril de 1950 tendrán el
inmueble para la Residencia
femenina universitaria: está situada
en el número 32 de la calle
Copenhague. Guadalupe recorre la
casa con optimismo, llenando los
espacios vacíos con una mezcla de
imaginación y esperanza: «aquí
habrá una biblioteca, aquí un piano,
ahí será la sala de estar ...»(16). Esta
seguridad del futuro es contagiosa y
creadora.

Pronto se harán realidad estos
sueños.

Desde su llegada a México se
matriculan en la Universidad. Y
cuando apenas hace tres meses que
viven en la capital Federal, piden la
admisión al Fundador, Amparo
Arteaga, Cristina Ponce, Gabriela
Duclaud... En junio de 1950 reciben
una larga carta del Padre:



«Veo que nuestra Madre de
Guadalupe os bendice y la labor va
prendiendo en esas tierras “ Laus
Deo ”! No olvidéis que vuestra
misión-¡las primeras de México!- es
capital (...): no aflojéis en vuestra
vida interior, trabajad con alegría y
muy unidas. Veréis cómo arraiga y se
multiplica vuestra siembra (...). Sed
siempre almas de oración: no me
dejéis la presencia de Dios: es el
medio eficaz, para no perder nunca
el punto de mira sobrenatural.
Escribidme con frecuencia (...). Ya
sabéis que, desde lejos, os acompaño
siempre»(17).

Y en septiembre, vuelve a enviarles
unas cuartillas:

«Pienso que nuestra Madre de
Guadalupe tiene los ojos puestos en
vosotras, de modo particular en esas
primeras hijas mexicanas, que deben
ser especialmente alegres, fuertes,
constantes y sobrenaturales. Tengo



muchas ganas de conocerlas (...).
Sentid la responsabilidad que os
alcanza como primeros instrumentos
de nuestra Obra en esa gran nación
mexicana. Leo vuestras cartas
despacio, y siempre me dan un
alegrón. Contadme detallicos de
vuestra vida»(18).

Se necesita ya algún lugar amplio
para cursos de retiro espiritual,
reuniones y convivencias de verano.
Don Pedro se pone en contacto con
distintas familias y pronto consigue
ayuda. Un conocido, Luis Bernal, le
habla de Montefalco .

Se trata de una «hacienda»
abandonada, situada en el estado de
Morelos. Hay muy mala carretera de
México D.F. a Cuautla; peor todavía
hasta Jonacatepec. Y el desvío a
Montefalco es un camino vecinal
cortado por un río. Ni siquiera hay
puentecillo. La casa no tiene agua ni
luz eléctrica.



Sin embargo, el lugar es espléndido:
el valle de Amilpas, sembrado de
pueblecitos, con gentes que viven de
las pocas propiedades que recibieron
después de la revolución. Gentes
rudas y fuertes, ásperas como los tres
peñones que dominan el valle, y
delicadas de alma, templada en el
trabajo diario. Tienen los ojos negros
y rasgados, la tez morena del indio
quemado por el sol. Las mujeres
caminan, durante los días festivos,
con su vestido de colores y su rebozo
de «bolita». Los hombres, con camisa
blanca y sombrero de ala ancha.

Santa Clara de Montefalco fue una
rica hacienda azucarera con
hectáreas suficientes para sembrar la
caña. Varias construcciones
presidían la explanada: la antigua
casa de los dueños, la iglesia con sus
dos torres altas en el centro y, al otro
lado, las viviendas de los peones; un
hospital, varias tiendas y almacenes.
Casi constituía un pueblo.



Durante la revolución quemaron 
Montefalco varias veces. Sólo la
iglesia permanece, deteriorada, pero
erguida e intacta. El resto es una
ruina calcinada que mantiene en pie
sus muros y arcos maestros gracias a
la firmeza de su construcción. Es un
montón de sólidas ruinas. La maleza,
a causa del abandono, lo cubre todo.
Incluso han crecido árboles dentro
de los muros. Pero don Pedro acude a
verlo. Tiene que abrirse paso con
machete hasta la puerta de la iglesia.
Saca unos papeles y empieza a
dibujar: aquello, reconstruido, puede
quedar así. Magnífico. Y sus trazos de
lápiz son una oración confiada: una
petición al Cielo que está poniendo
ya los cimientos de la gran obra
social y apostólica del futuro 
Montefalco .

En unos años de trabajo sin pausa, de
fe, se logrará montar un pabellón
como Casa de Retiros. Sobre las
grandes losas del suelo colocan los



catres; la rusticidad de los muebles
no quita grandeza a aquellas paredes
que saben de pólvora, dolor y fuego.
Ahora le ha llegado el turno al amor
como apoyo perdurable. Los sondeos
pacientes acaban descubriendo las
vetas de agua. Y con el riego vuelven
los pájaros, porque Montefalco ofrece
el amarillo del maíz y la explosión de
bugambilias en las tapias. Es otra vez
el corazón de la zona, como tarea de
todos. El Centro de Formación
Agropecuaria El Peñón unirá en un
esfuerzo colosal a campesinos y
profesores, a ingenieros y sociólogos.
Cuando el Padre vaya a verles en
1970 no podrá menos de decir
entusiasmado:

« Montefalco es una locura de amor
de Dios. Suelo decir que la pedagogía
del Opus Dei se resume en dos
afirmaciones: obrar con sentido
común y obrar con sentido
sobrenatural. En esta casa, don Pedro
y mis hijas e hijos mexicanos, no han



obrado más que con sentido
sobrenatural. Recibir con alegría un
montón de ruinas (...), humanamente
es absurdo... Pero habéis pensado en
las almas, y habéis hecho realidad
una maravilla de amor. Dios os
bendiga.

Estoy dispuesto a ir con la mano
extendida, pidiendo dinero para
terminar Montefalco . Lo
terminaremos, con vuestro sacrificio,
y con la ayuda, como siempre, de
tantas personas que están dispuestas
a colaborar en una tarea que será un
gran bien para todo México» (19)

En 1970, Monseñor Escrivá de
Balaguer, después de veintidós años,
volverá a encontrarse con la imagen
de la Virgen Rociera en un pequeño
despacho de Montefalco . En su
humildad de barro, ha hecho crecer
ya una inmensa cosecha de espíritu.

Así lo subrayará el Eminentísimo
señor Cardenal Miguel Darío



Miranda, Arzobispo Primado de
México, después de la muerte del
Fundador del Opus Dei:
«Agradecemos muy especialmente al
Señor que haya sido nuestra querida
Archidiócesis de México la primera
en la que se comenzó en América
esta verdadera Obra de Dios(20).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/mas-alla-del-
rio-bravo/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/mas-alla-del-rio-bravo/
https://opusdei.org/es-es/article/mas-alla-del-rio-bravo/
https://opusdei.org/es-es/article/mas-alla-del-rio-bravo/

	Más allá del Río Bravo

