
opusdei.org

Los pasos de un
«camino»

“Tiempo de caminar”, libro de
Ana Sastre sobre el fundador
del Opus Dei.

27/02/2009

El Padre escribió «Camino» en los
ratos libres que le dejaba su
actividad apostólica. En 1934 había
publicado «Consideraciones
Espirituales». Ahora, conservando la
estructura inicial, lo amplía y da
forma definitiva. El contenido de este
libro de espiritualidad no es
circunstancial. El Padre recoge en



sus páginas recuerdos y charlas con
todo tipo de gentes, observaciones
sobre la realidad y, sobre todo, su
trato directo con Dios, el profundo
conocimiento que tiene de los textos
sagrados. Y agrupa esta experiencia
en una serie de reflexiones breves,
exigentes. Aún perdura en sus hijos
la imagen del Padre en la habitación
de Burgos, con un montón de
pequeñas fichas que escribe en una
máquina portátil. Después, la
cuidadosa clasificación por materias,
extendiendo aquella cantidad de
papel escrito sobre la colcha de las
camas. Y el deseo impaciente del
Fundador: «Tengo ganas de poder
disponer de una mesa para trabajar
tan grande como tres camas ».

Y que Pedro remata en sentido
contrario, para salpicar de risa la
pobreza de medios que les rodea,
afirmando que él tiene ganas de
disponer de una cama tan grande
como tres mesas.«Camino» estará



terminado en febrero de 1939,
aunque no se pueda publicar por los
acontecimientos que precipitan el fin
de la guerra civil. Traducido años
después a más de treinta idiomas y
extendido por ochenta países del
mundo, ha llevado a muchas
personas el viento certero,
confidencial y ágil, de sus consejos.
La vitalidad de sus páginas
permanece intacta porque su raíz es
auténtica, porque cada una de sus
ideas está inspirada en el contacto
diario de las cosas y de las personas.
Su lenguaje directo, íntimo, incita a
una siembra de fe y de santidad más
vivas, más parecidas al ardor de los
primeros apóstoles, más inmersas en
las realidades temporales, más
acordes con la gran misión que
aguarda siempre, en el mundo, a los
cristianos. Y todo, sin perder su
acento entrañable; como la voz de un
amigo que acompaña en el descanso
y en la faena. Como una presencia
cálida para llevar en el bolsillo del



corazón por todas las encrucijadas de
la tierra.

Pero también «Camino» supondrá
una cruz. Algunos presentarán en
Roma, ante la Santa Sede, una
acusación de herejía contra sus
textos porque enseña que los
cristianos corrientes deben
santificarse en medio del mundo.
Una de las personas de la Curia
encargada de examinarlo, después
de señalar que todo el contenido del
libro es conforme a la fe y la doctrina
católica, comentará:

«Realmente hay tres afirmaciones: la
santa coacción, la santa
desvergüenza y la santa
intransigencia, que son muy fuertes.
Pero si pensamos en las
Bienaventuranzas, también es
rotundo lo que predica el Señor:
dichosos los que sufren, dichosos los
que lloran (...) no hay inconveniente
en unir el adjetivo santo a los



sustantivos coacción, desvergüenza e
intransigencia (20).

Además, desde Pío XII, han leído
"Camino" todos los Papas»(21).

Ahora, en estos momentos de Burgos,
continúa también su trabajo
intelectual. Domina los textos latinos
de la Escritura, los clásicos
castellanos y muchos de los
escritores contemporáneos. Y, en la
medida en que se lo permiten las
circunstancias, no deja de estudiar,
para mantener en forma el
instrumento de su inteligencia en un
mejor servicio de Dios y de los
hombres.

Habla frecuentemente de su
preocupación por el trabajo
científico y así lo deja escrito en los
puntos de «Camino»:

«Antes, como los conocimientos
humanos -la ciencia- eran muy
limitados, parecía muy posible que



un solo individuo sabio pudiera
hacer la defensa y apología de
nuestra Santa Fe.

Hoy, con la extensión y la intensidad
de la ciencia moderna, es preciso que
los apologistas se dividan el trabajo
para defender en todos los terrenos
científicamente a la Iglesia.

-Tú... no te puedes desentender de
esta obligación»(22).

Su visión es siempre positiva, pero le
duele la labor descristianizadora de
muchos profesores y de ciertos
grupos organizados que han dejado
su impronta corrosiva en ambientes
universitarios y culturales.

Por eso no ceja en el despliegue de
una tarea sacerdotal que le ocupa el
tiempo y las energías. Quiere
«ahogar el mal en abundancia de
bien»(23). Hay un momento, en
medio de su enorme actividad
pastoral, en que se queda sin voz,



completamente afónico. Este síntoma
se acompaña de hemorragias que le
hacen sospechar la existencia de una
tuberculosis pulmonar: enfermedad
que, en el año 1938, y en aquellas
circunstancias, prácticamente no
tiene curación. El Fundador piensa
que, en esas condiciones, no debe
continuar trabajando con gente
joven por el peligro de contagio.

Y reza, porque no acierta a proyectar
su vida alejado de una juventud que
Dios ha puesto ya, abundante y
generosa, en su camino. Pide
también oraciones a todos sus hijos.
No le preocupan su salud ni su
persona. Acepta la enfermedad como
una caricia del amor de Dios. Pero
piensa que debe ser el instrumento
para llevar el Opus Dei adelante. Y le
pide al Señor las condiciones físicas
suficientes para poder seguir
abriendo camino. Finalmente, a
pesar de los síntomas, los médicos



declaran que no hay trazas de esa
enfermedad.

Su trabajo en la etapa de Burgos se
completa con la realización de un
volumen de investigación histórica
dedicado al tema de «La Abadesa de
las Huelgas». Había terminado ya
prácticamente sus trabajos de Tesis
Doctoral en Derecho, en la Facultad
de Madrid. El tema primitivo -sobre
«Ordenación de mestizos y
cuarterones en el siglo XVI»-, que fue
meticulosamente estudiado, se puede
dar por perdido en los desastres de la
guerra. Pero ahora, a menos de dos
kilómetros del centro de la ciudad,
tiene un Monasterio con un extenso y
rico archivo histórico. Tras lograr el
permiso del Arzobispo de Burgos y
de la Abadesa de Las Huelgas,
Ilustrísima señora doña Esperanza
de Mallagaray, inicia su nuevo campo
de investigación. Este será el tema de
su futura Tesis Doctoral.



Con frecuencia, se le ve llegar a pie
por el camino de chopos de El Parral
que bordea la estructura gótica del
Monasterio, a pesar de que supone
una buena andadura desde la
ciudad. Le han instalado en el
llamado Contador bajo. Sobre una
mesa de estilo español, pasa horas
leyendo legajos y manuscritos que se
apilan en el archivo y que las
religiosas le proporcionan-
amablemente.

Algunas veces, les celebra Misa en
una de las espléndidas capillas de la
iglesia monacal. Junto a las especies
sacramentales ofrece, una vez más,
la savia de una renovada raza de
cristianos en todos los quehaceres,
en todos los lugares, en todos los
minutos del día. No es su vocación de
índole claustral. Sabe que Dios le
pide un modo de ser contemplativo
en medio de la calle; una inmensa
celda, grande como el mundo, para la



actividad, los amores y los horizontes
de sus hijos en la Obra.

Y esta Abadía Cisterciense le
entiende, le aprecia y se aprovecha
de su enseñanza espiritual. Cuando
pase el tiempo, varias Comunidades
del Císter, entre ellas la de Las
Huelgas, serán nombradas
Cooperadoras del Opus Dei. Significa
que los pasos de los hombres y
mujeres de la Obra estarán
acompañados por la oración de estas
religiosas. Significa, también, el
entendimiento entre dos vocaciones
muy distintas pero de raíz común: la
presencia de Cristo como principio y
fin de toda aspiración humana.

En 1944, Monseñor Escrivá de
Balaguer enviará a esta Abadesa y
Comunidad un ejemplar de
«Camino» y otro de «La Abadesa de
las Huelgas». En ellos agradece, con
una afectuosa dedicatoria, el interés,
la comprensión y ayuda que le



otorgaron durante esta fructífera
estancia en la ciudad castellana de
Burgos.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/los-pasos-de-
un-camino/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/los-pasos-de-un-camino/
https://opusdei.org/es-es/article/los-pasos-de-un-camino/
https://opusdei.org/es-es/article/los-pasos-de-un-camino/

	Los pasos de un «camino»

