
opusdei.org

Los elementos
constitutivos de la
cultura de la
Modernidad

El 2 de octubre de 1928 en el
contexto de la historia cultural
contemporánea

01/10/2010

Estamos, como en tantas otras
ocasiones, ante una realidad. En este
caso, la historia de Europa —más
adelante, también de América; y en
tiempos más recientes, de casi todo el
mundo— a partir del siglo V. Se ha



intentado conocer y sintetizar esta
realidad a través de multitud de
ideaciones —unas más acertadas que
otras, merced al mayor grado de los
conocimientos acumulados, o las
mejores atención o perspicacia
volcadas en su análisis. Sin entrar a
discutir la periodificación elaborada
—aunque quizá tenga más de una
grieta—, baste recordar que se suele
dividir en dos o tres grandes tramos.
Se suele aceptar sin discusión la
denominación de Edad Media para el
tramo primero, el que va
precisamente desde el siglo V hasta el
XV. Luego, las opiniones se dividen.
Si para unos a la Edad Media sigue la
Edad Moderna que, en torno a
finales del XVIII —a partir de la
Revolución francesa—, es sustituida
por la Contemporánea, la
historiografía anglosajona se resiste
a tal periodificación y tiende a
desconocer la existencia de la Edad
Contemporánea: el final de la Edad
Media abrió los tiempos modernos,



en los que nos encontramos. No es lo
expuesto una mera disputa de
escuelas historiográficas. Va en ello
toda una profunda concepción de la
Historia de los hombres en la que, en
estos momentos, no es posible
detenerse.

Sin entrar en demasiadas
profundidades, suele ser también
admitido por todos —o casi todos—
que los siglos medievales presencian
una pugna continuada en torno a dos
grandes cuestiones: ¿quién manda en
el mundo? En el mundo europeo, se
entiende. ¿La autoridad o la
sociedad? ¿La autoridad civil o la
autoridad religiosa? De forma muy
sucinta, es posiblemente exacto
afirmar que, en el siglo XV, la
autoridad de los reyes logra dominar
a la pujante —y quizá, por eso
mismo, en más de una ocasión,
caótica— vida social, en la medida en
que alcanza a disponer del
instrumento adecuado para asegurar



este control: el Estado moderno. Muy
poco después —a finales de aquel
mismo siglo y comienzos del
siguiente—, se da el paso segundo: la
autoridad civil, que ha construido la
estructura estatal, se impone sobre la
autoridad religiosa 16 . Un proceso
que culminará cuando —de maneras
distintas, pero a partir de un fondo
común— la Reforma luterana o el
Cisma anglicano 17 , rompan la
unidad religiosa en que hasta el
momento ha vivido Europa, y
atribuyan a los distintos príncipes la
plenitud de la autoridad sobre la
sociedad, merced al control sin
trabas sobre la religión de sus
pueblos respectivos. En paralelo con
estos hechos —y como consecuencia
de un complejo de acciones y
reacciones— otros Estados europeos,
sin romper en principio su unidad
con Roma, consolidan de forma
similar un Estado fuerte; lo que —
para entendernos— cabe denominar
Estado tradicional, por lo mismo que



aspira a conservar lo que asegura —
por más que pueda resultar harto
dudoso...— que siempre ha existido.
En definitiva —y salvo en el mundo
anglosajón, reducido por aquellas
fechas a Inglaterra— el siglo XVI
presenta, con todos los matices
diferenciales que se quieran, la
irrupción del Estado moderno, que
controla con firmeza una vida social
que, en consecuencia, va tornándose
más y más átona.

No sería difícil enumerar las muchas
razones —comprensibles, por
supuesto— que unos y otros
esgrimieron en defensa de sus
respectivas innovaciones. Dentro del
mundo en que se asentó la Reforma
luterana, con todas sus variantes
posteriores, el reconocimiento de la
pluralidad cultural —a partir del
libre examen o de lo que, más
adelante, sería conocido como
libertad de conciencia— entrañó un
pluralismo religioso, que buscó su



punto de apoyo en la diversidad de
los sentimientos.

Sería cuestión de interés determinar
cuál fue en concreto el sentimiento
dominante. Dejando de lado —no es
momento adecuado 18 — esta
cuestión, parece claro que se intentó,
por paradoja, que fuera un
sentimiento objetivo, ante el que
todos hubieran de rendirse por su
misma evidencia. En los Estados
católicos, en los Estados
tradicionalistas frente a la
innovación introducida por la
Reforma, la unidad religiosa
fervientemente mantenida comportó
el rechazo sin paliativos del
pluralismo social o cultural. Si se
deja de lado al mundo anglosajón —
en sus presupuestos esenciales, y no
en las concreciones posteriores que
acabarían, en muchos casos, por ser
considerablemente distintas—, los
mundos mentales, de alguna forma
paralelos, de la libertad de



conciencia y del tradicionalismo 19 ,
acabarían por convertirse en el haz y
el envés de la cultura de la
Modernidad. Por eso, en los años
inmediatamente siguientes al final
de la Gran Guerra (1914-1918) la
crisis de la cultura de la Modernidad
afectó tanto a uno como a otro.

La obligada brevedad de estas
páginas impide adentrarse en cómo
fue la gestación —larga— de esta
crisis. Podría incluso decirse que la
crisis se inició en la misma época —
siglo XVI— en que el Estado decidió
bloquear la acción libre de la
sociedad. Si se insiste en la fecha
últimamente apuntada —final de la I
Guerra Mundial— es tan sólo porque
fue en ese momento cuando
comenzó a tener una manifestación
externa inequívoca, aunque no sería
difícil rastrear los preliminares de
esta crisis ya años antes —por
ejemplo, en el tercio final del XIX.
Pero hay que decir algo más sobre



una crisis cultural: por ejemplo, que
puede ser coetánea con el apuntar de
soluciones que permitan —si se
mantienen— dar salida a la aporía
cultural que la crisis comporta. A la
vez, que la agonía de una cultura
puede prolongarse no ya durante
años, sino —incluso— durante siglos,
por más que sea perfectamente
perceptible la crisis profunda que se
ha abatido sobre la vida social.
Frente al dogmatismo cultural —que
es, en definitiva, lo que ha entrado en
crisis— hay que recordar que la
cultura es entitativamente plural. Y
no sólo por el hecho de que pueda
haber muchos hombres que no se
enteren de lo que pasa, a los que, sin
embargo, es preciso respetar. Sino
también porque —como ya se ha
indicado— la respuesta cultural
cristiana es plural, por lo mismo que
existirán tantas posibles
orientaciones como personas entren
en juego, con limpio afán de
compromiso.



Gonzalo Redondo

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/los-elementos-
constitutivos-de-la-cultura-de-la-

modernidad/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/los-elementos-constitutivos-de-la-cultura-de-la-modernidad/
https://opusdei.org/es-es/article/los-elementos-constitutivos-de-la-cultura-de-la-modernidad/
https://opusdei.org/es-es/article/los-elementos-constitutivos-de-la-cultura-de-la-modernidad/
https://opusdei.org/es-es/article/los-elementos-constitutivos-de-la-cultura-de-la-modernidad/

	Los elementos constitutivos de la cultura de la Modernidad

