
opusdei.org

Los católicos y la
vida política

En la Pontificia Universidad de
la Santa Cruz de Roma ha
tenido lugar una mesa redonda
sobre los católicos y la vida
política. En el acto
intervinieron el cardenal
Joseph Ratzinger, el ex-
presidente de la República
italiania Francesco Cossiga y
varios intelectuales.

05/05/2003

El pasado 9 de abril tuvo lugar en el
Aula Höfner de la Pontificia



Universidad de la Santa Cruz una
mesa redonda sobre “El compromiso
y el comportamiento de los católicos
en la vida política”, a propósito de la
Nota doctrinal del mismo título
publicada el 16 de enero de 2003 por
la Congregación para la Doctrina de
la Fe.

Para reflexionar sobre el contenido
de esa Nota se reunieron el cardenal
Joseph Ratzinger, Prefecto de la
Congregación para la Doctrina de la
Fe, y varios políticos e intelectuales
como Francesco Cossiga, Giuseppe De
Rita, Ernesto Galli della Loggia, Paolo
Del Debbio y Ángel Rodríguez Luño.
El acto comenzó con un saludo del
gran canciller de la Universidad,
monseñor Javier Echevarría, que
aludió a la política como un camino
posible de santidad, tal como
demostró con su ejemplo Santo
Tomás Moro, patrono de los
gobernantes y de los políticos.



La autonomía de los católicos en la
vida política

“El documento habla directamente a
los católicos pero quiere hacer
pensar a todos”, dijo el cardenal 
Joseph Ratzinger . Para el
purpurado bávaro, “la política
pertenece a la esfera de la razón, que
es razón natural y razón común a
todos. Un Estado laico –ha
subrayado- excluye la teocracia y la
idea de una política dictada por la fe:
la fe puede iluminar la política, pero
no se puede trasferir el campo
político de la razón a la fe”. La
política “es guiada por la razón y por
las virtudes naturales de la
prudencia, la templanza, la justicia y
la fortaleza”.

Para el cardenal, el empeño activo de
los católicos en política requiere
evitar dos peligros: la teologización
de la política y la ideologización de la
razón. Esta distinción de las dos



esferas es esencial, pertenece desde
siempre a la tradición del
cristianismo, y se encuentra ya en las
palabras de Cristo cuando indicó que
hay que dar a Dios lo que es de Dios y
al César lo que es del César.

Ratzinger dijo que la justa
profanidad o laicidad de la política
excluye la idea de una teocracia, de
una política determinada por el
dictado de la fe, y también “un
positivismo y un empirismo que
mutila la razón” y “ciega los valores
morales”.

“La mutilación de la razón destruye
la política, reduciéndola a una acción
puramente técnica”, señaló el
Prefecto de la Congregación para la
Doctrina de la Fe. La política forma
parte de la esfera de la razón común,
que permite “conocer los grandes
valores que determinan nuestras
elecciones prudenciales”. Si en
cambio dominan solamente los



criterios empíricos y materialistas, la
política se convierte en un simple
instrumento condicionado por el más
fuerte que excluye la moral.

La fe, por su parte, puede sanar una
razón enferma, continuó Ratzinger,
ya que “hay una cierta conexión
entre fe y razón”. La fe “puede
iluminar la razón pero no la
sustituye; no la aliena, sino que la
ayuda a ser ella misma”.

“Paralelamente –dijo Ratzinger- los
políticos creyentes pueden iluminar
el debate político con su actitud,
testimoniando la fe como presencia
real, participando con la razón en la
gestión política”. El cardenal
concluyó su intervención recordando
que “los imperativos morales que
tiene el político católico son valores
que debe defender siempre, también
cuando la mayoría sea contraria a
ellos”.

Coherencia y libertad



El ex-presidente de la República
italiana y senador vitalicio 
Francesco Cossiga afirmó que “este
documento aclara algunas
proposiciones que deberían ser muy
expresas no sólo para un católico o
un cristiano, sino también para un
demócrata”. Entre estas
proposiciones, Cossiga mencionó la
imposibilidad de sostener que “la
política se deba situar fuera de la
ética”, como si fuese solamente un
compromiso técnico.

El senador Cossiga habló de la fe y de
la razón como dos tipos de
conocimiento que no son dos
verdades sino dos aproximaciones
para conocer las reglas morales. Y
añadió: “Debido a que la política se
dirige a todos los hombres, es bueno
que los católicos tengan en cuenta los
diversos tipos de libertad que la
política quiere asegurar”. Para el ex-
presidente italiano, la laicidad de la
política está, por lo tanto, en el



respeto de las demás libertades y no
en el hacer laica la propia fe.

También Ángel Rodríguez Luño ,
ordinario de Teología moral en la
Pontificia Universidad de la Santa
Cruz, afirmó que la fe cristiana no se
identifica con ninguna síntesis
política concreta. Al mismo tiempo,
sin embargo, tiene consecuencias
para la actividad política, por lo que
de hecho “la fe conforma, confirma,
añade o modifica las diversas
culturas políticas de cuantos la
asumen”.

Por otra parte, “la historia demuestra
que la fe a veces ha sido también
innovadora y creativa en el ámbito
social y político”. La conexión entre
la esfera política y la esfera religiosa
“no puede fundar confusión alguna
entre la sociedad política y la
comunidad religiosa”. Para el
profesor Rodríguez Luño, “el lugar
privilegiado en el que la conexión



entre las verdades religiosas y la
actividad política deja sentir todo su
peso es la conciencia de cuantos son,
al mismo tiempo e inseparablemente,
ciudadanos del estado y fieles de la
Iglesia”.

Lo que se pide a los ciudadanos
católicos “es que su acción social y
política sea coherente con los valores
que encarnan el contenido esencial
de la conciencia cristiana”. Estos no
son valores propiamente
confesionales –ha explicado
Rodríguez Luño- sino valores ético-
políticos propios de toda sociedad
humana bien ordenada, como el
respeto y la promoción de la vida, de
la libertad, de la justicia, de la
dimensión religiosa de la existencia
humana, de la solidaridad, de la paz
y, en general, el primado del bien
común sobre los intereses y las
instrumentalizaciones particulares”.



Los dos conceptos básicos de la Nota,
refirió el profesor, son “coherencia y
libertad”. El papel principal de la
Iglesia, según él, sería el de formar
las conciencias más que el de crear
una cultura, de modo que sean las
personas bien formadas las que sean
capaces de expresar una cultura en
un contexto de legítima pluralidad.

Hay necesidad de grandes valores
más que de leyes precisas

El profesor Giuseppe De Rita ,
Secretario general de la Fundación
CENSIS (Centro Studi Investimenti
Sociali), ha subrayado la
contraposición que ofrece la Nota
entre una condena justa del
relativismo cultural y el pluralismo
ético, por una parte, y la afirmación
positiva de la centralidad de la
persona, por otra parte, porque la
participación democrática se hace
posible sólo en la medida en que
encuentra en la base un recta



concepción de la persona”. En este
sentido, señaló, “toda democracia
sería frágil si no pusiese como
fundamento la centralidad de la
persona”.

A los grandes valores se ha referido
también Ernesto Galli della Loggia ,
editorialista del “Corriere della Sera”
y profesor ordinario en la
Universidad de Perugia de Historia
de los partidos y de los movimientos
políticos. Galli della Loggia afirmó
que la Nota vaticana “pone en
evidencia uno de los problemas
centrales de la condición de la
sociedad liberal actual”, es decir, “la
falta de grandes valores
compartidos”. Para hacer funcionar
una sociedad -explicó- no bastan las
leyes formales o los diferentes
aparatos administrativos,
económicos y políticos, sino que se
necesitan unos valores compartidos.



El encuentro académico terminó con
unas palabras del profesor Paolo Del
Debbio , profesor de Ética social y de
la comunicación y autor de un
reciente libro sobre la globalización.
Según Del Debbio, el católico activo
en política debería evitar el incierto
debate sobre los valores, sobre el qué
hacer en general. Más bien debería
dedicarse a “indicar algunos caminos
muy precisos sobre el cómo se hacen
las cosas con esos mismos valores”.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/los-catolicos-y-
la-vida-politica/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/los-catolicos-y-la-vida-politica/
https://opusdei.org/es-es/article/los-catolicos-y-la-vida-politica/
https://opusdei.org/es-es/article/los-catolicos-y-la-vida-politica/

	Los católicos y la vida política

