
opusdei.org

“Los alimentos que
se tiran a la basura
son alimentos que se
roban de la mesa del
pobre”

Inspirado en el Evangelio de la
solemnidad de Corpus, en el
que Jesús da de comer a la
multitud con cinco panes y dos
peces, y al final les pide a los
discípulos que nada del
alimento sobrante se
desperdicie, el Obispo de Roma,
afirmó que la Jornada Mundial
del Medioambiente, “invita a
contrarrestar el desperdicio de



alimentos y a mejorar su
distribución en el mundo”.

15/06/2013

Queridos hermanos y hermanas,
¡buenos días!

Hoy quiero centrarme en el tema del
medio ambiente, como ya he tenido
ocasión de hacerlo en varias
ocasiones. Me lo sugiere el Día
Mundial del Medio Ambiente que
celebramos hoy, patrocinado por las
Naciones Unidas, que lanza un fuerte
llamamiento a de la necesidad de
eliminar los desperdicios y la
destrucción de los alimentos.

Cuando hablamos de medio
ambiente, de la creación, mi
pensamiento se dirige a las primeras
páginas de la Biblia, al Libro del
Génesis, donde se afirma que Dios



puso al hombre y a la mujer en la
tierra para que la cultivaran y la
cuidaran (cf. 2:15). Y me pregunto:
¿Qué significa cultivar y cuidar la
tierra? ¿Realmente estamos
cultivando y resguardando lo
creado?, ¿o lo estamos explotando y
descuidando? El verbo "cultivar" me
recuerda la atención que el
agricultor tiene por su tierra, para
que dé frutos, y éstos sean
compartidos: ¡cuánta atención,
pasión y dedicación! Cultivar y
cuidar la creación es una indicación
de Dios dada no sólo al principio de
la historia, sino a cada uno de
nosotros; es parte de su proyecto;
significa hacer crecer el mundo con
responsabilidad, transformarlo para
que sea un jardín, un lugar habitable
para todos. Y Benedicto XVI ha
recordado en varias ocasiones que
esta tarea, confiada a nosotros por
Dios Creador, requiere que se capte
el ritmo y la lógica de la creación.
Nosotros, en cambio, a menudo



llevados por la soberbia del dominio,
del poseer, de manipular, de
explotar; no, no "custodiamos la
creación", no la respetamos, no la
consideramos como un don gratuito
que debemos cuidar. Estamos
perdiendo la actitud de la
admiración, de la contemplación, de
la escucha de la creación; y por lo
tanto ya no somos capaces de leer lo
que Benedicto XVI llama "el ritmo de
la historia de amor entre Dios y el
hombre." ¿Por qué sucede esto?
Porque pensamos y vivimos de una
manera horizontal, nos hemos
alejado de Dios, no leemos sus signos.

Pero "cultivar y cuidar" incluye no
sólo la relación entre nosotros y el
medio ambiente, entre el hombre y
la creación, sino que comprende
también las relaciones humanas. Los
Papas han hablado de ecología
humana, estrechamente vinculado a
la ecología ambiental. Estamos
viviendo un momento de crisis; lo



vemos en el ambiente, pero sobre
todo lo vemos en el hombre. ¡La
persona humana está en peligro! –
esto es cierto ¡hoy la persona
humana está en peligro! ¡He aquí la
urgencia de la ecología humana! Y el
peligro es grave porque la causa del
problema no es superficial, sino
profunda: no es sólo una cuestión de
economía, sino de ética y de
antropología. La Iglesia lo ha
subrayado tantas veces. Y muchos
dicen: sí es justo, es verdad... pero el
sistema sigue como antes, porque las
que dominan son las dinámicas de
una economía y de una finanza que
carecen de ética. El que manda hoy
no es el hombre, es el dinero, el
dinero. El dinero manda. Dios,
nuestro Padre ha dado la tarea de
custodiar la tierra, no el dinero. Sino
de custodiarnos, a los hombres y las
mujeres. Tenemos este deber. Por lo
tanto, hombres y mujeres son
sacrificados a los ídolos de la
ganancia y del consumo: es ‘la



cultura del descarte’. Si se estropea
un ordenador es una tragedia, pero
la pobreza, las necesidades y los
dramas de tantas personas acaban
entrando en la normalidad... Si una
noche de invierno, aquí cerca - en la
plaza Ottaviano, por ejemplo, muere
una persona, esa no es una noticia. Si
en tantas partes del mundo hay
niños que no tienen qué comer, esa
no es una noticia, parece normal.
¡Esto no puede ser! Y estas cosas
entran en la normalidad. Que
algunas personas sin techo se
mueran de frío en la calle, no es
noticia. Por el contrario, por ejemplo,
una bajada de diez puntos en las
bolsas de algunas ciudades, eso sí se
vuelve una tragedia. La persona que
muere no es noticia, pero si las
bolsas bajan diez puntos, es una
tragedia. De este modo, las personas
son descartables, nosotros las
personas somos descartables, como
desechos.



Esta "cultura del descarte" tiende a
convertirse en mentalidad común,
que contagia a todos. La vida
humana, la persona ya no se
perciben como un valor primordial
que ha de ser respetado y protegido,
especialmente si son pobres o
discapacitados, si aún no sirve -como
el niño que está por nacer- o ya no es
necesario -como los ancianos. Esta
cultura del descarte nos ha hecho
insensibles incluso a los desperdicios,
a los residuos de los alimentos, que
es aún más despreciable, cuando en
todo el mundo, por desgracia,
muchas personas y familias sufren
hambre y desnutrición. En el pasado,
nuestros abuelos eran muy
cuidadosos de no tirar nada de los
restos de comida. El consumismo nos
ha habituado tanto a lo superfluo y al
desperdicio de la comida diaria, que
a veces ya no somos capaces de dar
el justo valor, que va mucho más allá
de los simples parámetros
económicos. ¡Recordemos bien, sin



embargo, que la comida que se tira
es como si fuera robada de la mesa
de los pobres y de los hambrientos!
Invito a todos a reflexionar sobre el
problema del desperdicio y del
derroche de los alimentos y buscar
los medios que, abordando
seriamente esta problemática, sean
un vehículo de solidaridad y de
compartir con los más necesitados.

Hace unos días, en la fiesta del
Corpus Christi, hemos leído la
historia del milagro de los panes:
Jesús da de comer a la multitud con
cinco panes y dos peces. Y la
conclusión del pasaje es importante:
" Todos comieron hasta saciarse y
con lo que sobró se llenaron doce
canastas". (Lc 9:17) ¡Jesús pide a sus
discípulos que no se pierda nada:
que no haya desperdicios! Y hay este
hecho de las doce cestas: ¿Por qué
doce? ¿Qué quiere decir esto? Doce
es el número de las tribus de Israel,
simbólicamente representa a todo el



pueblo. Y esto nos explica que
cuando la comida se comparte de
manera justa, solidaria, no se priva a
nadie de lo necesario, cada
comunidad puede satisfacer las
necesidades de los más pobres. La
ecología humana y la ecología
ambiental caminan juntas.

Quisiera, pues, que tomásemos todos
el serio compromiso de respetar y
proteger la creación, de estar atentos
con todas las personas, de
contrarrestar la cultura de los
desperdicios y de descarte, para
promover una cultura de la
solidaridad y del encuentro. ¡Gracias!

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/los-alimentos-
que-se-tiran-a-la-basura-son-alimentos-

que-se-roban-de-la-mesa-del-pobre/
(31/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/los-alimentos-que-se-tiran-a-la-basura-son-alimentos-que-se-roban-de-la-mesa-del-pobre/
https://opusdei.org/es-es/article/los-alimentos-que-se-tiran-a-la-basura-son-alimentos-que-se-roban-de-la-mesa-del-pobre/
https://opusdei.org/es-es/article/los-alimentos-que-se-tiran-a-la-basura-son-alimentos-que-se-roban-de-la-mesa-del-pobre/
https://opusdei.org/es-es/article/los-alimentos-que-se-tiran-a-la-basura-son-alimentos-que-se-roban-de-la-mesa-del-pobre/

	“Los alimentos que se tiran a la basura son alimentos que se roban de la mesa del pobre”

