
opusdei.org

"Los adultos tienen
la responsabilidad
de pasar a los
jóvenes la antorcha
de la esperanza"

Benedicto XVI ha visitado la
Sinagoga de Colonia la mañana
del viernes 19 de agosto.
Publicamos el discurso que
pronunció el Papa tras haber
escuchado el saludo del rabino
Netanel Teitelbaum.

20/08/2005



Distinguidas señoras, ilustres
señores,

queridos hermanos y hermanas:

¡Schalom lêchém! Tras la elección
como sucesor del apóstol Pedro,
deseaba ardientemente, con ocasión
de mi primera visita a Alemania,
encontrarme con la comunidad
hebrea de Colonia y los
representantes del judaísmo alemán.
Quisiera enlazar esta visita con lo
ocurrido el 17 de noviembre de 1980,
cuando mi venerado predecesor, el
Papa Juan Pablo II, en su primer
viaje a Alemania, se encontró en
Maguncia con el Comité Central
Hebreo en Alemania y la Conferencia
Rabínica. Deseo confirmar también
en esta circunstancia mi intención de
continuar el camino hacia una
mejora de las relaciones y de la
amistad con el pueblo hebreo, en el
que el Papa Juan Pablo II ha dado
pasos decisivos (cfr. A la Delegación



del "International Jewish Committee
on Interreligious Consultations", 9
junio 2005: L´Osservatore Romano,
10 junio 2005, p. 5).

La comunidad judía de Colonia
puede sentirse realmente «en casa»
en esta ciudad. En efecto, ésta es la
sede más antigua de una comunidad
hebrea en territorio alemán: se
remonta a la Colonia de la época
romana. La historia de las relaciones
entre la comunidad hebrea y la
comunidad cristiana es compleja y a
menudo dolorosa. Ha habido
periodos de buena convivencia,
aunque también se ha producido la
expulsión de los judíos de Colonia en
el año 1424. Después, en el siglo XX,
en el tiempo más oscuro de la
historia alemana y europea, una
demencial ideología racista, de
matriz neopagana, dio origen al
intento, planeado y realizado
sistemáticamente por el régimen, de
exterminar el judaísmo europeo: se



produjo así lo que ha pasado a la
historia como la Shoá. Sólo en
Colonia, las víctimas conocidas por
su nombre de este crimen inaudito, y
hasta aquel momento también
inimaginable, se elevan a 7.000; en
realidad, seguramente fueron
muchas más. No se reconocía la
santidad de Dios, y por eso se
menospreció también la sacralidad
de la vida humana.

Este año se celebra el 60º aniversario
de la liberación de los campos de
concentración nazis, en los que
millones de judíos (hombres, mujeres
y niños) fueron llevados a la muerte
en las cámaras de gas e incinerados
en los hornos crematorios. Hago
mías las palabras escritas por mi
venerado Predecesor con ocasión del
60º aniversario de la liberación de
Auschwitz y digo también: «Me
inclino ante todos los que
experimentaron aquella
manifestación del «mysterium



iniquitatis». Los acontecimientos
terribles de entonces han de
«despertar incesantemente las
conciencias, extinguir los conflictos y
exhortar a la paz» (Mensaje por la
liberación de Auschwitz, 15 enero
2005). Hemos de recordarnos a la vez
de Dios y de su sabio proyecto para el
mundo por Él creado: Él, advierte el
Libro de la Sabiduría, es «amante de
la vida» (11, 26).

Se cumple también este año el 40°
aniversario de la promulgación de la
Declaración "Nostra aetate", del
Concilio Ecuménico Vaticano II, que
ha abierto nuevas perspectivas en las
relaciones judeocristianas en un
clima de diálogo y solidaridad. Esta
Declaración, en el capítulo cuarto,
recuerda nuestras raíces comunes y
el rico patrimonio espiritual que
comparten judíos y cristianos. Tanto
los judíos como los cristianos
reconocen en Abraham a su padre
común en la fe (cf. Ga 3,7; Rm 4,11s.),



y hacen referencia a las enseñanzas
de Moisés y los profetas. La
espiritualidad de los judíos, al igual
que los cristianos, se alimenta de los
Salmos. Con el apóstol Pablo, los
cristianos están convencidos que «los
dones y la vocación de Dios son
irrevocables» (Rm 11,29; cf, 9,6.11;
11,1s). Teniendo en cuenta la raíz
hebrea del cristianismo (cf. Rm
11,16.24), mi venerado Predecesor,
confirmando un juicio de los Obispos
alemanes, dijo: «Quién encuentra a
Jesucristo encuentra al
hebraísmo» (Insegnamenti, vol. III/2,
1980, p. 1272).

La Declaración conciliar Nostra
aetate, por tanto,

«deplora los odios, persecuciones y
manifestaciones de antisemitismo de
que han sido objeto los judíos de
cualquier tiempo y por parte de
cualquier persona» (n. 4). Dios nos
ha creado a todos «a su imagen» (cf.



Gn 1,27), honrándonos así con una
dignidad trascendente. Ante Dios,
todos los hombres tienen la misma
dignidad, a cualquier pueblo, cultura
o religión que pertenezcan. Por esta
razón la Declaración "Nostra aetate"
también habla con gran
consideración de los musulmanes (cf.
n. 3), y de los pertenecientes a otras
religiones (cf. n. 2). Fundándose en la
dignidad humana común a todos, la
Iglesia católica «reprueba, como
ajena al espíritu de Cristo, cualquier
discriminación o vejación por
motivos de raza o color, de condición
o religión» (ibíd., n. 5). La Iglesia es
consciente del deber que tiene de
trasmitir, tanto en la catequesis como
en cada aspecto de su vida, esta
doctrina a las nuevas generaciones
que no han visto los terribles
acontecimientos ocurridos antes y
durante la Segunda Guerra Mundial.
Es una tarea especialmente
importante porque,
desafortunadamente, hoy resurgen



nuevos signos de antisemitismo y
aparecen diversas formas de
hostilidad generalizada hacia los
extranjeros. ¿Cómo no ver en eso un
motivo de preocupación y cautela?
La Iglesia católica se compromete (lo
reafirmo también esta ocasión) en
favor de la tolerancia, el respeto, la
amistad y la paz entre todos los
pueblos, las culturas y las religiones.

En los cuarenta años transcurridos
desde la Declaración conciliar Nostra
aetate, tanto en Alemania como en el
ámbito internacional se ha hecho
mucho para mejorar y ahondar las
relaciones entre judíos y cristianos.
Además de las relaciones oficiales, y
gracias sobre todo a la colaboración
entre los especialistas en ciencias
bíblicas, se han entablado muchas
amistades. A este propósito, recuerdo
las diversas declaraciones de la
Conferencia Episcopal alemana y la
actividad benéfica de la «Sociedad
para la colaboración cristiano-hebrea



de Colonia», que ha contribuido a
que la comunidad hebrea, a partir
del año 1945, pudiera sentirse
nuevamente «en su casa» en Colonia
y se estableciera una buena
convivencia con las comunidades
cristianas. Pero queda aún mucho
por hacer. Hemos de conocernos
recíprocamente mucho más y mejor.
Por eso aliento a un diálogo sincero y
confiado entre judíos y cristianos:
sólo de este modo será posible llegar
a una interpretación compartida
sobre cuestiones históricas aún
discutidas y, sobre todo, avanzar en
la valoración, desde el punto de vista
teológico, de la relación entre
hebraísmo y cristianismo. Este
diálogo, para ser sincero, no debe
ocultar o minimizar las diferencias
existentes: también en lo que, por
nuestras íntimas convicciones de fe,
nos distinguen unos de otros, y
precisamente en ello, hemos de
respetarnos recíprocamente.



Finalmente, no debemos mirar sólo
hacia atrás, hacia el pasado, sino
también hacia delante, hacia las
tareas de hoy y de mañana. Nuestro
rico patrimonio común y nuestra
relación fraterna inspirada en una
confianza creciente, nos obligan a
dar conjuntamente un testimonio
todavía más concorde, colaborando
prácticamente en favor de la defensa
y la promoción de los derechos del
hombre y el carácter sagrado de la
vida humana, de los valores de la
familia, de la justicia social y de la
paz en el mundo. El Decálogo (cf. Ex
20; Dt 5) es nuestro patrimonio y
compromiso común. Los diez
mandamientos no son una carga,
sino la indicación del camino hacia
una vida en plenitud. Lo son
particularmente para los jóvenes que
encuentro en estos días y que tengo
muy presentes en el corazón. Es mi
deseo que sepan reconocer en el
Decálogo la lámpara para sus pasos,
la luz en su camino (cf. Sal 118,105).



Los adultos tienen la responsabilidad
de pasar a los jóvenes la antorcha de
la esperanza que fue entregada por
Dios tanto a los judíos como a los
cristianos, para que las fuerzas del
mal «nunca más» prevalezcan, y las
generaciones futuras, con la ayuda
de Dios, puedan construir un mundo
más justo y pacífico en el que todos
los hombres tengan el mismo
derecho de ciudadanía.

Concluyo con las palabras del Salmo
29, que son un deseo y también una
oración: «El Señor da fuerza a su
pueblo, el Señor bendice a su pueblo
con la paz».

Seleccionando el enlace de arriba a la
derecha, puede leer las palabras que el
Santo Padre ha dirigido a los
representantes de otras confesiones
cristianas

Sala de Prensa de la Santa Sede



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/los-adultos-
tienen-la-responsabilidad-de-pasar-a-

los-jovenes-la-antorcha-de-la-esperanza/
(18/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/los-adultos-tienen-la-responsabilidad-de-pasar-a-los-jovenes-la-antorcha-de-la-esperanza/
https://opusdei.org/es-es/article/los-adultos-tienen-la-responsabilidad-de-pasar-a-los-jovenes-la-antorcha-de-la-esperanza/
https://opusdei.org/es-es/article/los-adultos-tienen-la-responsabilidad-de-pasar-a-los-jovenes-la-antorcha-de-la-esperanza/
https://opusdei.org/es-es/article/los-adultos-tienen-la-responsabilidad-de-pasar-a-los-jovenes-la-antorcha-de-la-esperanza/

	"Los adultos tienen la responsabilidad de pasar a los jóvenes la antorcha de la esperanza"

