
opusdei.org

Lo raro de no ser
raros

Un capítulo del libro "Opus Dei.
Una investigación" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigación sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detrás de ciertas leyendas
sobre esta institución de la Iglesia.

https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/


El libro fue redactado poco después de
la beatificación de su fundador, san
Josemaría, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Está
escrito en un estilo periodístico y
atractivo.

El modo en que nació la obra (al
menos, según se cuenta) exige
algunas consideraciones, para
intentar conocer no sólo el origen
sino también la naturaleza de esta
institución, su presente y su posible
futuro.

En primer lugar, y por decirlo con la
crudeza propia de laicos (que tienen
fe, pero que están también
convencidos de que la razón es un
don divino que no hay que dejar de
lado): dejando obviamente al



Misterio el lugar que le corresponde,
¿hay motivos humanos para dar
crédito a esa narración que atribuye
el nacimiento de la institución nada
menos que a una explícita
iluminación celestial? ¿Se le puede
conceder cierto margen de confianza
para no descartar a priori los escritos
internos, que definen a la Obra como
«el resultado de una intervención
divina en la historia»?

La Iglesia ha reconocido oficialmente
ese origen, después de haber
realizado pacientemente las
comprobaciones exhaustivas que se
requieren en estos casos (recordemos
las decenas de miles de páginas de
las actas de los sucesivos procesos
canónicos sobre el Beato). Este tipo
de reconocimiento no es en absoluto
irrelevante, como bien saben los
activistas antisectas y los oponentes
de diverso signo, que dirigen
precisamente sobre este punto sus



mejores invectivas contra la
institución.

En efecto, si la Iglesia se equivocase -
confundiendo por ejemplo un
alucinado con un místico; o peor aún,
un embaucador con un testigo del
evangelio-, se crearían tantos
problemas que la teología, también
la posconciliar, prefiere prevenir y
cortar por lo sano. No, no puede
equivocarse. En este punto está en
juego algo crucial: nada menos que
proponer a todos los fieles un
«modelo» ejemplar. Por eso, la fe
habla de una «especial asistencia del
Espíritu Santo», que evita que se
puedan cometer errores de ese
calibre.

En consecuencia, una vez conocida la
decisión papal, quienes rechazaron
la beatificación de Escrivá de
Balaguer -desde dentro de la Iglesia,
se entiende-, deberían haberse
callado y, si realmente tenían interés



en seguir siendo «católicos»,
aceptarla.

Uso el condicional, porque no hay
que dar por supuesto que ciertos
disidentes, aunque sean «gente de
Iglesia», conozcan la teología
católica. Si la conocen -añaden
algunos maliciosos- es sólo para
protestar contra ella, sosteniendo
que no es «católica», sino
únicamente expresión de un arcaico
grupo vaticano de poder: la ideología
del Sistema, del «papa polaco».

Semejante religiosurn obsequium
tiene sentido sólo dentro de una
dimensión de fe. Pero, ¿fuera de ella?

Mantengámonos ahora sólo en el
plano de los hechos. Un plano que no
debe a priori excluir nada, ni
siquiera la posibilidad escandalosa
de intervenciones por decirlo de
algún modo «extraterrestres», en los
asuntos del mundo (aunque se trate,
como sucede en este caso, de sucesos



poco llamativos, que ocurren en la
intimidad de la conciencia). En este
punto, justo al contrario de lo que se
suele suponer, el creyente es mucho
más «abierto» que quien no cree:
este último, en efecto, está obligado a
excluir, por principio, un montón de
cosas que no encajan en el esquema
teórico y lleno de prejuicios que se
ha construido y que ha aceptado de
una vez para siempre.

Siguiendo por tanto en el plano
objetivo, fáctico, es preciso reconocer
que hay suficientes motivos para
confiar. En primer lugar, el carácter,
la personalidad del testigo que
estamos examinando: Josemaría
Escrivá. Durante más de medio siglo
dio abundantes pruebas de sentido
de lo concreto, de realismo, de
espíritu emprendedor y de una
voluntad de hierro, unido todo esto a
un fortísimo celo religioso. Otros
muchos santos -como don Bosco, y en
general, casi todos los «fundadores»,



entre los que no se puede dejar de
citar al otro ibérico, San Ignacio-
comparten estos rasgos de Escrivá,
que fue un místico, pero con los pies
bien plantados en la tierra; un
contemplativo, y al mismo tiempo un
organizador. Un hombre espiritual,
pero doctor en derecho. Un aragonés,
procedente de una familia de
comerciantes, empresarios,
artesanos, más bien acomodados.

Nada en común, ni siquiera por
formación familiar, con los
alucinados. Su religiosidad (la suya
personal y la que inculcó en la Obra)
desconfió siempre de esos
devocionalismos estáticos que
acuden a visiones, hechos
sobrenaturales, profecías sobre el
futuro y ostentación de prodigios.

Decía don Josemaría que nunca
había dudado, ni siquiera un
instante, sobre la verdad del
evangelio (su camino no fue el de



una conversión, sino el de una
profundización cada vez mayor,
hasta el extremo, en las exigencias
del catolicismo que recibió y aceptó
desde niño), porque había recibido el
don -son palabras suyas- «de una fe
tan gorda que se podía cortar con un
cuchillo».

Tuvo siempre una seguridad que no
requería de pruebas, pues éstas sólo
son necesarias para quien duda
secretamente, y no para quien no
vacila. Quizá precisamente por esto,
fue siempre partidario -y recomendó
a los suyos- una naturalidad muy
«laica», que le llevó a difundir el
cultivo de una «piedad sin beatería».

Escuchemos a un buen conocedor del
Opus Dei, Rafael Gómez Pérez,
profesor de antropología de la
universidad de Madrid, ensayista
conocido en los países
hispanohablantes, y numerario: «El
fundador del Opus Dei utilizaba con



frecuencia una expresión para
explicar la normal condición civil de
los miembros de la Prelatura: "lo
raro de no ser raros". La vida
corriente, normal, de los miembros
del Opus Dei no lleva a costumbres o
a actitudes que, según el estereotipo
corriente, entran en la manera de ser
de las personas "muy religiosas". El
estilo del Opus Dei no es nada
aparatoso, nada "fundamentalista".
En la casa de una persona casada,
miembro del Opus Dei, no se
encontrarán -si es él o ella quienes
pueden decidir- imágenes religiosas
por todas partes; a esa casa no irán
tampoco con frecuencia sacerdotes,
por lo menos no sacerdotes del Opus
Dei; las prácticas de vida cristiana
como, por ejemplo, el rezo del
Rosario, no serán algo impuesto, sino
libre». Ya lo aconsejó el mismo Jesús:
«cuando recéis, no hagáis como los
hipócritas, que aman rezar derechos
en las sinagogas y en las esquinas de



las plazas, para ser vistos por los
hombres» (Mt 6, 5).

Estas líneas se refieren
específicamente a los
supernumerarios (y a los agregados,
como veremos), que viven en sus
casas.

Pero no es distinto el «ambiente
emocional», como se dice ahora, de
los Centros del Opus Dei donde viven
los numerarios y las numerarias.
Prosigue el mismo Gómez Pérez: «en
los Centros del Opus Dei, el estilo,
desde el principio, es el de una casa
de familia. Como la vinculación al
Opus Dei implica una voluntariedad
renovada -quien no quiere seguir se
va-, el ambiente emocional de un
Centro es el de una familia bien
avenida».

Por lo que yo he visto, en el Opus Dei
-por poner un ejemplo no
despreciable- no se da ninguna de
esas obsesiones alimenticias, ni esos



tabús dietéticos que son una de las
señales inequívocas del sectario y del
maniaco religioso. A pesar de
declararse seguidores de ese Jesús
que tuvo que padecer el rigorismo
farisaico, con su tormento de
establecer qué alimentos eran
«puros» y cuáles «impuros»; ese Jesús
que comió y bebió libremente,
recordando que lo que contamina al
hombre no viene de fuera sino de
dentro; a pesar de seguir a semejante
Maestro de libertad, las infinitas
sectas e «iglesias» que se
autodenominan cristianas se
atormentan, y atormentan a sus
seguidores con sus listas de comidas
y bebidas «prohibidas» y «lícitas».

Unos admiten la carne y otros la
maldicen; algunos precisan con más
detalle qué carne sí y qué carne no;
hay quien acepta el pescado y quien
lo rechaza; algunos beben vino y
otros lo excluyen; luego, están los
que admiten el vino pero no las



demás bebidas alcohólicas... En una
«iglesia» concreta (y no de las menos
importantes por número de
seguidores y por prestigio), se llegó
hasta un cisma, al no ponerse de
acuerdo sobre si el café, el té y el
cacao debían ser consideradas
«drogas», en sentido bíblico, y por
tanto deberían figurar en el elenco
de alimentos proscritos para un
cristiano...

Y no hablemos de la aversión, rayana
hoy en el histerismo, a una planta
que incluso fue sagrada en muchas
culturas, y que Jesús -que no pudo
llegar a conocerla: faltaban quince
siglos para el descubrimento de
América- no pudo ni aceptar ni
rechazar: el tabaco.

En el Opus Dei, al menos por lo que
se refiere a la variedad de alimentos
y bebidas, se come y se bebe lo que a
uno le da la gana, con la salvedad de
las prescripciones aún vigentes de la



Iglesia, y el cuidado (confiado a la
responsabilidad personal) de la
salud, además de la preocupación
por conservar la libertad frente a
cualquier exceso, gula incluida, que
es un precepto válido para todo
creyente llamado a seguir la «virtud
cardinal» de la templanza.

También en este punto -es preciso
reconocerlo-, se busca obedecer al
precepto evangélico: «Cuando
ayunéis, no os finjáis tristes como los
hipócritas, que desfiguran su rostro
para que la gente vea que ayunan (...)
Tú, en cambio, cuando ayunes
perfuma tu cabeza y lava tu cara,
para que los hombres no adviertan
que ayunas, sino tu Padre que está en
lo oculto» (Mt 6, 16 y ss.).

Más aún: en el Opus Dei (escándalo
máximo para los exaltados
«religiosos» y también para tantos
bienpensantes «laicos»), fuma quien
quiere. En las mesas de los Centros se



pueden encontrar esos ceniceros que
el pequeño burgués «políticamente
correcto» ha expulsado de su casa
con horror fanático, desfogando la
eterna necesidad de intolerancia no
ya con los negros, los judíos, las
mujeres o los homosexuales (muy a
su pesar, la mentalidad dominante le
prohibe hacerlo), sino contra esa
única minoría indefensa que queda
en el mercado del desprecio, el grupo
superviviente de los zafios y
malvados fumadores. El cigarrillo es
visto como el enésimo sustituto del
diablo, padre de todos los males (no
hay enfermedad que no se le
atribuya: desde la rodilla de
lavandera a la pelagra); y se mira a
su consumidor como a un poseso del
Maligno, envenenador no sólo de sí
mismo sino también de niños
inocentes, vírgenes pudibundas,
ancianos venerables...

Pues bien, para escándalo de los
actuales moralistas intolerantes, hay



en la vida del beato Escrivá un
episodio en apariencia menor pero
que me parece altamente
significativo.

Lean con atención este suceso: el 25
de junio de 1944, el obispo de Madrid
ordena a los tres primeros sacerdotes
del Opus Dei. Los tres son ingenieros
(y el fundador, como sabemos, es un
arquitecto frustrado: conviene tener
presente esta señal de espíritu
concreto, poco dado a los
«misticismos»). Estos nuevos
sacerdotes podrán aliviar, por fin, el
peso que recaía en exclusiva sobre
los hombros de don Josemaría: la
atención espiritual de los miembros.
La misma tarde de la ordenación, el
fundador pregunta si alguno de los
recién ordenados fuma. No, ninguno
fuma.

Entonces, aquel hombre benemérito
dio una singular indicación. Esta fue
su determinación liberadora: si



ninguno de los tres fuma, uno al
menos deberá comenzar a hacerlo.
Que el Dios de Jesucristo -enemigo de
puritanos y de su fariseísmo, que se
convierte en «virtud» narcisista y
persecutoria- le recompense también
por este rasgo encantador, que lo
aparta radicalmente de la triste
mentalidad de los sectarios, del
fanatismo «sanitario» de los
gnósticos de siempre, del
conformismo de los bienpensantes,
de la hipocresía de la subcultura
dominante. Hay quizá una parte de
verdad en el antiguo refrán según el
cual qui vitia odit, homines odit,
quien odia los vicios odia a los
hombres.

En efecto, Escrivá quiere gente
«normal», gente dispuesta a
cualquier sacrificio y a todas las
renuncias, pero en privado («buscad
mortificaciones que no mortifiquen a
los



demás», es una de sus enseñanzas),
gente que conserve externamente la
misma apariencia que sus
semejantes. En la España y en todo el
Occidente de aquellos años cuarenta,
«normalidad» quiere decir que al
menos la mitad de la población
adulta es fumadora (como se
dividían antes, fi fifty, los vagones de
tren, espejo de la sociedad). Este
hábito debía estar presente también
entre los suyos, incluidos los
sacerdotes.

El puro, la pipa, el cigarrillo -al
menos de vez en cuando- servirán
para mostrar que la vida en el Opus
Dei no es rara, no es extravagante: es
sencillez, normalidad, aun dentro de
la radicalidad del compromiso
cristiano. Quien asumió el encargo
de «aprender» a fumar fue el
ingeniero -desde pocas horas antes,
«don»- Alvaro Del Portillo: mira por
dónde, precisamente el que treinta y
un años después sucedería a Escrivá.



Y es curioso observar que el hábito
adquirido por obediencia -tenía
entonces treinta años- no debió
disgustarle, ya que (como me dijo
alguien que lo ha tratado y lo conoce
bien), no hace mucho que el obispo-
prelado del Opus Dei decidió dejar de
fumar. Es decir, tras muchos años de
filial obediencia a la invitación del
fundador; para ayudar, también de
ese modo, a entender qué es la vida
«normal» de quien tiene vocación en
esta Obra.

Decía que esta anécdota no me
parece en modo alguno
insignificante, sino una confirmación
de que en la Obra no se da ese clima
de fanatismo que favorece, entre
otras cosas, fenómenos de credulidad
«mística». «Visiones» y «mensajes
divinos personales» incluidos.

Este clima en los hombres y mujeres
de la Obra, perceptible incluso para
un observador ajeno, es el fruto



directo del árbol-Escrivá, que
prevenía frente a los prodigios. El
mismo era el primero en poner en
práctica esa indicación de no confiar
demasiado, y mucho menos desear,
en quién sabe qué milagros, porque
el más grande de todos es la vida
misma, ese trabajo corriente que el
cristiano está llamado a santificar y
que santifica precisamente con la
tranquila y confortante normalidad
de su vida diaria (Forja, número 60:
«Siente cada día la obligación de ser
santo. ¡Santo!, que no es hacer cosas
raras: es luchar en la vida interior y
en el cumplimiento heroico, acabado,
del deber»).

Es significativo que el Opus Dei,
durante la causa de beatificación de
su fundador, parece no haber
seguido el método tradicional en este
tipo de procesos, es decir, la
búsqueda a cualquier precio de
milagros, prodigios, hechos
inexplicables, dones divinos, que el



candidato a los altares hubiera
protagonizado y recibido en vida.
(Otra cosa distinta es el don de
intercesión ante Dios, pero post
mortem, como se comprueba en los
ochenta mil «casos» de gracias,
favores, intervenciones de distinto
tipo señalados antes, y los otros miles
después de la beatificación).

Al examinar las actas del proceso
pude comprobar que la investigación
se propuso dilucidar no los hechos
extraordinarios (siempre presentes,
por otra parte, en el fondo de toda
perspectiva religiosa), sino la
práctica de las virtudes cristianas y
humanas, tanto más heroicas por ser
cotidianas, ajenas a la ostentación y
al espectáculo. Parece como si se
quisiera confirmar así que también
el fundador fue «normal» (como
quería que fuese todo el Opus Dei),
aun en la radicalidad de su
compromiso evangélico.



Da la impresión, por tanto, de que no
se puede desconfiar a priori de la
pretensión del Opus Dei, que asegura
que el origen de la institución se
sitúa en un hecho misterioso. En
efecto, este «hecho» inicial está como
aislado, y no es el comienzo de una
tradición de «prodigios» o, al menos,
de cosas extraordinarias. Si hay algo
fuera de lo común en la Obra -
enemiga jurada de toda ostentación,
tanto colectiva como individual:
«Gloria Operis Dei summa est sine
humana gloria vivere» (la gloria del
Opus Dei es vivir sin gloria humana),
afirman solemnemente los estatutos
oficiales-, debe permanecer
escondido, in interiore hominis, en la
intimidad de una casa, de una
familia, entre las cuatro paredes de
un lugar de trabajo.

La fama de secretismo procede, entre
otras cosas, de este deseo de evitar
cualquier cosa que llame la atención.
Por eso, no cuadraría en absoluto



que, sin fundamento, proclamaran
un «milagro» y ostentaran dones
«proféticos».

A esto hay que añadir el retraimiento
de Escrivá para hablar de aquel dos
de octubre, de aquel 14 de febrero
(las mujeres...): sólo en poquísimas
ocasiones, a petición de sus hijos,
habló de ello, y limitándose a decir
que «vio», pero sin entrar en detalles.
Más aún, en todas esas ocasiones no
dejó nunca de recordar que aquella
misión que se abría ante él era,
juzgando a lo humano, más una
carga que debía aceptar
obedientemente, que el premio
soñado que coronaba una búsqueda
mística personal.

No parece que haya apoyado nunca
su autoridad como «fundador» sobre
aquel hecho carismático; ni que haya
recurrido a él para acrecentar su
prestigio, atraer discípulos o afrontar
los muchos obstáculos que



levantaron en su camino, incluso
dentro de la Iglesia. Al contrario:
cuando se sintió obligado a hacer
referencia a ese suceso -siempre y
sólo entre los suyos, y a petición de
estos- pedía que se le permitiera
pasar por alto algunos pormenores,
que no le pidieran demasiado.
Hablaba de aquello, en definitiva,
como de un «suceso» objetivo que él
mismo, con sorpresa, se había visto
obligado a aceptar; no como de un
privilegio que Dios le hubiera
concedido, sobre el que pudiera
«elucubrar», aunque fuera de modo
espiritual.

Estaba profundamente convencido
de que el comienzo de aquella
aventura había sido extraordinario;
pero, una vez puesto en marcha,
pensaba que su deber consistía en
llamar la atención sobre lo ordinario,
ayudando a la gente a descubrir las
escondidas potencialidades de la
vida «normal».



Confirma Peter Berglar: «Era
extremadamente parco cuando
hablaba de las gracias místicas o
carismáticas que el Señor le
concedía, y que no se agotaron en
aquel día de octubre. El que actuara
así no sólo era algo completamente
natural en él, sino también un
síntoma seguro de ser fidedigno.
Cualquier comunicación expresa de
un encuentro con Dios que haya
tenido carácter místico y
extraordinario suscita dudas sobre
su autenticidad».

En resumen: me parece que hay
bastantes elementos para atreverse a
señalar que «no es así como se
inventa». Hay que excluir la
posibilidad de un fraude, por los
motivos expuestos (que me parecen
evidentes para quien no se empeñe
en ser sectario). Los decenios
transcurridos desde 1928 están ahí
para testimoniarlo: tse puede
engañar durante medio siglo?, ¿y con



qué fin? En efecto, no es así como se
comportan los alucinados. El Opus
Dei -representado por el presunto
«visionario»: enérgico, pragmático,
realista, paciente, tanto como para
darle como símbolo un burro atado a
la noria- no es el tipo de institución
que tiene su origen en fenómenos
alucinantes o en ilusiones místicas.

Ya advertí al comienzo de estas
páginas que no soy proclive a las
hipócritas abstenciones de juicio. Si
mi opinión les interesa, no tengo
dificultad en darla. Para el escriba
que se enorgullece de presentarles
este informe, aquella mañana, en la
madrileña calle de García de Paredes
(y después, pocos meses más tarde,
aquella otra mañana en la calle
Alcalá Galiano, en la capilla de la
marquesa de Onteiro), la historia de
la Iglesia sufrió un viraje imprevisto
e imprevisible. Y con ella, el mundo.
«Algo» sucedió entonces, y no por
iniciativa humana.



Esta es mi opinión. Pero eso no
importa mucho. Lo que sí importa es
que así piensa una multitud de
personas que va creciendo, año tras
año, siguiendo al curita joven que -
cuando recibió el encargo, con sólo
26 años, de eso que ni esperaba ni
deseaba- no tenía más que «gracia de
Dios y buen humor».

Para lectores con experiencia, no
hace falta explicar con mucho detalle
qué puede significar para esa masa
de hombres y mujeres la persuasión
de participar en un proyecto que
Dios mismo ha querido, cuyos
confines son el mundo entero y su
término el fin mismo de la historia.

Probablemente, el grito de los
cruzados era ilusorio: Deus vult! La
historia trágica que siguió y que -
después de un par de siglos de sangre
y fatigas, de heroísmos y de miserias,
de sacrificios y de codicia- acabó en
fracaso, pareció demostrar (por lo



que está a la vista de los ojos
humanos) que, en realidad, Deus non
volebat. Aquí, en cambio, todo parece
mostrar -al menos para quien lo
contempla desde una perspectiva de
fe- que esta vez no se trata de una
ilusión: que el Dios cristiano, hacia el
final del Segundo Milenio, habría
querido una «obra» que fuese
«suya», llamando a hijas e hijos en
todas partes del mundo para que
participaran en ella.

Importan poco, entonces, el
escepticismo, las perplejidades, las
ironías, los reparos y las negaciones
de los de «fuera». Lo que importa es
la certeza de los de «dentro»: esa es
la fuente de energía que alimenta,
con un impulso extraordinario, los
motores de este panzer (usando de
nuevo la afectuosa y admirada
metáfora de don Giussani).

En cualquier caso, puedo
garantizarles que, al menos por lo



que he intuido y visto, ningún
«fanatismo» al estilo de los cruzados
puede achacarse a la Obra. Ninguno
de sus miembros piensa en grabar a
fuego en bandas ni estandartes una
reedición de cualquier Gott mits uns
de infausta memoria. Entre otras
cosas, porque no existen:
precisamente para evitar
triunfalismos e orgullos colectivos, el
Opus Dei no tiene un escudo oficial,
ni tampoco un nombre para designar
al conjunto de sus miembros:
«opusdeístas» es una palabra
inventada por «extraños», que no
gusta a los de dentro.

No hay, pues, ni rastro de fanatismo.
Al menos, por lo que un observador
ajeno a la Obra puede ver: confieso
que mi celo investigador no ha
llegado hasta el punto de introducir
grabadoras encondidas en las
habitaciones «secretas», ni a
practicar el espionaje a través de las
cerraduras.



En el Opus Dei, hay rasgos que lo
distinguen de actitudes propias de
las sectas, como el rechazo de los
tabús alimenticios y de las
obsesiones maniacas contra
presuntas «drogas» como alcohol,
café, tabaco, cacao. Entre estos
rasgos, destaca la ausencia de
exaltación. La mentalidad sectaria,
en efecto, siempre emplea como
carburante la excitación acrítica en
su defensa de la «causa» y en la
afirmación del grupo. (A este
propósito, es significativa una
anotación de Surco, número 870:
«Con la polémica agresiva, que
humilla, raramente se resuelve una
cuestión. Y, desde luego, nunca se
alcanza esclarecimiento cuando,
entre los que disputan, hay un
fanático»).

En mi viaje por el interior del Opus
Dei no encontré fanáticos (si los hay,
me los deben haber ocultado
cuidadosamente). Por el contrario, he



visto cristianos que, a diferencia de
cierta intelligenzia clerical de ahora,
no consideran como una enfermedad
el razonado entusiasmo por el
descubrimiento de los horizontes de
la fe. Son personas decididas a
intentar vivir esa fe; y a proponer a
otros, comenzando por los más
próximos, la alegría que han
experimentado. Y sobre esto no
tienen intención de claudicar.
Escuchen el número 131 de Forja:
«Sería una falsa caridad, diabólica,
mentirosa caridad, ceder en
cuestiones de fe (...) No es fanatismo,
sino sencillamente vivir la fe: no
entraña desamor para nadie.
Cedemos en todo lo accidental, pero
en la fe no cabe ceder...».

En definitiva, me he encontrado con
cristianos convencidos de que haber
sido llamados por la gracia de Dios
(pues para entrar se requiere una
«vocación») a formar parte de una
aventura nacida no de un proyecto



humano sino de una voluntad divina,
es un gran privilegio al que hay que
corresponder con el máximo
empeño, día tras día.

Esta energía poderosa no es ajena,
sino que está esencialmente unida a
la certeza de que el 2 de octubre de
1928 Dios dio uno de sus
imprevisibles golpes de gong,
haciendo «ver» a un joven en un
lugar remoto e insignificante lo que
deseaba que se llevara a cabo.

Esta es la certeza que anima a la
Obra, esta es la certeza que ninguna
dialéctica humana puede deformar
(sin ser irracional en sí misma,
porque va más allá de cualquier
razón, y se apoya sobre la roca de la
fe). Y esta certeza ha sido confirmada
por el mismo Cristo con la mano de
su vicario en la tierra que, para los
católicos, es el Papa. Esta es, a mi
juicio, una de las razones que
justifican mi previsión: habrá no



poco Opus Dei en el futuro de la
Iglesia.

No sólo por la granítica motivación
«sobrenatural» que impulsa a sus
miembros, desde el Prelado al más
anónimo de los supernumerarios;
sino también porque lo que el joven
español «vio» es de tal categoría que
puede asegurarse -desde una
perspectiva no sólo cristiana sino
probablemente también humana- un
desarrollo ilimitado: el «mar sin
orillas» del que hablan «dentro».

Pero, ¿qué es lo que vio aquel joven
en la fiesta de los Santos Angeles
custodios de 1928?

Ha llegado el momento de pasar de
los «modos» (y la posibilidad) de
aquel suceso a informar sobre los
contenidos.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/lo-raro-de-no-
ser-raros/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/lo-raro-de-no-ser-raros/
https://opusdei.org/es-es/article/lo-raro-de-no-ser-raros/
https://opusdei.org/es-es/article/lo-raro-de-no-ser-raros/

	Lo raro de no ser raros

