
opusdei.org

Jordi Puig:
“Necesitamos una
conversión
ecológica”

La Facultad de Teología de la
Universidad de Navarra reunió
el pasado jueves 26 de
noviembre a un biólogo, un
teólogo y un filósofo para
hablar sobre la encíclica Laudo
Si’ del papa Francisco.

28/11/2015

Como dijo el profesor Tomás Trigo en
la presentación, “la Biología, la



Filosofía y Teología son tres
perspectivas desde las que aportar
luz al problema ecológico”. La
primera ley de la ecología: “todo está
relacionado con todo” resonó en
cada una de las ponencias.

Jordi Puig, doctor en Biología por la
Universidad Politécnica de Madrid,
en cuya ETS de Ingenieros de Montes
desarrolló y defendió la tesis
doctoral, explicó que “la ecología es
vista por el Papa como un elemento
importante en una ‘revolución’ de la
conducta que necesitamos”.

El ser humano depende de la tierra
y a través de ella se relaciona con
los demás

“El error de vernos desconectados
del ecosistema y de los demás”,
continuó el profesor, “se alimenta al
olvidar el valor que da a la materia el
pensar de ella que ha sido creada por
Dios. La escisión de los saberes –y la
disminución de la experiencia de lo



natural en nuestra vida– nos induce
a entendernos ‘abstractos’ respecto a
aquello de lo que en realidad
dependemos y a lo que nos debemos:
el medio natural”. Y añadió: “La
cultura, lo artificial, el espacio
construido, la ciudad… van
‘apartando’ la presencia o rango de la
naturaleza en el vivir humano. Y así,
creyentes o no, nos alejamos de
poder encontrar la Vida más
manifestada en los paisajes del
vivir”.

Para él Laudato si’ “reclama, con
nueva coherencia, la reconexión del
respeto a la ‘naturaleza ambiental’
con el respeto a la ‘naturaleza
humana’. Somos naturaleza, no solo
cultura, dice la encíclica, citando a
Benedicto XVI”. Para ello el biólogo
se preguntó si es posible sofocar la
fuerza de la idolatría consumista
“Solo Dios lo sabe. El mayor valor de
lo natural solo se percibe al
contemplarlo. La educación, que



tiene un papel clave, tiene que
enseñar, hasta donde pueda, a
respetar”, concluyó.

El cuidado del medio ambiente es
una medida más de la identidad
cristiana

Por su parte Gregorio Guitián,
profesor de la Facultad de Teología,
cuyo ámbito de investigación es la
moral social, empezó su exposición
con las declaraciones del presidente
Obama cuando se publicó la Laudato
si’: “Francisco ha hablado a la
conciencia de todos nosotros y todos
debemos examinarnos si hay modos
de hacerlo mejor”. Explicó que “la
creación es un designio de Dios que
quiere llamar a la existencia a una
multitud de criaturas”.

Pero hay que entender al hombre
como un administrador responsable;
para ello apeló también a la
necesidad de cambiar el estilo de
vida “con sacrificio, moderación y



templanza. Tenemos el deber grave
de dejar la tierra de modo que
quienes vengan detrás de nosotros
puedan seguir cultivándola”. Para
eso es preciso descubrir el bien
moral que está detrás del cuidado de
la creación. El cuidado del medio
ambiente es una medida más de la
identidad cristiana y señaló algunos
ejemplos que cita el papa Francisco
en la encíclica: el uso moderado del
agua, decisiones cotidianas de usar
menos calefacción, apagar luces
innecesarias, compartir coche, usar
transporte público o evitar la
explotación de recursos no
renovables. El profesor Guitián
terminó su exposición hablando del
carácter moral de las cuestiones de
compra, así como la importancia de
analizar el estilo de vida que provoca
la publicidad de algunas empresas.
“No se puede ser buen cristiano y
desentenderse de la naturaleza”,
concluyó.



La Jornada Académica contó también
con la intervención de Mariano
Crespo, filósofo e investigador del
Instituto Cultura y Sociedad (ICS) de
la Universidad de Navarra, quien
habló de la responsabilidad
compartida ante el bien común. “El
ser persona se descubre en
comunión y el sentido de comunidad
no es algo meramente fáctico. Nos
percibimos como miembros de una
comunidad. Las personas morales
participamos de un cosmos donde
somos solidarias unas de otras”

Coloquio

El profesor Guitián terminó su
exposición hablando del carácter
moral de las cuestiones En el
coloquio posterior y a raíz de las
preguntas o reflexiones de los más de
un centenar de participantes en la
Jornada, Jordi Puig insistió en que
para combatir el consumo es mejor
rodearse, en nuestro tiempo libre, de



entornos preferiblemente naturales.
Deberíamos plantearnos cómo llevar
a cabo determinados procesos sin
causar daño ambiental. Pero “sin
sacrificio esto no tiene solución. Hay
que hacerlo y, si se puede, que no sea
forzoso”. No consumir en una
sociedad consumista es un sacrificio.
“Convivir con los demás en la
naturaleza, es un modo de dejar de
consumir”.

A propósito de una pregunta acerca
de cómo educar, y dejando claro que
es posible que nadie tenga “la”
respuesta, el profesor Puig indicó
que “la educación tiene que cuidar
mucho más dos aspectos: la
contemplación (que descubre el
mayor valor de lo contemplado) y el
compromiso (no quedarse cruzados
de brazos: hacer lo posible). Y tal vez
por aquí deberían empezar “las
Facultades de Ciencias. Es preciso
hacer la conexión entre lo que nos



atrajo por asombro y lo que
conocemos”.

Gregorio Guitián animó a “aceptar
que el mundo debe reducir su
bienestar económico para que otros
lo contemplen y dar paso a la justicia
distributiva”. Y para el investigador
Mariano Crespo la clave está en la
solidaridad y responsabilidad
colectivas, que a su vez son la base
de la ética aplicada. Esta actitud no
es “solo para el presente, sino
también para el futuro”.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/laudato-si-
universidad-de-navarra/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/laudato-si-universidad-de-navarra/
https://opusdei.org/es-es/article/laudato-si-universidad-de-navarra/
https://opusdei.org/es-es/article/laudato-si-universidad-de-navarra/

	Jordi Puig: “Necesitamos una conversión ecológica”

