
opusdei.org

Cuidado de la casa
común. «Laudato
si'», la encíclica del
Papa Francisco
sobre el cuidado de
la casa común

Presentada en Roma la segunda
encíclica del Papa Francisco,
fechada el 24 de mayo,
solemnidad de Pentecostés. El
texto que reproducimos a
continuación ofrece una visión
de conjunto y permite detectar
las líneas de fondo. La encíclica
se puede descargar en pdf,
mobi y epub.



18/06/2015

Leer la encíclica en la página web
de la Santa Sede

Descargar «Laudato si'»:

- En formato PDF

- En formato MOBI

- En formato EPUB

Se presenta, en primer lugar, una
visión general de la encíclica
«Laudato si’» y, a continuación, el
objetivo de cada uno de los seis

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_sp20150618-125706.pdf
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/laudato-si.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/laudato-si.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/laudato-si.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/laudato-si.epub


capítulos y algunos de sus párrafos
clave. Los números entre paréntesis
remiten a los párrafos de la encíclica.

Una visión general

«¿Qué tipo de mundo queremos
dejar a quienes nos sucedan, a los
niños que están creciendo?» (n. 160).
Esta pregunta está en el centro de
Laudato si’, la esperada encíclica del
Papa Francisco sobre el cuidado de la
casa común. Y continúa: «Esta
pregunta no afecta sólo al ambiente
de manera aislada, porque no se
puede plantear la cuestión de modo
fragmentario», y nos conduce a
interrogarnos sobre el sentido de la
existencia y el valor de la vida social:
«¿Para qué pasamos por este mundo?
¿para qué vinimos a esta vida? ¿para
qué trabajamos y luchamos? ¿para
qué nos necesita esta tierra?»: «Si no
nos planteamos estas preguntas de
fondo —dice el Pontífice— «no creo
que nuestras preocupaciones



ecológicas puedan obtener
resultados importantes».

La encíclica toma su nombre de la
invocación de san Francisco,
«Laudato si’, mi’ Signore», que en el
Cántico de las creaturas que
recuerda que la tierra, nuestra casa
común, «es también como una
hermana con la que compartimos la
existencia, y como una madre bella
que nos acoge entre sus brazos» (1).
Nosotros mismos «somos tierra (cfr
Gn 2,7). Nuestro propio cuerpo está
formado por elementos del planeta,
su aire nos da el aliento y su agua
nos vivifica y restaura» (2).

Pero ahora esta tierra maltratada y
saqueada clama (2) y sus gemidos se
unen a los de todos los abandonados
del mundo. El Papa Francisco nos
invita a escucharlos, llamando a
todos y cada uno —individuos,
familias, colectivos locales,
nacionales y comunidad



internacional— a una «conversión
ecológica», según expresión de san
Juan Pablo II, es decir, a «cambiar de
ruta», asumiendo la urgencia y la
hermosura del desafío que se nos
presenta ante el «cuidado de la casa
común». Al mismo tiempo, el Papa
Francisco reconoce que «se advierte
una creciente sensibilidad con
respecto al ambiente y al cuidado de
la naturaleza, y crece una sincera y
dolorosa preocupación por lo que
está ocurriendo con nuestro
planeta» (19), permitiendo una
mirada de esperanza que atraviesa
toda la encíclica y envía a todos un
mensaje claro y esperanzado: «La
humanidad tiene aún la capacidad
de colaborar para construir nuestra
casa común» (13); «el ser humano es
todavía capaz de intervenir
positivamente» (58); «no todo está
perdido, porque los seres humanos,
capaces de degradarse hasta el
extremo, pueden también superarse,



volver a elegir el bien y
regenerarse» (205).

El Papa Francisco se dirige, claro
está, a los fieles católicos, retomando
las palabras de san Juan Pablo II:
«Los cristianos, en particular,
descubren que su cometido dentro
de la creación, así como sus deberes
con la naturaleza y el Creador,
forman parte de su fe» (64), pero se
propone «especialmente entrar en
diálogo con todos sobre nuestra casa
común» (3): el diálogo aparece en
todo el texto, y en el capítulo 5 se
vuelve instrumento para afrontar y
resolver los problemas. Desde el
principio el Papa Francisco recuerda
que también «otras Iglesias y
Comunidades cristianas —como
también otras religiones— han
desarrollado una profunda
preocupación y una valiosa
reflexión» sobre el tema de la
ecología (7). Más aún, asume
explícitamente su contribución a



partir de la del «querido Patriarca
Ecuménico Bartolomé» (7),
ampliamente citado en los nn. 8—9.
En varios momentos, además, el
Pontífice agradece a los
protagonistas de este esfuerzo —
tanto individuos como asociaciones o
instituciones—, reconociendo que «la
reflexión de innumerables
científicos, filósofos, teólogos y
organizaciones sociales [ha]
enriquecido el pensamiento de la
Iglesia sobre estas cuestiones» (7) e
invita a todos a reconocer «la riqueza
que las religiones pueden ofrecer
para una ecología integral y para el
desarrollo pleno del género
humano» (62).

El recorrido de la encíclica está
trazado en el n. 15 y se desarrolla en
seis capítulos. A partir de la escucha
de la situación a partir de los mejores
conocimientos científicos disponibles
hoy (cap. 1), recurre a la luz de la
Biblia y la tradición judeo-cristiana



(cap. 2), detectando las raíces del
problema (cap. 3) en la tecnocracia y
el excesivo repliegue
autorreferencial del ser humano. La
propuesta de la encíclica (cap. 4) es la
de una «ecología integral, que
incorpore claramente las
dimensiones humanas y
sociales» (137), inseparablemente
vinculadas con la situación
ambiental.

En esta perspectiva, el Papa
Francisco propone (cap. 5)
emprender un diálogo honesto a
todos los niveles de la vida social,
que facilite procesos de decisión
transparentes. Y recuerda (cap. 6)
que ningún proyecto puede ser eficaz
si no está animado por una
conciencia formada y responsable,
sugiriendo principios para crecer en
esta dirección a nivel educativo,
espiritual, eclesial, político y
teológico. El texto termina con dos
oraciones, una que se ofrece para ser



compartida con todos los que creen
en «un Dios creador
omnipotente» (246), y la otra
propuesta a quienes profesan la fe en
Jesucristo, rimada con el estribillo
«Laudato si’», que abre y cierra la
encíclica.

El texto está atravesado por algunos
ejes temáticos, vistos desde variadas
perspectivas, que le dan una fuerte
coherencia interna: «La íntima
relación entre los pobres y la
fragilidad del planeta, la convicción
de que en el mundo todo está
conectado, la crítica al nuevo
paradigma y a las formas de poder
que derivan de la tecnología, la
invitación a buscar otros modos de
entender la economía y el progreso,
el valor propio de cada criatura, el
sentido humano de la ecología, la
necesidad de debates sinceros y
honestos, la grave responsabilidad de
la política internacional y local, la



cultura del descarte y la propuesta de
un nuevo estilo de vida» (16).

Capítulo 1 — «Lo que está pasando
a nuestra casa»

El capítulo asume los
descubrimientos científicos más
recientes en materia ambienta como
manera de escuchar el clamor de la
creación, para «convertir en
sufrimiento personal lo que le pasa
al mundo, y así reconocer cuál es la
contribución que cada uno puede
aportar» (19). Se acometen así
«varios aspectos de la actual crisis
ecológica» (15).

El cambio climático: «El
calentamiento es un problema global
con graves dimensiones ambientales,
sociales, económicas, distributivas y
políticas, y plantea uno de los
principales desafíos actuales para la
humanidad» (22). Si «el clima es un
bien común, de todos y para
todos» (21), el impacto más grave de



su alteración recae en los más
pobres, pero muchos de los que
«tienen más recursos y poder
económico o político parecen
concentrarse sobre todo en
enmascarar los problemas o en
ocultar los síntomas, tratando sólo de
reducir algunos impactos negativos
del calentamiento»(23): «La falta de
reacciones ante estos dramas de
nuestros hermanos es un signo de la
pérdida de aquel sentido de
responsabilidad por nuestros
semejantes sobre el cual se funda
toda sociedad civil» (25).

La cuestión del agua: El Papa afirma
sin ambages que «el acceso al agua
potable y segura es un derecho
humano básico, fundamental y
universal, porque determina la
sobrevivencia de las personas, y por
lo tanto es condición para el ejercicio
de los demás derechos humanos».
Privar a los pobres del acceso al agua
significa negarles «el derecho a la



vida, enraizado en su inalienable
dignidad» (30).

La pérdida de la biodiversidad:
«Cada año desaparecen miles de
especies vegetales y animales que ya
no podremos conocer, que nuestros
hijos ya no podrán ver, perdidas para
siempre» (33). No son sólo eventuales
«recursos» explotables, sino que
tienen un valor en sí mismas. En esta
perspectiva «son loables y a veces
admirables los esfuerzos de
científicos y técnicos que tratan de
aportar soluciones a los problemas
creados por el ser humano», pero esa
intervención humana, cuando se
pone al servicio de las finanzas y el
consumismo, «hace que la tierra en
que vivimos se vuelva menos rica y
bella, cada vez más limitada y
gris» (34).

La deuda ecológica: en el marco de
una ética de las relaciones
internacionales, la encíclica indica



que existe «una auténtica deuda
ecológica» (51), sobre todo del Norte
en relación con el Sur del mundo.
Frente al cambio climático hay
«distintas responsabilidades» (52), y
son mayores las de los países
desarrollados.

Conociendo las profundas
divergencias que existen respecto a
estas problemáticas, el Papa
Francisco se muestra profundamente
impresionado por la «debilidad de
las reacciones» frente a los dramas
de tantas personas y poblaciones.
Aunque no faltan ejemplos positivos
(58), señala «un cierto
adormecimiento y una alegre
irresponsabilidad» (59). Faltan una
cultura adecuada (53) y la
disposición a cambiar de estilo de
vida, producción y consumo (59), a la
vez que urge «crear un sistema
normativo que [...] asegure la
protección de los ecosistemas» (53).



Capítulo segundo — El Evangelio
de la creación

Para afrontar la problemática
ilustrada en el capítulo anterior, el
Papa Francisco relee los relatos de la
Biblia, ofrece una visión general que
proviene de la tradición judeo—
cristiana y articula la «tremenda
responsabilidad» (90) del ser
humano respecto a la creación, el
lazo íntimo que existe entre todas las
creaturas, y el hecho de que «el
ambiente es un bien colectivo,
patrimonio de toda la humanidad y
responsabilidad de todos» (95). En la
Biblia, «el Dios que libera y salva es
el mismo que ha creado el universo»,
y «en él se conjugan amor y
poder» (73). El relato de la creación
es central para reflexionar sobre la
relación entre el ser humano y las
demás creaturas, y sobre cómo el
pecado rompe el equilibrio de toda la
creación en su conjunto. «Estas
narraciones sugieren que la



existencia humana se basa en tres
relaciones fundamentales
estrechamente conectadas: la
relación con Dios, con el prójimo y
con la tierra. Según la Biblia, las tres
relaciones vitales se han roto, no sólo
externamente, sino también dentro
de nosotros. Esta ruptura es el
pecado» (66).

Por ello, aunque «si es verdad que
algunas veces los cristianos hemos
interpretado incorrectamente las
Escrituras, hoy debemos rechazar
con fuerza que, del hecho de ser
creados a imagen de Dios y del
mandato de dominar la tierra, se
deduzca un dominio absoluto sobre
las demás criaturas». Al ser humano
le corresponde «cultivar y custodiar»
el jardín del mundo (cfr Gn 2,15) (67),
sabiendo que «el fin último de las
demás criaturas no somos nosotros.
Pero todas avanzan, junto con
nosotros y a través de nosotros, hacia
el término común, que es Dios» (83).



Que el ser humano no sea patrón del
universo «no significa equiparar a
todos los seres vivos y quitarle aquel
valor peculiar que lo caracteriza; y
«Tampoco supone una divinización
de la tierra que nos privaría del
llamado a colaborar con ella y a
proteger su fragilidad» (90). En esta
perspectiva «todo ensañamiento con
cualquier criatura «es contrario a la
dignidad humana» (92), pero «no
puede ser real un sentimiento de
íntima unión con los demás seres de
la naturaleza si al mismo tiempo en
el corazón no hay ternura,
compasión y preocupación por los
seres humanos» (91). Es necesaria la
conciencia de una comunión
universal: «creados por el mismo
Padre, todos los seres del universo
estamos unidos por lazos invisibles y
conformamos una especie de familia
universal, [...] que nos mueve a un
respeto sagrado, cariñoso y
humilde» (89). Concluye el capítulo
con el corazón del a revelación



cristiana: el «Jesús terreno» con su
«relación tan concreta y amable con
las cosas» está «resucitado y glorioso,
presente en toda la creación con su
señorío universal» (100).

Capítulo tercero — La raíz humana
de la crisis ecológica

Este capítulo presenta un análisis del
a situación actual «para comprender
no sólo los síntomas sino también las
causas más profundas» (15), en un
diálogo con la filosofía y las ciencias
humanas.

Un primer fundamento del capítulo
son las reflexiones sobre la
tecnología: se le reconoce con
gratitud su contribución al
mejoramiento de las condiciones de
vida (103—103), aunque también
«dan a quienes tienen el
conocimiento, y sobre todo el poder
económico para utilizarlo, un
dominio impresionante sobre el
conjunto de la humanidad y del



mundo entero» (104). Son justamente
las lógicas de dominio tecnocrático
las que llevan a destruir la
naturaleza y a explotar a las
personas y las poblaciones más
débiles. «El paradigma tecnológico
también tiende a ejercer su dominio
sobre la economía y la política» (109),
impidiendo reconocer que «el
mercado por sí mismo no garantiza
el desarrollo humano integral y la
inclusión social» (109).

En la raíz de todo ello puede
diagnosticarse en la época moderna
un exceso de antropocentrismo (116):
el ser humano ya no reconoce su
posición justa respecto al mundo, y
asume una postura autorreferencial,
centrada exclusivamente en sí
mismo y su poder. De ello deriva una
lógica «usa y tira» que justifica todo
tipo de descarte, sea éste humano o
ambiental, que trata al otro y a la
naturaleza como un simple objeto y
conduce a una infinidad de formas



de dominio. Es la lógica que conduce
a la explotación infantil, el abandono
de los ancianos, a reducir a otros a la
esclavitud, a sobrevalorar las
capacidades del mercado para
autorregularse, a practicar la trata de
seres humanos, el comercio de pieles
de animales en vías de extinción, y
de «diamantes ensangrentados». Es
la misma lógica de muchas mafias,
de los traficantes de órganos, del
narcotráfico y del descarte de los
niños que no se adaptan a los
proyectos de los padres (123).

A esta luz, la encíclica afronta dos
problemas cruciales para el mundo
de hoy. Primero que nada el trabajo:
«En cualquier planteamiento sobre
una ecología integral, que no excluya
al ser humano, es indispensable
incorporar el valor del trabajo» (124),
pues «Dejar de invertir en las
personas para obtener un mayor
rédito inmediato es muy mal negocio
para la sociedad» (128). La segunda



se refiere a los límites del progreso
científico, con clara referencia a los
OGM (132—136), que son «una
cuestión ambiental de carácter
complejo» (135). Si bien «en algunas
regiones su utilización ha provocado
un crecimiento económico que ayudó
a resolver problemas, hay
dificultades importantes que no
deben ser relativizadas» (134), por
ejemplo «una concentración de
tierras productivas en manos de
pocos» (134). El Papa Francisco
piensa en particular en los pequeños
productores y en los trabajadores del
campo, en la biodiversidad, en la red
de ecosistemas.

Es por ello es necesaria «una
discusión científica y social que sea
responsable y amplia, capaz de
considerar toda la información
disponible y de llamar a las cosas por
su nombre», a partir de «líneas de
investigación libre e
interdisciplinaria» (135).



Capítulo cuarto — Una ecología
integral

El núcleo de la propuesta de la
encíclica es una ecología integral
como nuevo paradigma de justicia,
una ecología que «incorpore el lugar
peculiar del ser humano en este
mundo y sus relaciones con la
realidad que lo rodea» (15). De hecho
no podemos «entender la naturaleza
como algo separado de nosotros o
como un mero marco de nuestra
vida» (139). Esto vale para todo lo
que vivimos en distintos campos: en
la economía y en la política, en las
distintas culturas, en especial las más
amenazadas, e incluso en todo
momento de nuestra vida cotidiana.

La perspectiva integral incorpora
también una ecología de las
instituciones. «Si todo está
relacionado, también la salud de las
instituciones de una sociedad tiene
consecuencias en el ambiente y en la



calidad de vida humana: “Cualquier
menoscabo de la solidaridad y del
civismo produce daños
ambientales”» (142).

Con muchos ejemplos concretos el
Papa Francisco ilustra su
pensamiento: que hay un vínculo
entre los asuntos ambientales y
cuestiones sociales humanas, y que
ese vínculo no puede romperse. Así
pues, el análisis de los problemas
ambientales es inseparable del
análisis de los contextos humanos,
familiares, laborales, urbanos, y de la
relación de cada persona consigo
misma (141), porque «no hay dos
crisis separadas, una ambiental y la
otra social, sino una única y compleja
crisis socioambiental» (139).

Esta ecología ambiental «es
inseparable de la noción del bien
común» (156), que debe
comprenderse de manera concreta:
en el contexto de hoy en el que



«donde hay tantas inequidades y
cada vez son más las personas
descartables, privadas de derechos
humanos básicos», esforzarse por el
bien común significa hacer opciones
solidarias sobre la base de una
«opción preferencial por los más
pobres» (158). Este es el mejor modo
de dejar un mundo sostenible a las
próximas generaciones, no con las
palabras, sino por medio de un
compromiso de atención hacia los
pobres de hoy como había subrayado
Benedicto XVI: «además de la leal
solidaridad intergeneracional, se ha
de reiterar la urgente necesidad
moral de una renovada solidaridad
intrageneracional» (162).

La ecología integral implica también
la vida cotidiana, a la cual la
encíclica dedica una especial
atención, en particular en el
ambiente urbano. El ser humano
tiene una enorme capacidad de
adaptación y «es admirable la



creatividad y la generosidad de
personas y grupos que son capaces
de revertir los límites del ambiente,
[...] aprendiendo a orientar su vida
en medio del desorden y la
precariedad» (148). Sin embargo, un
desarrollo auténtico presupone un
mejoramiento integral en la calidad
de la vida humana: espacios
públicos, vivienda, transportes, etc.
(150-154).

También «nuestro cuerpo nos pone
en relación directa con el ambiente y
con los demás seres humanos. La
aceptación del propio cuerpo como
don de Dios es necesaria para acoger
y aceptar el mundo entero como don
del Padre y casa común; en cambio
una lógica de dominio sobre el
propio cuerpo se transforma en una
lógica a veces sutil de
dominio» (155).

Capítulo quinto — Algunas líneas
orientativas y de acción



Este capítulo afronta la pregunta
sobre qué podemos y debemos hacer.
Los análisis no bastan: se requieren
propuestas «de diálogo y de acción
que involucren a cada uno de
nosotros y a la política
internacional» (15, y «que nos
ayuden a salir de la espiral de
autodestrucción en la que nos
estamos sumergiendo» (163). Para el
Papa Francisco es imprescindible
que la construcción de caminos
concretos no se afronte de manera
ideológica, superficial o
reduccionista. Para ello es
indispensable el diálogo, término
presente en el título de cada sección
de este capítulo: «Hay discusiones
sobre cuestiones relacionadas con el
ambiente, donde es difícil alcanzar
consensos. [...] la Iglesia no pretende
definir las cuestiones científicas ni
sustituir a la política, pero invito a un
debate honesto y transparente, para
que las necesidades particulares o las
ideologías no afecten al bien



común» (188). Sobre esta base el
Papa Francisco no teme formular un
juicio severo sobre las dinámicas
internacionales recientes: «Las
Cumbres mundiales sobre el
ambiente de los últimos años no
respondieron a las expectativas
porque, por falta de decisión política,
no alcanzaron acuerdos ambientales
globales realmente significativos y
eficaces» (166). Y se pregunta «¿por
qué se quiere mantener hoy un
poder que será recordado por su
incapacidad de intervenir cuando
era urgente y necesario
hacerlo?» (57). Son necesarias, como
los Pontífices han repetido muchas
veces a partir de la Pacem in terris,
formas e instrumentos eficaces de
gobernanza global (175):
«Necesitamos un acuerdo sobre los
regímenes de gobernanza global
para toda la gama de los llamados
“bienes comunes globales”» (174),
dado que «la protección ambiental
no puede asegurarse sólo en base al



cálculo financiero de costos y
beneficios. El ambiente es uno de
esos bienes que los mecanismos del
mercado no son capaces de defender
o de promover
adecuadamente» (190, que toma las
palabras del Compendio de la
doctrina social de la Iglesia).

Aún en este capítulo, el Papa
Francisco insiste sobre el desarrollo
de procesos decisionales honestos y
transparentes, para poder
«discernir» las políticas e iniciativas
empresariales que conducen a un
«auténtico desarrollo integral» (185).
En particular, el estudio del impacto
ambiental de un nuevo proyecto
«requiere procesos políticos
transparentes y sujetos al diálogo,
mientras la corrupción que esconde
el verdadero impacto ambiental de
un proyecto a cambio de favores
suele llevar a acuerdos espurios que
evitan informar y debatir
ampliamente» (182)



La llamada a los que detentan
encargos políticos es particularmente
incisiva, para que eviten «la lógica
eficientista e inmediatista» (181) que
hoy predomina. Pero «si se atreve a
hacerlo, volverá a reconocer la
dignidad que Dios le ha dado como
humano y dejará tras su paso por
esta historia un testimonio de
generosa responsabilidad» (181)

Capítulo sexto — Educación y
espiritualidad ecológica

El capítulo final va al núcleo de la
conversión ecológica a la que nos
invita la encíclica. La raíz de la crisis
cultural es profunda y no es fácil
rediseñar hábitos y
comportamientos. La educación y la
formación siguen siendo desafíos
básicos: «Todo cambio requiere
motivación y un camino
educativo» (15). Deben involucrarse
los ambientes educativos, el primero



«la escuela, la familia, los medios de
comunicación, la catequesis» (213).

El punto de partida es «apostar por
otro estilo de vida» (203-208), que
abra la posibilidad de «ejercer una
sana presión sobre quienes detentan
el poder político, económico y
social» (206). Es lo que sucede
cuando las opciones de los
consumidores logran «modificar el
comportamiento de las empresas,
forzándolas a considerar el impacto
ambiental y los modelos de
producción» (206).

No se puede minusvalorar la
importancia de cursos de educación
ambiental capaces de cambiar los
gestos y hábitos cotidianos, desde la
reducción en el consumo de agua a la
separación de residuos o el «apagar
las luces innecesarias» (211). «Una
ecología integral también está hecha
de simples gestos cotidianos donde
rompemos la lógica de la violencia,



del aprovechamiento, del
egoísmo» (230). Todo ello será más
sencillo si parte de una mirada
contemplativa que viene de la fe.
«Para el creyente, el mundo no se
contempla desde afuera sino desde
adentro, reconociendo los lazos con
los que el Padre nos ha unido a todos
los seres. Además, haciendo crecer
las capacidades peculiares que Dios
le ha dado, la conversión ecológica
lleva al creyente a desarrollar su
creatividad y su entusiasmo» (220).

Vuelve la línea propuesta en la 
Evangelii Gaudium: «La sobriedad,
que se vive con libertad y conciencia,
es liberadora» (223), así como «la
felicidad requiere saber limitar
algunas necesidades que nos
atontan, quedando así disponibles
para las múltiples posibilidades que
ofrece la vida» (223). De este modo se
hace posible «sentir que nos
necesitamos unos a otros, que
tenemos una responsabilidad por los



demás y por el mundo, que vale la
pena ser buenos y honestos» (229).

Los santos nos acompañan en este
camino. San Francisco, mencionado
muchas veces, es el «ejemplo por
excelencia del cuidado por lo que es
débil y de una ecología integral,
vivida con alegría» (10). Pero la
encíclica recuerda también a san
Benito, santa Teresa de Lisieux y al
beato Charles de Foucauld.

Después de la Laudato si’, el examen
de conciencia —instrumento que la
Iglesia ha aconsejado para orientar la
propia vida a la luz de la relación con
el Señor— deberá incluir una nueva
dimensión, considerando no sólo
cómo se vive la comunión con Dios,
con los otros y con uno mismo, sino
también con todas las creaturas y la
naturaleza.



© Copyright - Oficina de prensa de la
Santa Sede

Foto: assisiofm.it

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/laudato-si-la-
enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-

cuidado-de-la-casa-comun/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/laudato-si-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cuidado-de-la-casa-comun/
https://opusdei.org/es-es/article/laudato-si-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cuidado-de-la-casa-comun/
https://opusdei.org/es-es/article/laudato-si-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cuidado-de-la-casa-comun/
https://opusdei.org/es-es/article/laudato-si-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cuidado-de-la-casa-comun/

	Cuidado de la casa común. «Laudato si'», la encíclica del Papa Francisco sobre el cuidado de la casa común

