
opusdei.org

Las iniciativas
apostólicas de los
fieles en el ámbito
de la educación

Estudio de Carlos José Errazuri,
de la Facultad de Derecho
Canónico de la Universidad
Pontificia de la Santa Cruz,
publicado en "Romana" nº 11
(1990).

27/05/2015

Aspectos canónicos



En estas páginas pretendo afrontar
en perspectiva canónica las
cuestiones relativas al apostolado de
los fieles en el campo de la
educación. Trataré de las iniciativas
educativas promovidas por los fieles,
como fruto de su personal
responsabilidad, en un sector vital
para la conformación cristiana de la
sociedad. Para comenzar este
análisis, me parece oportuno una
referencia a las fuentes,
principalmente al nuevo Código de
Derecho Canónico[1], interpretado a
la luz de los documentos del Concilio
Vaticano II que constituyen su
inmediato y principal fundamento
magisterial. El examen de estas
fuentes y de otras referentes a la
materia[2] será objeto de los dos
primeros apartados del presente
trabajo. Sobre estas bases se
expondrá después, en el tercer y
último apartado, un intento de
sistematización de la materia.



1. Las iniciativas educativas de los
fieles en el Código de Derecho
Canónico

En una cuestión como la presente no
podemos quedarnos satisfechos con
la simple exégesis de cada precepto
codicial o versículo conciliar, pues en
vano se buscará un texto en el que
confluyan todos los elementos en
juego, y en el que se formule
expresamente el derecho de los fieles
a promover iniciativas escolares
inspiradas en la fe cristiana. En una
aproximación global y sistemática al
Código y a los documentos del
Vaticano II resulta fácil, en cambio,
encontrar los fundamentos de este
derecho. En este apartado expondré
las principales bases codiciales. En el
siguiente intentaré una
profundización de ellos a la luz del
Concilio.

El título del CIC sobre la educación
católica se abre con el siguiente



enunciado: «Los padres, así como
aquellos que hacen sus veces, están
obligados y tienen el derecho de
educar a la prole; los padres católicos
tienen también el deber y el derecho
de escoger los medios y las
instituciones a través de las que,
según las circunstancias del lugar,
puedan proveer mejor a la educación
católica de los hijos» (can. 793 § 1). El
texto distingue el nivel natural —
relativo a todos los padres— y el
sobrenatural —propio de los padres
cristianos—, mostrando así la
continuidad y la armonía entre las
situaciones jurídicas de ambos
niveles. En la segunda frase se
declara el derecho-deber de educar
cristianamente a la prole —
formalizado de modo más amplio
por otros cánones (cfr. can. 226 § 2, 
in fine; 774 § 2; y 1136)— desde un
punto de vista particular: el de la
elección de los medios e instituciones
a través de los que se debe proveer a
la educación católica de los hijos. La



estrecha relación del medio principal
para la educación de los hijos —la
escuela— con la función de los
padres, en relación a la cual aquélla
tiene naturaleza auxiliar, se
evidencia muy bien en el canon 796 §
1: «Entre los medios para realizar la
educación, los fieles tengan en
mucho las escuelas, que constituyen
una ayuda primordial para los
padres en el cumplimiento de su
deber de educar»[3].

Debe sin embargo ampliarse la
perspectiva, considerando, por una
parte, que también aquellos fieles
que no son padres ni hacen sus veces
tienen derecho a participar en la
labor educativa, incluidos los
aspectos que se refieren a la
transmisión del Evangelio; y, por otra
parte, que la educación no termina
con la escuela —entendida en el
nuevo CIC solamente como la escuela
inferior y media—, sino que
comprende también el nivel



universitario o, de modo más
general, superior (cfr. can. 814)[4].
Por tanto, la posición jurídica del fiel
respecto a la educación cristiana
puede ser concebida de manera más
general, como participación en la
misión educativa de la Iglesia, a lo
que hace referencia el can. 794 § 1:
«De modo singular, el deber y
derecho de educar compete a la
Iglesia, a quien Dios ha confiado la
misión de ayudar a los hombres para
que puedan llegar a la plenitud de la
vida cristiana». Respecto a este texto
debe sin embargo evitarse toda
interpretación reductiva que siga
identificando en este sector a la
Iglesia con su dimensión
institucional, y que considere a los
fieles como mera longa manus de la
Jerarquía. En realidad, la
participación de los fieles en la
misión educativa de la Iglesia se
configura como una función suya
propia, que se apoya sobre la función
y el derecho natural a educar que les



corresponde. Una vez más nos
encontramos con la continuidad
entre el orden natural y el
sobrenatural.

Desde el punto de vista de las
instituciones, el CIC reconoce la
existencia de iniciativas que, siendo
realmente católicas (reapse catholica
es la expresión utilizada tanto en el
ámbito de las escuelas —cfr. can. 803
§ 3— como en el de las universidades
—cfr. can. 808—), no pueden usar el
nombre de «católica», si no es con el
consentimiento de la autoridad
eclesiástica[5]. Estas escuelas o
universidades efectivamente
católicas comprenden obviamente
las nacidas de la autónoma actividad
de los fieles: más aún, son estas
últimas las que se contemplan
primariamente en esos cánones, ya
que de por sí no plantea ningún
problema el hecho de que las
iniciativas educativas de la Iglesia en
cuanto institución utilicen por regla



general la denominación de
«católica».[6] Otras disposiciones
presuponen con mucha claridad que
no puede identificarse escuela o
universidad oficialmente católica —
relacionada con la dimensión
institucional de la Iglesia[7]- con
escuela o universidad cuya
inspiración sea verdaderamente
católica. A la luz de esa distinción
deben ser leídos, por ejemplo, los
siguientes preceptos, en los que se
evita la expresión «escuela católica»:
«Los padres han de confiar sus hijos
a aquellas escuelas en las que se
imparta educación católica (...)» (can.
798)[8]; «Si no existen escuelas en las
que se imparta una educación
imbuida del espíritu cristiano,
corresponde al Obispo diocesano
procurar su creación.» (can. 802 § 1)
[9]. Por otra parte, el can. 809, acerca
de la solicitud de la Conferencia
Episcopal para que existan en su
territorio centros de estudios
superiores verdaderamente



católicos, prescinde con toda
intención del empleo de la categoría
de «universidad católica», y prefiere
una descripción sustancial de su
intrínseca identidad católica[10]. Y,
fuera de los casos ya excepcionales
en los que las escuelas y
universidades públicas —del Estado
o de otras instituciones seculares
públicas— tengan dicha identidad
católica, ¿de dónde van a proceder
estas entidades educativas
verdaderamente relacionadas con la
fe —aparte las iniciativas de la
misma Iglesia en cuanto institución
— sino de la iniciativa privada de los
fieles?

En la normativa del CIC sobre los
deberes de los fieles y de los laicos se
encuentran las bases jurídicas
eclesiales de estas iniciativas. Pienso
que el precepto más relevante a estos
efectos es el can. 216, según el cual:
«Todos los fieles, puesto que
participan en la misión de la Iglesia,



tienen derecho a promover y
sostener la acción apostólica también
con sus propias iniciativas, cada uno
según su estado y condición; pero
ninguna iniciativa se atribuya el
nombre de católica sin contar con el
consentimiento de la autoridad
eclesiástica competente.» La
educación cristiana constituye sin
duda una actividad apostólica, y por
lo tanto las iniciativas apostólicas
educativas deben incluirse en la
anterior formulación, que, bajo este
aspecto, guarda relación con el
derecho fundamental de anunciar el
Evangelio, proclamado por el can.
211. Pero la educación cristiana
integral no comprende sólo la
educación religiosa y moral en
sentido estricto, sino que incluye la
formación humana integral[11], que
no por eso cambia su propia índole
de actividad situada —también
jurídicamente— en el ámbito
tradicionalmente denominado
secular o temporal. Por tanto, resulta



también pertinente el respectivo
derecho de libertad en lo temporal al
que se refiere el can. 227: «Los fieles
laicos tienen derecho[12] a que se les
reconozca en los asuntos terrenos
aquella libertad que compete a todos
los ciudadanos; sin embargo, al usar
de esa libertad, han de cuidar de que
sus acciones estén inspiradas por el
espíritu evangélico, y han de prestar
atención a la doctrina propuesta por
el magisterio de la Iglesia, evitando a
la vez presentar como doctrina de la
Iglesia su propio criterio, en materias
opinables.» Este derecho debe ser
respetado por todos en la Iglesia,
incluida obviamente la autoridad
eclesiástica. Desde esta perspectiva,
el reconocimiento de la autonomía
eclesial de las empresas educativas
promovidas por los mismos fieles
lleva también consigo un
reconocimiento de la libertad en lo
temporal propia de los fieles
implicados en ellas.



2. Las iniciativas educativas
privadas de los fieles a la luz de la
doctrina del Concilio Vaticano II

La disciplina del libro III del CIC en el
campo educativo está especialmente
inspirada —como es obvio— en la
declaración Gravissimum educationis
del Concilio Vaticano II, dedicada
precisamente a la educación
cristiana[13]. Así como de este texto
conciliar y de la historia de su
redacción no parece posible extraer
muchas conclusiones sobre el
estatuto jurídico-canónico de las
escuelas y de las universidades
católicas[14], tampoco es posible
encontrar en él indicaciones
inmediatas de índole jurídico-
canónica respecto a la cuestión que
nos ocupa. Sin embargo, existen
varios elementos de relieve que
pueden arrojar luz sobre el tema.
Proceden del planteamiento global
del documento, que no se organiza
en torno a las instituciones



educativas oficialmente católicas,
sino en torno a la educación
cristiana[15] y al papel de los
diversos responsables de la
educación —padres, sociedad e
Iglesia—[16]. Por otra parte, antes de
exponer la doctrina sobre las
escuelas y sobre las universidades
católicas, la Gravissimum Educationis
trata de la doctrina de la Iglesia,
respectivamente, sobre las escuelas y
sobre las universidades en
general[17]. De modo que la
actividad de los católicos en el campo
de la educación se contempla en toda
su amplitud y en sus diversas
modalidades, sin reducirla al ámbito
de las entidades oficialmente
católicas.

Por otro lado, en el n. 4 del mismo
documento, que introduce el
apartado sobre las escuelas y las
universidades, el Concilio expone
una distinción que me parece
importante para hacerse cargo del



problema en su totalidad. Entre los
múltiples medios aptos para educar,
se distinguen primero aquellos que
la Gravissimum educationis considera
como «propios» de la Iglesia, de los
cuales sólo se menciona el ejemplo
prioritario de la catequesis. Y luego
se añade: «La Iglesia valora también
y procura impregnar con su espíritu
y elevar los otros medios, que
pertenecen al patrimonio común de
los hombres y que son
particularmente adecuados para el
perfeccionamiento moral y para la
formación humana, como son los
instrumentos de comunicación
social, las múltiples sociedades de
carácter cultural y deportivo, las
asociaciones juveniles y en primer
lugar las escuelas». El Concilio
declara por lo tanto que las escuelas
en cuanto tales son medios
educativos que pertenecen al
patrimonio común de los hombres.
Su relación sustancial con los
derechos naturales de la persona, así



como con el derecho de libertad del
cristiano en el ámbito temporal,
constituye una lógica consecuencia
jurídica de la concepción precedente.

Sin embargo, la doctrina de esta
declaración debe ser iluminada por
otros pasajes conciliares, que
resultan más explícitos en materia de
acción apostólica de los fieles. Este
método de recíproca interconexión
entre los documentos magisteriales,
siempre necesario dada la unidad
esencial del Magisterio, aparece
particularmente eficaz cuando se
trata del último Concilio ecuménico,
cuyo mensaje goza de una peculiar
coherencia de fondo. No es del caso
analizar ahora su rica doctrina
eclesiológica —contenida sobre todo
en la constitución dogmática Lumen
gentium y desarrollada por lo que se
refiere al apostolado de los laicos en
el decreto Apostolicam actuositatem
—, acerca de la participación de
todos los fieles por razón del



bautismo en la misión salvífica de
Cristo y de la Iglesia —en que se
funda su derecho fundamental a
difundir la Palabra de Dios—.

En este momento solamente querría
insistir en la importancia de la
doctrina de Apostolicam
actuositatem, n. 24 en el ámbito de
las iniciativas apostólicas de los fieles
en el sector educativo[18]. Se debe
tener presente la variedad de
relaciones posibles de las iniciativas
apostólicas de los laicos con la
Jerarquía, como aparece en los
sucesivos párrafos de aquel número.
Prestaremos particular atención a lo
que se dice en el último párrafo
acerca de «las obras e instituciones
de orden temporal». En lo que a ellas
se refiere, «la función de la Jerarquía
eclesiástica es enseñar e interpretar
auténticamente los principios
morales que deben observarse en las
cosas temporales; tiene también el
derecho de juzgar, tras madura



consideración y con la ayuda de
peritos, acerca de la conformidad de
tales obras e instituciones con los
principios morales, y dictaminar
sobre cuanto sea necesario para
salvaguardar y promover los fines de
orden sobrenatural» (n. 24g). El
entrelazamiento de orden espiritual
—de la salus animarum— y orden
secular exige por tanto no olvidar
esta última modalidad de relación de
ciertas iniciativas verdaderamente
apostólicas —pero de naturaleza
esencialmente temporal— con la
autoridad eclesiástica. Y entre este
tipo de iniciativas deben contarse
desde luego las dirigidas a la
educación integral de la persona.
Éstas deben considerarse incluidas
dentro de aquellas iniciativas que el
decreto, en el número dedicado al
apostolado de animación cristiana de
lo temporal, describe en los
siguientes términos: «Entre las obras
de semejante apostolado sobresale la
acción social de los cristianos, que el



santo Concilio desea que se extienda
hoy día a todo el ámbito temporal,
también de la cultura» (n. 7e). No hay
duda por tanto de que la doctrina
conciliar concibe el apostolado de la
cultura como una parte del
apostolado de cristianización de lo
temporal, en directa relación con el
derecho de los fieles a iluminar con
la Palabra de Dios todas las
realidades humanas.

Merecen recordarse otros textos
conciliares que me parecen
particularmente útiles a efectos de
nuestra investigación[19]. En el
marco de las repetidas enseñanzas
conciliares sobre la legítima
autonomía del orden temporal[20],
conviene tomar en consideración las
llamadas a que se distinga entre los
derechos y los deberes de los fieles
en cuanto tales —es decir, en la
Iglesia— y en cuanto ciudadanos —o
sea, en la sociedad civil—. Así, la 
Lumen gentium dirige la siguiente



llamada a los fieles: «Conforme lo
exige la misma economía de la
salvación, los fieles aprendan a
distinguir con cuidado los derechos y
deberes que les conciernen por su
pertenencia a la Iglesia y los que les
competen en cuanto miembros de la
sociedad humana. Esfuércense en
conciliarlos entre sí, teniendo
presente que en cualquier asunto
temporal deben guiarse por la
conciencia cristiana, dado que
ninguna actividad humana, ni
siquiera en el dominio temporal,
puede substraerse al imperio de
Dios. En nuestro tiempo es
sumamente necesario que esta
distinción y simultánea armonía
resalte con suma claridad en la
actuación de los fieles, a fin de que la
misión de la Iglesia pueda responder
con mayor plenitud a los peculiares
condicionamientos del mundo
actual» (n. 36d). Y la Gaudium et spes
subraya que: «Es de suma
importancia, sobre todo allí donde



existe una sociedad pluralista, tener
un recto concepto de las relaciones
entre la comunidad política y la
Iglesia y distinguir netamente entre
la acción que los cristianos, aislada o
asociadamente, llevan a cabo a título
personal, como ciudadanos de
acuerdo con su conciencia cristiana,
y la acción que realizan en nombre
de la Iglesia, en comunión con sus
pastores» (n. 76a).

Por otra parte, es oportuno recordar
la distinción que, en el ámbito de los
instrumentos de comunicación social
—cuya analogía con las escuelas a
estos efectos es bien patente[21]-,
formula el decreto Inter mirifica, n.
14a: «para imbuir plenamente de
espíritu cristiano a los lectores,
créese y desarróllese también una
prensa genuinamente católica, la
cual —promovida y en dependencia
directa de la misma autoridad
eclesiástica, o bien de los católicos—
ha de publicarse con la intención



manifiesta de formar, consolidar y
promover una opinión pública en
consonancia con el derecho natural y
las doctrinas y los preceptos católicos
así como de difundir y exponer
adecuadamente los hechos
relacionados con la vida de la
Iglesia». La doble modalidad
indicada por el Concilio —
dependencia de la autoridad
eclesiástica o bien de los católicos—
resulta perfectamente aplicable en el
ámbito de las empresas educativas
que tienen identidad católica.

Para completar este panorama de
fuentes conciliares referentes a
nuestro tema, debe señalarse el
pasaje de la declaración Dignitatis
humanæ, n. 4e, en el que se afirma:
«en la naturaleza social del hombre y
en la misma índole de la religión se
funda el derecho por el que los
hombres, movidos por su sentido
religioso propio, pueden reunirse
libremente o establecer asociaciones



educativas, culturales, caritativas,
sociales».

3. Hacia una sistematización: la
participación de los fieles y de la
Iglesia en cuanto institución en los
aspectos humanos, doctrinales y
pastorales de las iniciativas
educativas efectivamente
católicas.

Sobre la base de los datos recogidos
en las fuentes es posible intentar una
sistematización de esta materia. En
las iniciativas educativas inspiradas
por la fe católica se pueden
diferenciar tres aspectos: la
educación humana —naturalmente
impregnada de espíritu cristiano—;
la educación doctrinal-religiosa —o
sea, la enseñanza de la religión o de
la teología—; y la asistencia pastoral.
Me propongo analizar aquí la
participación de los fieles —en
cuanto tales— y de la Iglesia como
institución en cada una de estas tres



componentes de la escuela o de la
universidad efectivamente católica.

La dimensión humana de la
educación —que es esencial en estas
instituciones educativas— las asimila
a todas las demás instituciones
educativas —sean privadas o
públicas—. Esta tesis —acogida por el
Concilio Vaticano II en el
mencionado pasaje de la declaración 
Gravissimum educationis, n. 4— es
decisiva para la comprensión de toda
la cuestión: una escuela o
universidad sustancialmente católica
es ante todo y esencialmente una
escuela o una universidad como
todas las demás. Su identidad
católica no cambia su colocación
natural en el ámbito de los medios
educativos de los que dispone el
hombre en cuanto tal para la
transmisión del saber y de las otras
dimensiones (morales, físicas,
sociales, etc.) propias de la
educación. Dicha colocación



diferencia netamente estas
instituciones de las iniciativas
catequéticas, que son siempre
esencial y constitutivamente propias
de la Iglesia.

Por consiguiente,
independientemente del sujeto
eclesial que las promueve y del que
dependen, todas las entidades
escolares reapse catholicæ que obran
en el campo de la educación humana
a cualquier nivel pertenecen en
cuanto tales al orden de las
realidades temporales, y por lo tanto
quedan inscritas, desde esta
perspectiva, en el ámbito de
aplicación del derecho secular. La
tutela de los derechos y de los
deberes fundamentales del hombre
en materia educativa, que lleva a
cabo las instituciones públicas civiles
—en las que se concreta la
protección del bien común de la
sociedad civil en este campo— es la
misma que existe para las iniciativas



análogas de carácter educativo que
no tienen finalidad de apostolado
católico[22].

Sin embargo, no todas las empresas
educativas de índole católica poseen
el mismo estatuto canónico[23]. Es
necesario en efecto distinguir entre
las que dependen de los fieles y las
que dependen de la Iglesia en cuanto
institución. Nótese que el criterio de
discernimiento no se refiere a la
sustancia del empeño católico de la
comunidad educativa, sino sólo a la
dependencia jurídica de
gobierno[24], es decir, se refiere a
quién es el que tiene poderes y
responsabilidad sobre el
funcionamiento del ente en su
dimensión propia de institución
educativa.

Los primeros sujetos naturalmente
responsables en materia de
educación son los mismos padres.
Esta prioridad está integrada en el



orden de la justicia intraeclesial, de
modo que el sujeto al que
corresponden primariamente en la
Iglesia la promoción y el
funcionamiento de las iniciativas
escolares —por lo menos de las
inferiores y medias— son los mismos
fieles que sean también padres[25].
Naturalmente, tienen necesidad de la
colaboración de otros fieles[26] —
maestros, directores de escuelas,
personal administrativo, etc.— para
poder ejercitar su natural
competencia, pero el título primario
de la intervención de los demás fieles
es el de colaboradores de los mismos
padres.

La función determinante de los
padres en la educación y en las
escuelas ha sido vivamente
percibida, enseñada y promovida por
el Beato Josemaría Escrivá, Fundador
del Opus Dei. Ya en 1939, en una
carta dirigida a sus hijos, explicitaba
esta dimensión de su trabajo



apostólico en el campo educativo:
«En vuestra labor, tened muy en
cuenta a los padres. El colegio —o el
centro docente de que se trate— son
los chicos y los profesores y las
familias de los chicos, en unidad de
intenciones, de esfuerzo y de
sacrificio»[27]. Y añadía: «Buscamos
hacer el bien primero a las familias
de los chicos, luego a los chicos que
allí se educan y a los que trabajan
con nosotros en su educación, y
también nos formamos nosotros al
formar a los demás. Los padres son
los primeros y principales
educadores (cfr. PÍO XI, Litt. enc. 
Divini illius Magistri, AAS, 22 [1930],
pp. 59 ss.), y han de llegar a ver el
centro como una prolongación de su
familia. Para eso es preciso tratarles,
hacerles llegar el calor y la luz de
nuestra tarea cristiana. Tened en
cuenta además que, de otra forma,
podrían fácilmente destruir —por
descuido, por falta de formación o
por cualquier otro motivo— toda la



labor que los profesores hagan con
los estudiantes»[28].

En el caso de la educación superior,
la relación con los padres es menor,
pero existe otro título que permite
afirmar la misma prioridad de la
competencia de los fieles. En efecto,
los cristianos que se dedican a la
enseñanza y a la investigación
universitaria son aquellos que
primordialmente están llamados —
por la misma esencia de su vocación
profesional— a animar
cristianamente estas áreas, y a
hacerlo asociadamente, en virtud de
las exigencias sociales que se derivan
simultáneamente de la cultura y del
apostolado[29].

Las iniciativas apostólicas de los
fieles en la animación cristiana del
orden temporal —por lo que se
refiere a su esencial dimensión
humana— constituyen naturalmente
un ejercicio de sus derechos



humanos en la esfera secular. En
consecuencia, aunque sea posible a
los fieles recurrir a vías canónicas
para la organización de sus propias
iniciativas[30], la vía más adecuada a
la naturaleza de estas
«organizaciones de tendencia» —
como son denominadas en el
derecho eclesiástico italiano[31]- es
la del derecho secular. A la
secularidad sustancial de cualquier
iniciativa escolar de inspiración
cristiana (aun aquellas
canónicamente
institucionalizadas[32]) se agrega
entonces la secularidad del modo
jurídico de organizar y de presentar
la iniciativa. Esta opción aparece
avalada por los mismos pasajes
conciliares en los que se invita a
distinguir entre los derechos de los
cristianos en cuanto miembros de la
Iglesia y en cuanto miembros de la
misma ciudad terrena[33]. La
dimensión verdaderamente
apostólica de estas actividades no



constituye motivo para que se deba
privilegiar, en el momento de la
institucionalización de la iniciativa,
su nexo con la Iglesia, fundándose en
la dimensión apostólica de la
actividad. Esto puede incluso hacer
menos eficaz —en último análisis
también apostólicamente— la acción
educativa, porque puede generar
injustas discriminaciones por
razones religiosas o alejar la
participación adecuada —
apostólicamente muy interesante—
de los no católicos[34].

Se trata pues de aquellas
«asociaciones de inspiración
cristiana que actúan en lo temporal»
de las que habla un documento de la
Conferencia Episcopal Italiana de
1981[35]. Estas asociaciones pueden
ser reconocidas por el ordenamiento
civil de modos diversos, con tal que
éstos manifiesten su naturaleza
estrictamente secular[36]. En esto
está interesada la misma comunidad



eclesial, que sabe entonces que su
misión apostólica se lleva a cabo
según formas plenamente adecuadas
a la secularidad de sus propios
miembros laicos, formas que se
demuestran particularmente eficaces
también desde el punto de vista de la
evangelización[37].

La dimensión apostólica de este
ejercicio combinado de los derechos
naturales de educar, de asociarse y
de libertad religiosa no implica en
absoluto que las respectivas
organizaciones deban estar
constituidas canónicamente. De
hecho la mayor parte del apostolado
de los laicos —o sea, del ejercicio de
su derecho fundamental a comunicar
la palabra de Dios— se realiza a
través de vías y modalidades
plenamente seculares, que no
cambian su naturaleza por el espíritu
cristiano y apostólico con que deben
ser vividas por los bautizados.



También en este aspecto mi
argumentación se inspira en la
enseñanza de Mons. Escrivá, que ha
puesto de manifiesto la secularidad
de estas iniciativas apostólicas de los
fieles en el ámbito de la educación.
Por lo demás, esta nota caracteriza
esencialmente las labores de
apostolado promovidas por la
Prelatura del Opus Dei en este sector
(y en otros afines, como los de la
asistencia social). En la misma carta
ya citada, el Fundador del Opus Dei
escribía: «Nuestro apostolado —
repetiré mil veces— es siempre
trabajo profesional, laical y secular; y
esto deberá manifestarse, de modo
inequívoco, como una característica
esencial, también —y aun
especialmente— en los centros de
enseñanza que sean una actividad
apostólica corporativa de la Obra.
Siempre se tratará, pues, de centros
promovidos por ciudadanos
corrientes —miembros de la Obra o
no—, como una actividad



profesional, laical, en plena
conformidad con las leyes del país, y
obteniendo de las autoridades civiles
el reconocimiento que se concede a
las mismas actividades de los demás
ciudadanos. Además, de ordinario se
promoverán con la condición
expresa de que no sean nunca
considerados como actividades
oficial u oficiosamente católicas, es
decir, con dependencia directa de la
jerarquía eclesiástica. No serán
centros de enseñanza, que la Iglesia
jerárquicamente fomenta y crea de
distinto modos, conforme al derecho
inviolable que le confiere su misión
divina; sino iniciativas de los
ciudadanos, en uso de su derecho de
ejercer una actividad de trabajo en
los distintos campos de la vida social,
y, por tanto, en la enseñanza. Y en
uso del derecho de los padres de
familia, a educar cristianamente a
sus hijos (...)»[38].



Teniendo en cuenta la independencia
de estas iniciativas educativas de los
fieles con respecto a la Jerarquía
eclesiástica, puede surgir la
preocupación por la tutela jurídica
de su identidad sustancialmente
católica. Esta preocupación es
justificada, pero no debe oscurecer la
naturaleza de las cosas. En efecto,
cuando se trata de empresas que
trabajan en lo temporal y en las
cuales los fieles participan no en
cuanto tales, sino a título de
miembros de la sociedad civil, no
tiene sentido pretender que la
autoridad eclesiástica pueda asumir
en ellas tareas de gobierno: eso,
además de ser por completo
imposible, iría contra la naturaleza
misma de estas entidades. En este
caso, bajo el aspecto del munus
regendi, la Jerarquía sólo puede
obrar a través de los respectivos
fieles: imponiéndoles, si el caso lo
requiriese, un determinado
comportamiento que se considere



necesario para tutelar la naturaleza
verdaderamente católica de la
actividad que se desarrolla. Pero la
ejecución de ese mandato compete a
los mismos fieles, que —unidos a
otros ciudadanos que como
verdaderos corresponsables, puedan
estar involucrados en la tarea—,
deberán buscar los medios para
poner en práctica tales medidas.

De cualquier modo, la
responsabilidad primera en la
protección de la identidad cristiana
de estas organizaciones compete a
los mismos fieles interesados. Son
ellos los que deberán trazar las vías
jurídicas —cláusulas estatutarias y
contractuales, procedimientos
internos, etc.— que tengan eficacia
ante el ordenamiento civil y
permitan hacer respetar a todos —
también judicialmente— la tendencia
ideal que anima a la institución[39].
Por consiguiente, la mayor
contribución de la legislación de la



Iglesia respecto a estas iniciativas
consiste en reconocerlas como tales,
o sea, también como ámbitos de
legítima libertad de los cristianos en
lo temporal (cfr. can. 227)[40]. La
alternativa de absorberlas de
cualquier modo en la organización
eclesiástica para proteger mejor su
relación sustancial con la Iglesia
privaría a esta última y a la sociedad
civil de un medio de apostolado y de
promoción humana en plena
sintonía con los propósitos
conciliares. Es necesario en cambio
confiar en estas iniciativas
autónomas, y también ayudarlas
mediante el oportuno servicio
pastoral. Al mismo tiempo, no puede
falsearse la libertad de los fieles con
respecto a la Iglesia en cuanto
institución, como si esa libertad
implicase un debilitamiento de los
lazos de comunión en la fe o un
menor empeño en la obediencia al
Magisterio. En ese caso no habría ya
un comportamiento eclesial



verdadero y se deberían tomar
eventualmente las oportunas
medidas de protección de la fe
común.

Por otra parte, en este campo
adquiere particular importancia el 
munus docendi de la Jerarquía. Esto
ha sido claramente expresado por el
decreto Apostolicam actuositatem, n.
24g. Tratándose, sobre todo, de
iniciativas relacionadas con la
transmisión de la verdad, la función
del Magisterio reviste una
importancia particular. Los fieles
están siempre obligados a adherirse
y a llevar a la práctica las enseñanzas
magisteriales que puedan tener
relación con la tarea educativa
(contenidos de las disciplinas que se
enseñan, moralidad de las
investigaciones o prácticas
realizadas, etc.). Todas las medidas
jurídicas de tutela de la integridad de
la fe y de las costumbres pueden ser
aplicadas si es necesario en relación



con los fieles implicados (aunque no
pueden afectar directamente a la
estructura escolar de índole secular
en cuanto tal).

Pero la función docente de la
autoridad eclesiástica que según mi
parecer está dotada de mayor
incidencia práctica para tutelar el
carácter verdaderamente católico de
las escuelas y de las universidades es
el juicio moral sobre materias
temporales, función enunciada
también en el párrafo recién citado
del decreto sobre el apostolado de los
laicos. La Jerarquía, en efecto, puede
y a veces debe pronunciarse con
autoridad docente —no
jurisdiccional— sobre la
conformidad evangélica de
determinadas iniciativas
educativas[41]. Esta posibilidad,
ciertamente extrema pero de gran
eficacia eclesial, debe evitarse
naturalmente por todos los medios
posibles. Sin embargo, no se puede



olvidar que el principal recurso
jurídico con que cuenta la Jerarquía
para llevar adelante las
negociaciones que se consideren
adecuadas con los responsables de
los entes educativos consiste
precisamente en la posibilidad de
formular un juicio negativo que
aclare la situación ante la comunidad
de fieles y la sociedad civil. Cuando
las circunstancias muestren que no
hay otra vía para aclarar la situación,
la formulación de un juicio de este
tipo constituirá un verdadero deber
—también jurídico— de la autoridad
eclesiástica: vendrá reclamado por el
derecho de los fieles a conservar la
propia fe y por el derecho de todo
hombre respecto a la Palabra de
Dios.

Todo esto naturalmente no pretende
en absoluto negar la competencia de
la Iglesia en cuanto institución para
asumir responsabilidades directas en
el terreno educativo. En primer



lugar, la Iglesia puede garantizar
oficialmente, bajo el aspecto
doctrinal y moral, la identidad
católica de determinadas iniciativas
educativas, sin que ello deba
comportar la institucionalización
eclesiástica de esas iniciativas. Por
tanto, éstas se configuran
plenamente como organizaciones de
derecho secular, en las que la
Jerarquía no es titular de potestad de
gobierno[42]. La implicación
institucional queda así limitada —de
modo bastante congruente con las
finalidades más propias de la Iglesia
en cuanto tal— a lo que es la
dimensión religiosa y moral de las
actividades[43]. Frente a situaciones
que vayan en contra del ideal
católico de estas iniciativas, la
potestad jurídica de la Jerarquía
podrá ejercitarse a través de la
ruptura del vínculo que se había
instaurado, declinando la específica
responsabilidad que había asumido.



El vínculo con la Iglesia como
institución puede reforzarse más
aún, asumiendo la misma actividad
educativa en cuanto tal, que se
estructura entonces como forma de
presencia institucional de la Iglesia
en lo temporal. Conviene tener
presente, sin embargo, que ni
siquiera en este caso se verifica una
transformación, que es imposible, de
la dimensión humana de la
educación en un aspecto de la misión
de evangelización de la Iglesia.
«Enseñar ciencias profanas con
sentido cristiano no es institutum
salutis, sino fructus salutis
(entendiendo como tal el criterio
cristiano, no la ciencia profana) que
normalmente se desarrollará como
actividad personal del fiel, aunque
también pueda hacerse a través de
centros oficiales creados por la
autoridad eclesiástica en virtud de su
función de fomento o en su caso de la
función supletoria. En este último
supuesto habría una organización e



institucionalización del fructus
salutis»[44]. Como consecuencia,
«jurídicamente estas actividades
están reguladas por el derecho
canónico en cuanto a su carácter y
estructura institucional eclesiales;
pero en cuanto se desarrollan
entretejidas en el orden secular, su
regulación compete a la autoridad
civil, estando amparadas por los
derechos naturales o humanos que
sean del caso (libertad religiosa,
libertad de enseñanza, etc.) y por los
principios propios del orden secular
(v.gr. principio de
subsidiariedad)»[45]. Entran en este
ámbito las escuelas y las
universidades dependientes de la
autoridad eclesiástica —porque
responden de ellas entidades
canónicas estructuralmente
pertenecientes a la Iglesia en cuanto
institución (diócesis, parroquias, etc.)
—; las gestionadas por otras personas
jurídicas públicas —también con
base asociativa, como los institutos



religiosos[46]- cuya dependencia de
la Jerarquía también convierte de
algún modo en institucional el
compromiso asumido en ellas por la
Iglesia; y aquellas que, erigidas por
quienquiera que sea, reciben un
reconocimiento ad hoc por parte de
la Jerarquía.

La intervención de la Iglesia en
cuanto tal en este sector,
perteneciente por su misma
naturaleza al orden temporal, es de
naturaleza subsidiaria —en el doble
sentido de promoción y
suplencia[47]- respecto a la
intervención de los fieles, de modo
análogo a como lo es la del Estado y
de las otras instancias civiles
respecto a cualquier particular[48].
Esto no quiere decir sin embargo que
las iniciativas de la misma Iglesia en
este campo —históricamente muy
relevantes— no sigan siendo muy
necesarias. Las circunstancias
actuales requieren en todas partes



una acción incisiva tanto por parte
de los fieles —protagonistas
naturales en este terreno— como por
parte de la Iglesia en cuanto tal; pero
la Iglesia debe obrar solícitamente no
sólo a través de los propios centros
escolares, sino también y sobre todo
formando a los fieles, de modo que,
entre otras consecuencias, puedan
éstos ejercitar sus derechos para
crear sus propios centros educativos
católicos.

En las iniciativas educativas de
inspiración católica, además del
compromiso de educar
cristianamente a la persona en todos
las dimensiones humanas, debe
existir —siempre con el debido
respeto de la libertad de los
destinatarios— el ofrecimiento de
formación específicamente cristiana
y de asistencia pastoral católica. No
analizaré en este momento las
múltiples cuestiones que se
presentan en estas dos vertientes de



las iniciativas educativas
institucionalmente[49] católicas.
Deseo tan sólo intentar individuar las
grandes líneas de la acción de los
fieles y de la Iglesia en cuanto tal en
cada uno de estos campos.

La formación doctrinal-religiosa
impartida en las escuelas y en la
universidades, tanto en la enseñanza
de la religión como en las disciplinas
teológicas, no es una enseñanza que
esté vinculada de suyo con el munus
docendi jerárquico. En la actualidad
existe sin embargo un nexo
jurídicamente formalizado a través
de la normativa de los can. 805 y 812
sobre los docentes, y del 827 sobre
los libros de texto de cualquier nivel.
En esta enseñanza se ejercita el
derecho fundamental de los fieles a
transmitir su conocimiento científico
sobre la propia fe. Tratándose de
iniciativas educativas dependientes
de la misma Iglesia, esta docencia
dependerá también —como el



respectivo quehacer educativo en su
conjunto— de la autoridad
eclesiástica, que entonces se hace
prioritariamente responsable de todo
el proyecto educativo y de su
realización. Pero pienso que tampoco
en este caso se modifica la naturaleza
no jerárquica de esta enseñanza.
Conviene subrayar sin embargo que,
dada la naturaleza de esta
enseñanza, la autoridad de la Iglesia
siempre es competente para dictar
normas al respecto —obviamente
respetando los derechos de los fieles
interesados[50]-, en el ejercicio de su 
munus regendi en favor del bien
común eclesial. Dichas normas valen
para cualquier actividad educativa
en la que los fieles puedan estar
presentes pero, excepto en las
iniciativas de las que es responsable
la Iglesia en cuanto tal, deberán ser
aplicadas por los mismos fieles, en
uso de su libertad en el ámbito
secular[51].



Por lo que concierne a la atención
pastoral, por su misma naturaleza
depende siempre de la Jerarquía (a
diferencia del apostolado en su
dimensión bautismal, que compete a
todos los componentes de las
comunidades educativas, y deberá
ser ejercitado por cada uno según su
propia función en las escuelas y en
las universidades). Los capellanes,
las parroquias universitarias y los
demás centros en que se desarrolla la
pastoral universitaria[52] y todas las
iniciativas propiamente pastorales
en el ámbito escolar deberán emanar
de la Iglesia en cuanto institución,
bien a través de la actuación directa
de las estructuras pastorales —que
nombren los capellanes, erijan
parroquias o centros pastorales, etc.
—, o bien a través de las
competencias concedidas a otras
instituciones canónicas —como los
institutos religiosos— que, dotados
de clero propio, puedan organizar la
asistencia pastoral en las propias



iniciativas escolares. Toda forma de
atención pastoral deberá adecuarse a
la índole propia de la organización
de que se trate, respetando las
legítimas determinaciones de los
responsables, de modo que haya
siempre la mayor armonía posible
entre el proyecto educativo y la
atención pastoral que se ofrezca.

Carlos J. Errázuriz M.

Profesor Ordinario de Derecho
Canónico

Universidad Pontificia de la Santa
Cruz

[1] En adelante será citado como CIC.
Cada vez que se citen cánones sin
explicitar la fuente, pertenecerán a
este Código. Cuando se trate de los
cánones del Código anterior para la
Iglesia Latina —del 1917—, se
utilizará la sigla CIC-17; y para los del
reciente Codex Canonum Ecclesiarum
Orientalium (promulgado con la



Const. apost. Sacri Canones de Juan
Pablo II, 18 de octubre de 1990;
publicado en AAS 82 [1990]
1033-1363), se utilizará la sigla CCEO.

[2] Como la reciente Const. apost. Ex
corde Ecclesiæ de Juan Pablo II sobre
las Universidades Católicas, 15 de
agosto de 1990.

[3] El can. 796 §1 contiene
consecuencias respecto a lo que se
refiere a la participación de los
padres en las escuelas y las
relaciones con los profesores. La
importancia central de los padres en
la escuela está subrayada
claramente.

[4] La doctrina canónica ha puesto de
relieve la diferencia que media entre
la universidad católica (la única a la
que ahora me refiero) y la
universidad eclesiástica —distinción
que constituye el cimiento de la
nueva normativa canónica sobre la
educación superior—: «la nueva



legislación y su conceptualización
legal de dos tipos distintos de
universidad, deberían interpretarse
a la luz de dos principios: 1) Ante
todo el de la participación en la
misión de la Iglesia en el mundo, a la
que cooperan todos los fieles
mediante sus iniciativas, en este caso
a través de la creación de
universidades. Esta participación no
se encuentra expresamente
mencionada en los can. 807 a 814,
pero se funda en otros cánones. En
efecto, ella aparece como la
realización de un derecho basado en
la condición adquirida al recibir el
bautismo y la confirmación (can.
225). 2) Enseguida, el de una reserva
hecha por la autoridad competente
respecto al ejercicio de ese derecho
de constituir universidades, en razón
del mismo objeto de los estudios
realizados en una universidad
eclesiástica, reserva que explica la
creación de un estatuto particular de
universidad». (P. VALDRINI, Les



universités catholiques: exercise d'un
droit et contrôle de son exercise
(canons 807-814), en "Studia
Canonica", 23 [1989], pp. 450 s.).
Sobre esta distinción conceptual en
el nuevo ordenamiento legal
universitario de la Iglesia, cfr.
también H. SCHWENDENWEIN, 
Katholische Universitäten und
kirchliche Facultäten. Begriffliche und
kompetenzmäßige Klärungen in der
neueren kirchlichen
Rechtsentwicklung, en AA.VV.,
"Ecclesia Peregrinans. Josef
Lenzenwerg zum 70. Geburtstag", a
cargo de K. AMON, Wien 1986, pp.
379-389.

Para un cuadro general sobre la
historia y sobre la situación actual de
las universidades católicas en el
derecho canónico —con útiles
referencias bibliográficas—, cfr. la
tesis doctoral de W. SCOTT ELDER III,
Catholic Universities in current



Church Law. Their Nature, Purpose
and Control, Rome 1987.

[5] Se aplica así en este ámbito la
regla general del can. 216, in fine. [6]
Sin embargo, no existe una norma
que les obligue a hacerlo: de por sí se
trata de una cuestión de nombres.

[7] La comisión encargada de la
redacción del nuevo CIC, después de
un largo debate (cfr. 
Communicationes, 20 [1988], pp. 127
ss., 138, 141 ss., 173-175), ha optado
por una definición alternativa de
«escuela católica», que implica
siempre un nexo con la Iglesia como
institución (como se concluye sobre
todo de la norma del can. 806 § 1,
sobre las competencias específicas
del Obispo diocesano respecto a las
escuelas católicas): «Schola catholica
ea intellegitur quam auctoritas
ecclesiastica competens aut persona
iuridica ecclesiastica publica
moderatur, aut auctoritas



ecclesiastica documento scripto uti
talem agnoscit» (can. 803 § 1).
Cuando los documentos de la
Congregación para la Educación
Católica hablan de escuelas católicas,
es lógico que adopten el término en
el sentido técnico del CIC, y que por
tanto ofrezcan una visión del tema
fácilmente relacionada con la acción
de la Iglesia en cuanto institución
(materia precisamente para la que es
competente —a nivel universal— la
mencionada Congregación). Así
ocurre, por ejemplo, con el
documento La scuola cattolica, 1977,
en "Seminarium" 33 (1981) 15-41. Por
eso, este documento, en los números
71 s., habla de que las escuelas
católicas reciben un mandato de la
Jerarquía en el sentido del decreto 
Apostolicam actuositatem (en
adelante citado como AA), 24 del
Concilio Vaticano II. Sin embargo, no
sería legítimo deducir que otras
formas de presencia de los cristianos
en instituciones educativas



efectivamente católicas resultan
menos adecuadas: aunque éstas no
puedan obviamente ser consideradas
escuelas católicas en sentido
canónico formal.

En el caso de las universidades
católicas, el CIC no ofrece ninguna
definición de su estatuto jurídico. El
CIC, además de la ya citada norma
sobre el uso del nombre universitas
catholica (cfr. can. 808), se limita a
declarar el derecho de la Iglesia a
instituirlas y a fundarlas (cfr. can.
807), pero sin distinguir entre los
distintos sujetos eclesiales que
pueden intervenir, y sin ofrecer una
noción canónica de universidad
católica. Esta laguna ha sido colmada
por la Constitución Apostólica Ex
corde Ecclesiæ, cit., que, además de
ofrecer una descripción de lo que
constituye la naturaleza de una
universidad católica en sentido
sustancial (cfr. art.2), determina
cuáles son las condiciones que ha de



reunir una universidad para ser
considerada formalmente católica a
los efectos de la legislación
eclesiástica (cfr. art. 3). Se distinguen
tres categorías: las universidades
erigidas o aprobadas por la Jerarquía
eclesiástica (Santa Sede, Conferencia
Episcopal u otra Asamblea de la
Jerarquía católica, o bien el Obispo
diocesano); las erigidas por un
instituto religioso o por otras persona
jurídica pública, con el
consentimiento del Obispo
diocesano; y las erigidas por otras
personas eclesiásticas o laicas, con el
consentimiento de la competente
Autoridad eclesiástica, según las
condiciones que se acuerden entre
las partes. En una línea similar se
coloca el can. 642 del CCEO, el cual
aporta un concepto canónico mucho
más restringido: se consideran
universidades católicas únicamente
las erigidas o aprobadas ya sea por la
autoridad administrativa superior de
una Iglesia sui iuris, habiendo



consultado previamente a la Sede
Apostólica, o bien por la misma Sede
Apostólica. Queda claro entonces que
finalmente se ha optado por un
concepto canónico formal de
universidad católica —análogo al de
escuela católica—, que deja fuera de
esta normativa aquellas iniciativas
educativas verdaderamente católicas
en las que no hay intervención oficial
con la Jerarquía eclesiástica, y por
tanto, un vínculo formal con la
Iglesia en cuanto institución. Por lo
demás, como se afirma en la Relatio
de 1981, la mens del CIC es que puede
cualquiera erigir una universidad
verdaderamente católica en la Iglesia
(cfr. "Communicationes" 15 [1983], p.
103), y no me parece que no debe
estimarse que exista obligación
canónica alguna en el sentido de que
todas las iniciativas universitarias
promovidas por los fieles tengan que
convertirse en universidades
católicas a efectos del art. 3 de la
Const. ap. Ex corde Ecclesiæ. Se



confirma así la distinción, propuesta
por la doctrina, entre universidad
católica en sentido material y en
sentido formal (así se pronuncia J.
HERVADA, Sobre el estatuto de las
Universidades católicas y
eclesiásticas, en AA.VV., "Raccolta di
scritti in onore di Pio Fedele", vol. I, a
cargo de G. Barberini, Perugia 1984,
pp. 507-511).

[8] El iter de este canon fue muy
laborioso: cfr. "Communicationes" 20
(1988) 223 ss. y sobre todo el texto
del Schema Codicis Iuris Canonici
(1980), can.753 (comparándolo con el
del Schema canonum libri III de
Ecclesiæ munere docendi [1977], can.
50 § 1). Finalmente se estimó que la
sustancia de la educación católica
debía prevalecer sobre cualquier
otra consideración acerca de la
organización de las escuelas (se
eliminó por eso la mención de la
escuela católica en sentido propio).
Por lo demás, en los can. 1372-1374



del Código anterior estaba presente
el mismo planteamiento sustancial —
y no formal— de la cuestión.

[9] También en el CIC-17 el canon
paralelo 1379 § 1, en relación con el
can. 1373, manifestaba con idéntica
claridad la índole subsidiaria de la
intervención de la autoridad
diocesana.

[10] Cfr. también el canon paralelo, el
1379 del CIC-17, que hablaba de 
Universitates doctrina sensuque
catholico imbutæ. [11] Cfr. las
enseñanzas de la encíclica Divini
illius Magistri de Pío XI, 31 de
diciembre de 1929 (en AAS 22 [1930]
55 ss.), a propósito de la relación de
todas las disciplinas y aspectos de la
educación con la fe y las costumbres.
Sobre este punto, cfr. además,
CONGREGACIÓN PARA LA
EDUCACIÓN CATÓLICA, Dimensione
religiosa dell'educazione nella scuola



cattolica, 7-IV— 1988, en
"Seminarium" 39 (1988) 163-211.

[12] De este derecho son en realidad
titulares todos los fieles, aunque el
ejercicio lo tengan condicionado —a
veces fuertemente— por el estado
eclesial (de clérigo o de religioso).

[13] En adelante se citará con la sigla
GE.

[14] No se quiso dirimir la discusión
del tema: después de haber descrito
la sustancia del espíritu católico de
una comunidad escolar, la GE, n. 9a,
dice: «Aunque la escuela católica
pueda adoptar distintas formas
según las circunstancias locales,
todas las escuelas que dependen de
algún modo de la Iglesia han de
conformarse a esta imagen de la
escuela católica (...)». Sobre esta
cuestión, cfr. G. Baldanza, Appunti
sulla storia della Dichiarazione
"Gravissimum Educationis": il
concetto di Educazione e di Scuola



Cattolica, en "Seminarium" 37 (1985)
13-54. Por otra parte, el n. 10a se
refiere a una presencia veluti publica,
stabilis atque universalis del
pensamiento cristiano en la cultura a
través de las universidades católicas,
y es claro que con esa matizada
alusión a la dimensión pública no se
pretende resolver ninguna cuestión
jurídica, sino sólo indicar una
relevancia social de hecho.

[15] Cfr. n. 2, el cual a su vez
presupone el n. 1, dedicado a la
educación en general.

[16] Cfr. n. 3.

[17] Sobre las escuelas, cfr. nn. 5-9;
sobre las universidades, cfr. n. 10.

[18] Cfr. J. HENDRICKS, Schola
catholica, Ecclesia, Civilis Societas, en
"Periodica" 76 (1987) 301-303, el cual
muestra muy oportunamente la
necesidad de interpretar la doctrina
de GE a la luz de otros pasajes



relevantes del Concilio sobre el
apostolado de los laicos —
especialmente AA, n. 24—.

[19] Los principales vienen
oportunamente citados en la
exposición de A. DEL PORTILLO
sobre Los laicos y las Universidades
de inspiración católica (en "Fieles y
laicos en la Iglesia", Pamplona 1991,
3ª ed., pp. 244-248).

[20] Cfr. Const. dogm. Lumen gentium
(en adelante LG), n. 36; Const. past. 
Gaudium et spes (en adelante GS), n.
76; AA, n. 7.

[21] Muestra esta analogía el texto,
ya citado, de GE, n. 4.

[22] Así lo hace notar S. BERLINGÓ, 
La libertà della scuola confessionale,
en AA.VV., "Studi di diritto
ecclesiastico in tema di
insegnamento", a cargo de S.
GHERRO, Padova 1987, p. 45: «La
específica connotación confesional



que posea una escuela no es apta de
suyo para evitar que se extienda a
ella el fundamento de derecho
constitucional común en que se
apoya la libertad de los institutos
homólogos de instrucción no
confesional». De esto derivan
muchas consecuencias relevantes
desde el punto de vista de las ayudas
de la sociedad civil a las escuelas y
universidades de inspiración
católica. No hacen falta privilegios,
sino la normal justicia distributiva en
el campo escolar.

[23] El derecho eclesiástico de los
Estados no podrá dejar de reconocer
también esta diversidad: cuando está
directamente comprometida la
Iglesia en cuanto tal, nos
encontramos frente a un sujeto
dotado de su propio ordenamiento
jurídico de carácter universal, cuya
autonomía ha sido reconocida
clásicamente mediante el concepto
de soberanía. No es pertinente ahora



tratar sobre la relación entre derecho
civil y derecho canónico en esta
materia. Me limitaré a indicar que
entonces surge la cuestión relativa a
las relaciones institucionales entre la
Iglesia y la comunidad política,
cuestión que no tiene sentido
tratándose de escuelas promovidas
por los católicos en cuanto
ciudadanos.

[24] El criterio de la creación
también es importante, pero lo que
en último término determina la
naturaleza canónica de la institución
es la existencia o no de un nexo
actual con la Iglesia en cuanto
institución.

[25] Esta participación de los padres
en todas las escuelas —también en
las formalmente católicas— la hace
resaltar F. RETAMAL, La misión
educadora de la Iglesia, en
"Seminarium" 33 (1983) pp. 563 ss.
Cfr. también F. MORRISEY, The Rights



of Parents in the Education of their
Children (can. 796-806), en "Studia
canonica" 23 (1989) pp. 429-444.

Por otra parte, deben subrayarse en
este campo los derechos de la familia
como sociedad natural (y también su
participación en la vida de la Iglesia):
cfr. la Carta de los derechos de la
familia, presentada por la Santa Sede
el 24 de noviembre de 1983, en 
Enchiridion Vaticanum, Bologna 1987,
vol. 9, 538-552.

[26] Los no católicos pueden
participar en las iniciativas
educativas esencialmente católicas.
Es otra consecuencia del hecho de
que esta realidad pertenezca a la
esfera de lo temporal. Sin embargo —
y ésta es la razón por la que sólo
menciono a los fieles en el texto— la
natural conditio sine qua non para la
subsistencia de la identidad católica
es la activa presencia de los fieles
que vivifica sobrenaturalmente tales



comunidades educativas. Su
proporción es una cuestión de hecho,
sobre la cual no pueden establecerse
reglas a priori.

[27] Carta, 2-X-1939, n. 22.

[28] Ibid.

[29] Por lo demás, esta misma
argumentación relativa a las
funciones de los docentes es también
aplicable, si bien de modo
secundario, a las escuelas inferiores
y medias, es decir, a las que están
esencialmente dirigidas a una
función de ayuda a los padres.

[30] De hecho puede utilizarse, por
ejemplo, la vía de las asociaciones
privadas de los fieles —tengan o no
personalidad canónica privada—
(cfr. can. 298 § 1 y 217, que enuncian
entre los posibles fines de las
asociaciones canónicas de fieles la
animación cristiana de lo temporal).
También son posibles fórmulas como



las de las asociaciones públicas con
mandato a las que se refiere el
decreto AA, n. 24c, en las cuales el
carácter público de la institución no
impide la índole sustancialmente
privada de la actividad que se
desarrolla. En esta última hipótesis
existe ciertamente un fenómeno
mixto de presencia de la Iglesia en
cuanto institución y de los fieles a
título propio en la educación, pero en
ella prevalecen, a mi juicio, la
presencia y la consiguiente
responsabilidad de los fieles
asociados, con amplios ámbitos de
autonomía eclesial. Por otra parte,
para que la organización respectiva
sea una realidad jurídico-canónica
puede bastar el consentimiento o el
reconocimiento de la autoridad
eclesiástica (como por ejemplo está
previsto por el can. 805 §1 y por el
artículo 3 de la Const. apost. Ex corde
Ecclesiæ). En tal caso la institución —
en virtud de un acuerdo entre sus
responsables y la Jerarquía



eclesiástica— entra en el ámbito de
la legislación eclesiástica sobre las
escuelas o universidades católicas en
sentido formal.

[31] En la doctrina eclesiástica
italiana, cfr. F. SANTONI, Le
organizzazioni di tendenza e i
rapporti di lavoro, Milán 1983; M.G.
MATTAROLO, Il rapporto di lavoro
subordinato nelle organizzazioni di
tendenza, Padova 1983; y G. LO
CASTRO, Relazione (sobre el tema de
las relaciones del trabajo en las
organizaciones de tendencia), en AA.
VV., "Rapporti di lavoro e fattore
religioso", Nápoles 1988, pp. 47-72.
Cfr. también JORGE OTADUY, La
extinción del contrato de trabajo por
razones ideológicas en los centros
docentes privados, Pamplona 1985.

[32] Esta secularidad constitutiva
suscita siempre la cuestión del
reconocimiento civil de dichas
escuelas y universidades, y no sólo a



los efectos inherentes al
reconocimiento de cualquier ente
eclesiástico, sino también por
múltiples exigencias de
funcionamiento interno que se
derivan de la competencia de la
autoridad pública secular en este
ámbito —compatibles con la
naturaleza eclesial o eclesiástica de
estas instituciones educativas con su
consiguiente autonomía—.

[33] Cfr. LG, n. 36d y GS, n. 76a.

[34] A este motivo de eficacia alude
LG, n. 36d.

[35] Cfr. Comisión Episcopal para el
Apostolado de los laicos, de la CEI,
Nota pastoral Criteri di ecclesialità dei
gruppi, movimenti, associazioni, 22-
V-1981, en "Enchiridion CEI", Bologna
1986, vol. 3, 597. Aunque este
documento sea anterior al nuevo CIC,
las consideraciones que contiene
sobre esta cuestión permanecen
plenamente vigentes, ya que se



adecúan al reconocimiento conciliar
—y también codicial (cfr. can. 227)—
del derecho de libertad de los fieles
en lo temporal. La nota pastoral
describe tales asociaciones en los
siguientes términos: «son aquéllas
cuyos miembros, interpretando las
distintas situaciones culturales,
profesionales, sociales, políticas, a la
luz de los principios cristianos, e
interviniendo en ellas para hacerlas
crecer con propósitos de auténtico y
pleno humanismo, se comprometen
exclusivamente a sí mismos en su
propia acción, actuando siempre y
solamente bajo la responsabilidad
propia, personal y colectiva. Se trata
de realidades asociativas que,
aunque revisten una gran
importancia como instrumentos
concretos de una eficaz acción de los
cristianos en el mundo, no presentan
sin embargo una específica
consistencia eclesial; entre otras
cosas, pueden adherir a ellas o
prestarles ayuda personas que



comparten su ideal y sus programas,
aunque no hagan suyo un
determinado compromiso personal
de fe y de vida eclesial». Y en una
nota se añade: «Si bien se mira, se
trata de organismos "civiles" más que
"eclesiales" (...). En estos organismos
se manifiesta más bien el derecho de
libre asociación para finalidades que
no se opongan a los valores
fundamentales, derecho que es
propio de la persona humana en
cuanto tal y reconocido de ordinario
como derecho constitucionalmente
garantizado en los Estados
verdaderamente democráticos». Por
lo que se refiere a la relación con la
autoridad eclesiástica, se precisa: «La
autoridad pastoral de la Iglesia, en
consecuencia, no asume una
responsabilidad directa con respecto
a ellas». Y se recuerda que la
Jerarquía puede, y en ocasiones debe,
tomar posiciones en relación a estas
realidades, citando muy



oportunamente el último párrafo de
AA, n. 24.

[36] Por ejemplo la Asociación FAES
(Famiglia e Società) —cuya
inspiración ideal se remite «a la
tradición cristiana, tal como se
encuentra en la vida y en el buen
sentido de tantas familias, y a
algunas líneas características del
ejemplo y de la enseñanza del Beato
J. Escrivá»— trabaja en este sector en
Italia a través de cooperativas de
gestión escolar, mediante organismos
jurídicos de carácter cooperativo de
índole netamente secular (la cita está
tomada de A. CIRILLO, voz FAES, en
"Enciclopedia Pedagogica", Brescia
1989, vol. 3, col. 4727; en la voz
completa se encontrará —col.
4726-4732— una información básica
bastante completa, con bibliografía).
Las fórmulas legales dependerán de
la legislación de cada país y de lo que
se considere en cada caso más
conveniente.



[37] Por su claridad permítaseme
una cita un tanto larga de la
descripción de estas iniciativas hecha
por G. DALLA TORRE: «son las
constituidas y gestionadas por los
particulares (sean personas físicas o
personas jurídicas, entes con base
asociativa o fundacional constituidos
sólo civilmente, etc.), los cuales
diseñan un proyecto educativo
conforme a los principios católicos,
pero que por una elección explícita
no pretenden calificarse
formalmente como "escuelas
católicas", ni tienen en consecuencia
el correspondiente reconocimiento
de la competente autoridad
eclesiástica (cfr. a este propósito lo
dispuesto en el juego de los párrafos
1 y 3 del can. 803; cfr. también el can.
216). Estas últimas parecen constituir
explicitaciones, en el campo concreto
de la experiencia, de la enseñanza
conciliar sobre la doble vía —oficial
o jerárquica, o bien, personal y
privada— que ha de recorrerse



según el distinto modo de
relacionarse la Iglesia con lo
temporal. En razón de su calificación
formal, que tiende a no involucrar a
la Iglesia en actividades escolares
que procuran sin embargo una
educación católica, estas escuelas no
están sujetas obviamente a las
específicas disposiciones canónicas
dictadas para las escuelas católicas,
tanto a nivel universal como
particular, y caen de lleno en la
disciplina estatal. Eso no quiere decir
naturalmente que los fieles —de los
cuales esas iniciativas constituyen
expresiones tangibles— no estén
sujetos, también específicamente en
el campo de la actividad educativa y
de instrucción, a los vínculos
comunes de obediencia hacia lo que
los pastores declaran como maestros
de la fe o disponen como cabeza de la
Iglesia (cfr. can. 212, § 1)» (Scuola e
"question scolaire". Sondaggi nella
nuova codificazione canonica, en AA.
VV., "Studi in memoria di Mario



Condorelli", vol. I, Milano 1988, pp.
441 ss.). Cfr. también D. Le Tourneau,
La prédication de la parole de Dieu et
la participation des laïcs au "munus
docendi": fondements conciliaires et
codification, en "Ius Ecclesiæ" 2
(1990) 121.

[38] Carta, 2-X-1939, n. 23.

[39] Así por ejemplo en el FAES se ha
previsto de este modo: «La Carta de
los principios educativos formulada
en 1977 ha sido acogida en el
contrato y en el reglamento del
personal y ha sido hecha
formalmente propia por las distintas
cooperativas de los padres de cada
escuela como garantía de la finalidad
ideal que configura el FAES como
uno de esos entes particulares que la
doctrina y la jurisprudencia definen
como "Organizaciones de
tendencia"» (ibid., cit.).

[40] Sobre este reconocimiento en
relación a las universidades, A. DEL



PORTILLO ha escrito: «parece muy
oportuno que se proclame con toda
claridad la posibilidad y la
conveniencia de que los laicos creen,
bajo su responsabilidad,
Universidades y otros centros de
enseñanza superior dedicados al
cultivo de ciencias profanas según
una concepción católica de la
cultura» (Fieles y laicos en la Iglesia,
cit., p. 247). Este reconocimiento es
distinto del que hace que una
iniciativa se transforme en
oficialmente católica.

[41] Cfr. A. DE FUENMAYOR, El juicio
de la Iglesia sobre materias
temporales, en "Ius Canonicum" 12
(1972) 106-121.

[42] En esto la diferencia es neta
respecto a la ya mencionada
posibilidad de creación de
asociaciones públicas de fieles con
fines educativos.



[43] En esta línea se sitúa la
responsabilidad que asume la
Prelatura del Opus Dei respecto a
determinadas iniciativas con fines
educativos, asistenciales, etc., que
promueve institucionalmente. Los
Estatutos de esta estructura pastoral
de la Iglesia declaran que la
responsabilidad no se refiere nunca
a los aspectos técnicos o económicos
de las iniciativas, sino sólo a la
vivificación cristiana mediante los
oportunos medios de orientación y
formación doctrinal y espiritual, así
como a través de la adecuada
asistencia pastoral. Se prevé también
la posibilidad de una simple
asistencia espiritual respecto a las
iniciativas promovidas por los
miembros de la Prelatura con otras
personas (cfr. nn. 121-123 de los
Estatutos, en A. DE FUENMAYOR —
V.GÓMEZ-IGLESIAS — J.L. ILLANES, 
El itinerario jurídico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma,
Pamplona 1989, p. 646).



Esto representa una opción
plenamente legítima y muy
congruente con la eclesiología
conciliar. Sin embargo, el Fundador
del Opus Dei nunca la ha presentado
como si fuese la única posible en la
Iglesia. Después de haberse referido
al derecho de la Iglesia y de las
Órdenes y Congregaciones religiosas
de instituir centros de instrucción,
precisando que no es un privilegio
sino una carga, añadía: «El Concilio
no ha pretendido declarar superadas
las instituciones docentes
confesionales; ha querido sólo hacer
ver que hay otra forma —incluso
más necesaria y universal, vivida
desde hace tantos años por los socios
[ahora, con la definitiva
configuración jurídica de naturaleza
no asociativa, fieles] del Opus Dei—
de presencia cristiana en la
enseñanza: la libre iniciativa de los
ciudadanos católicos que tienen por
profesión las tareas educativas,
dentro y fuera de los centros



promovidos por el Estado. Es una
muestra más de la plena conciencia
que la Iglesia tiene, en estos tiempos,
de la fecundidad del apostolado de
los laicos» (Conversaciones con Mons.
Escrivá de Balaguer, n. 81).

[44] J. HERVADA, Elementos de
Derecho Constitucional Canónico,
Pamplona 1987, p. 207.

[45] J. HERVADA, Elementos para una
teoría fundamental de la relación
Iglesia-mundo, en "Vetera et Nova.
Cuestiones de Derecho Canónico y
Afines", vol. II, Pamplona 1991, p.
1136.

[46] Sobre las escuelas de los
religiosos, en términos que alientan
mucho su misión, cfr. el can. 801.

[47] Sobre este punto, cfr. A. DEL
PORTILLO, Fieles y laicos en la
Iglesia, cit., pp. 75-77; A. DE
FUENMAYOR, El convenio entre la
Santa Sede y España sobre



Universidades de estudios civiles,
Pamplona 1966, pp. 23 ss; J. L.
GUTIÉRREZ, I diritti dei
"christifideles" e il principio di
sussidiarietà, en "Estudios sobre la
organización jerárquica de la
Iglesia", Pamplona 1987, pp. 67-82.

[48] El can. 802 constituye una
confirmación eficaz de esta índole
subsidiaria de la acción de la
Jerarquía en este terreno, tanto
porque condiciona la intervención
del Obispo diocesano a la
inexistencia de escuelas
impregnadas de espíritu cristiano,
como porque describe la
intervención como «procurar su
creación».

[49] Nótese que aquí el adverbio se
refiere a la misma institución
educativa —en cuanto que trasciende
a los propios miembros— y no alude
en cambio a la dimensión
institucional de la Iglesia. Este



equívoco en torno a la voz
«institucional» es bastante frecuente.
Cuando por ejemplo la Const. ap. Ex
corde Ecclesiæ, art. 2 § 2 habla de un
«compromiso institucional» asumido
por los responsables de una
universidad, el adjetivo institucional
puede, o bien significar la misma
institución universitaria —en este
sentido toda universidad reapse
catholica tiene ese empeño
institucional—, o bien referirse al
nexo con la Iglesia en cuanto
institución, que solamente poseen las
universidades formalmente católicas
a que hace referencia el art. 3 de la
misma Const. apostólica.

[50] Por ejemplo, sería del todo
inadecuado pretender imponer
determinados maestros de religión
en los centros no dependientes de la
Iglesia como institución (también por
este motivo en el can. 805 se hacen
cuidadosamente las distinciones
entre nombrar o aprobar los



profesores, y removerlos o exigir que
sean removidos).

[51] Conviene notar a este propósito
que se debe distinguir claramente
entre los can. 804 y 805 —que se
refieren a la educación religiosa
católica en cualquier escuela— y el
can. 806 —exclusivamente referido a
las escuelas católicas en sentido
codicial—. El sentido técnico-formal
del can. 803 § 1 implica siempre —
precisamente en virtud de la norma
del can. 806— una vinculación
jurisdiccional con la Iglesia; no
tendría sentido un reconocimiento
oficial como escuela católica si no
comportase los efectos del can. 806.
Como hace notar M. Condorelli como
buen jurista —aunque su postura de
fondo en la materia sea favorable a
una defensa de la libertad religiosa
en la Iglesia que no me parece
compatible con la identidad
confesional de la Iglesia—, los
preceptos de los can. 804, 805, 827 §



2, etc., no resultan directamente
aplicables a las escuelas no sujetas a
la jurisdicción eclesiástica (entre las
cuales están las dependientes de la
autonomía privada de los fieles) (cfr. 
Educazione, cultura e libertà nel
nuovo "Codex Iuris Canonici", en "Il
Diritto Ecclesiastico" 94 [1983], I, p.
73 s.) Pero —añado yo— tales
disposiciones son aplicables a través
de la libre actividad de los fieles.

En el ámbito de las universidades
católicas, los preceptos del CIC —
sobre todo el can. 810 §1— se
presentan como una invitación a que
los responsables organicen el
nombramiento y la remoción de los
docentes de modo congruente con la
identidad católica. Pero la
operatividad jurídica de estas
normas dependerá de los estatutos
de la universidad, los cuales pueden
contemplar una participación de
gobierno de la autoridad eclesiástica
—como deberá suceder en el caso de



las universidades dependientes de la
Iglesia en cuanto institución— o bien
prescindir de tal participación,
dejando así la aplicación del can. 810
§1 exclusivamente a la
responsabilidad de los fieles y de las
otras personas que posean los
poderes jurídicos del caso. La
reciente Const. ap. Ex corde Ecclesiæ
ha contribuido a aclarar la
normativa codicial, en la medida en
que ha determinado qué
universidades deben considerarse
oficialmente católicas, estableciendo
para ellas diversas exigencias de
derecho universal (cfr.
especialmente art. 2 § 3 y art. 5) que
el derecho particular debe
desarrollar (cfr. art 1 § 1). En las
universidades no formalmente
católicas, la exigencia de tutelar
jurídicamente la identidad católica
de la respectiva institución se dirige
personalmente a los fieles afectados,
de modo que sean ellos —los
responsables— quienes pongan en



práctica los mecanismos necesarios
para que las universidades puedan
funcionar como efectivamente
católicas. No se pueden mezclar estas
dos categorías: por ejemplo,
pensando que sea posible una
intervención jurídica de la Jerarquía
en la vida interna de las
universidades de inspiración
cristiana constituidas sólo
civilmente; o por el contrario, que no
sea posible una intervención similar
cuando existe una relación directa o
indirecta de índole jurisdiccional
entre la universidad y la autoridad
eclesiástica. Vista la cuestión desde el
punto de vista de los promotores, los
fieles que actúen como ciudadanos
no pueden pretender involucrar a la
Iglesia como institución en sus
iniciativas (de no ser obviamente que
ella acepte y asuma la iniciativa); y
los directivos y profesores de una
iniciativa formalmente católica no
pueden pretender que su autonomía
operativa —que indudablemente



existe, porque nunca se puede
prescindir de los márgenes naturales
de iniciativa de las personas
directamente implicadas— lleve
consigo una falta de reconocimiento
del vínculo también de gobierno con
las autoridades eclesiásticas
competentes.

[52] Cfr. can. 813; Const. apost. Ex
corde Ecclesiæ, art. 6.

Carlos José Errazuri

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/las-iniciativas-
apostolicas-de-los-fieles-en-el-ambito-

de-la-educacion/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/las-iniciativas-apostolicas-de-los-fieles-en-el-ambito-de-la-educacion/
https://opusdei.org/es-es/article/las-iniciativas-apostolicas-de-los-fieles-en-el-ambito-de-la-educacion/
https://opusdei.org/es-es/article/las-iniciativas-apostolicas-de-los-fieles-en-el-ambito-de-la-educacion/
https://opusdei.org/es-es/article/las-iniciativas-apostolicas-de-los-fieles-en-el-ambito-de-la-educacion/

	Las iniciativas apostólicas de los fieles en el ámbito de la educación

