opusdei.org

Las iniciativas
apostolicas de los
fieles en el ambito
de la educacion
Estudio de Carlos José Errazuri,
de la Facultad de Derecho
Canonico de la Universidad
Pontificia de la Santa Cruz,

publicado en "Romana" n° 11
(1990).

27/05/2015

Aspectos canonicos



En estas paginas pretendo afrontar
en perspectiva candnica las
cuestiones relativas al apostolado de
los fieles en el campo de la
educacion. Trataré de las iniciativas
educativas promovidas por los fieles,
como fruto de su personal
responsabilidad, en un sector vital
para la conformacion cristiana de la
sociedad. Para comenzar este
analisis, me parece oportuno una
referencia a las fuentes,
principalmente al nuevo Codigo de
Derecho Canodnico[1], interpretado a
la luz de los documentos del Concilio
Vaticano II que constituyen su
inmediato y principal fundamento
magisterial. El examen de estas
fuentes y de otras referentes a la
materia[2] serd objeto de los dos
primeros apartados del presente
trabajo. Sobre estas bases se
expondra después, en el tercer y
ultimo apartado, un intento de
sistematizacion de la materia.



1. Las iniciativas educativas de los
fieles en el Codigo de Derecho
Canonico

En una cuestion como la presente no
podemos quedarnos satisfechos con
la simple exégesis de cada precepto
codicial o versiculo conciliar, pues en
vano se buscara un texto en el que
confluyan todos los elementos en
juego, y en el que se formule
expresamente el derecho de los fieles
a promover iniciativas escolares
inspiradas en la fe cristiana. En una
aproximacion global y sistematica al
Codigo y a los documentos del
Vaticano II resulta facil, en cambio,
encontrar los fundamentos de este
derecho. En este apartado expondré
las principales bases codiciales. En el
siguiente intentaré una
profundizacion de ellos a la luz del
Concilio.

El titulo del CIC sobre la educacion
catolica se abre con el siguiente



enunciado: «L.os padres, asi como
aquellos que hacen sus veces, estan
obligados y tienen el derecho de
educar a la prole; los padres catolicos
tienen también el deber y el derecho
de escoger los medios y las
instituciones a través de las que,
segun las circunstancias del lugar,
puedan proveer mejor a la educacion
catdlica de los hijos» (can. 793 § 1). El
texto distingue el nivel natural —
relativo a todos los padres—y el
sobrenatural —propio de los padres
cristianos—, mostrando asi la
continuidad y la armonia entre las
situaciones juridicas de ambos
niveles. En la segunda frase se
declara el derecho-deber de educar
cristianamente a la prole —
formalizado de modo mas amplio
por otros canones (cfr. can. 226 § 2,
in fine; 774 § 2; y 1136)— desde un
punto de vista particular: el de la
eleccion de los medios e instituciones
a través de los que se debe proveer a
la educacion catolica de los hijos. La



estrecha relacion del medio principal
para la educacion de los hijos —la
escuela— con la funcion de los
padres, en relacion a la cual aquélla
tiene naturaleza auxiliar, se
evidencia muy bien en el canon 796 §
1: «Entre los medios para realizar la
educacion, los fieles tengan en
mucho las escuelas, que constituyen
una ayuda primordial para los
padres en el cumplimiento de su
deber de educar»[3].

Debe sin embargo ampliarse la
perspectiva, considerando, por una
parte, que también aquellos fieles
que no son padres ni hacen sus veces
tienen derecho a participar en la
labor educativa, incluidos los
aspectos que se refieren a la
transmision del Evangelio; y, por otra
parte, que la educacion no termina
con la escuela —entendida en el
nuevo CIC solamente como la escuela
inferior y media—, sino que
comprende también el nivel



universitario o, de modo mas
general, superior (cfr. can. 814)[4].
Por tanto, la posicion juridica del fiel
respecto a la educacion cristiana
puede ser concebida de manera mas
general, como participacion en la
mision educativa de la Iglesia, a lo
que hace referencia el can. 794 § 1:
«De modo singular, el deber y
derecho de educar compete a la
Iglesia, a quien Dios ha confiado la
mision de ayudar a los hombres para
que puedan llegar a la plenitud de la
vida cristiana». Respecto a este texto
debe sin embargo evitarse toda
interpretacion reductiva que siga
identificando en este sector a la
Iglesia con su dimension
institucional, y que considere a los
fieles como mera longa manus de la
Jerarquia. En realidad, la
participacion de los fieles en la
mision educativa de la Iglesia se
configura como una funciéon suya
propia, que se apoya sobre la funcion
y el derecho natural a educar que les



corresponde. Una vez mas nos
encontramos con la continuidad
entre el orden natural y el
sobrenatural.

Desde el punto de vista de las
instituciones, el CIC reconoce la
existencia de iniciativas que, siendo
realmente catolicas (reapse catholica
es la expresion utilizada tanto en el
ambito de las escuelas —cfr. can. 803
§ 3— como en el de las universidades
—cfr. can. 808—), no pueden usar el
nombre de «catélica», si no es con el
consentimiento de la autoridad
eclesiastica[5]. Estas escuelas o
universidades efectivamente
catdlicas comprenden obviamente
las nacidas de la autonoma actividad
de los fieles: mas aun, son estas
ultimas las que se contemplan
primariamente en esos canones, ya
que de por sino plantea ningun
problema el hecho de que las
iniciativas educativas de la Iglesia en
cuanto institucion utilicen por regla



general la denominacion de
«catolica».[6] Otras disposiciones
presuponen con mucha claridad que
no puede identificarse escuela o
universidad oficialmente catolica —
relacionada con la dimension
institucional de la Iglesia[7]- con
escuela o universidad cuya
inspiracion sea verdaderamente
catolica. A la luz de esa distincion
deben ser leidos, por ejemplo, los
siguientes preceptos, en los que se
evita la expresion «escuela catolica»:
«Los padres han de confiar sus hijos
a aquellas escuelas en las que se
imparta educacion catdlica (...)» (can.
798)[8]; «Si no existen escuelas en las
que se imparta una educacion
imbuida del espiritu cristiano,
corresponde al Obispo diocesano
procurar su creacion.» (can. 802 § 1)
[9]. Por otra parte, el can. 809, acerca
de la solicitud de la Conferencia
Episcopal para que existan en su
territorio centros de estudios
superiores verdaderamente



catdlicos, prescinde con toda
intencion del empleo de la categoria
de «universidad catolica», y prefiere
una descripcion sustancial de su
intrinseca identidad catolica[10]. Y,
fuera de los casos ya excepcionales
en los que las escuelas y
universidades publicas —del Estado
o0 de otras instituciones seculares
publicas— tengan dicha identidad
catdlica, ¢de donde van a proceder
estas entidades educativas
verdaderamente relacionadas con la
fe —aparte las iniciativas de la
misma Iglesia en cuanto institucion
— sino de la iniciativa privada de los
fieles?

En la normativa del CIC sobre los
deberes de los fieles y de los laicos se
encuentran las bases juridicas
eclesiales de estas iniciativas. Pienso
que el precepto mads relevante a estos
efectos es el can. 216, segun el cual:
«Todos los fieles, puesto que
participan en la mision de la Iglesia,



tienen derecho a promover y
sostener la accion apostolica también
con sus propias iniciativas, cada uno
segun su estado y condicidn; pero
ninguna iniciativa se atribuya el
nombre de catolica sin contar con el
consentimiento de la autoridad
eclesidstica competente.» La
educacion cristiana constituye sin
duda una actividad apostdlica, y por
lo tanto las iniciativas apostolicas
educativas deben incluirse en la
anterior formulacion, que, bajo este
aspecto, guarda relacion con el
derecho fundamental de anunciar el
Evangelio, proclamado por el can.
211. Pero la educacion cristiana
integral no comprende solo la
educacion religiosa y moral en
sentido estricto, sino que incluye la
formacion humana integral[11], que
no por eso cambia su propia indole
de actividad situada —también
juridicamente— en el ambito
tradicionalmente denominado
secular o temporal. Por tanto, resulta



también pertinente el respectivo
derecho de libertad en lo temporal al
que se refiere el can. 227: «Los fieles
laicos tienen derecho[12] a que se les
reconozca en los asuntos terrenos
aquella libertad que compete a todos
los ciudadanos; sin embargo, al usar
de esa libertad, han de cuidar de que
sus acciones estén inspiradas por el
espiritu evangélico, y han de prestar
atencion a la doctrina propuesta por
el magisterio de la Iglesia, evitando a
la vez presentar como doctrina de la
Iglesia su propio criterio, en materias
opinables.» Este derecho debe ser
respetado por todos en la Iglesia,
incluida obviamente la autoridad
eclesiastica. Desde esta perspectiva,
el reconocimiento de la autonomia
eclesial de las empresas educativas
promovidas por los mismos fieles
lleva también consigo un
reconocimiento de la libertad en lo
temporal propia de los fieles
implicados en ellas.



2. Las iniciativas educativas
privadas de los fieles a la luz de la
doctrina del Concilio Vaticano II

La disciplina del libro IIT del CIC en el
campo educativo esta especialmente
inspirada —como es obvio— en la
declaracion Gravissimum educationis
del Concilio Vaticano II, dedicada
precisamente a la educacion
cristiana[13]. Asi como de este texto
conciliar y de la historia de su
redaccion no parece posible extraer
muchas conclusiones sobre el
estatuto juridico-canodnico de las
escuelas y de las universidades
catolicas[14], tampoco es posible
encontrar en €l indicaciones
inmediatas de indole juridico-
canodnica respecto a la cuestion que
nos ocupa. Sin embargo, existen
varios elementos de relieve que
pueden arrojar luz sobre el tema.
Proceden del planteamiento global
del documento, que no se organiza
en torno a las instituciones



educativas oficialmente catdlicas,
sino en torno a la educacion
cristiana[15] y al papel de los
diversos responsables de la
educacion —padres, sociedad e
Iglesia—[16]. Por otra parte, antes de
exponer la doctrina sobre las
escuelas y sobre las universidades
catolicas, la Gravissimum Educationis
trata de la doctrina de la Iglesia,
respectivamente, sobre las escuelas y
sobre las universidades en
general[17]. De modo que la
actividad de los catdlicos en el campo
de la educacion se contempla en toda
su amplitud y en sus diversas
modalidades, sin reducirla al ambito
de las entidades oficialmente
catolicas.

Por otro lado, en el n. 4 del mismo
documento, que introduce el
apartado sobre las escuelas y las
universidades, el Concilio expone
una distincidon que me parece
importante para hacerse cargo del



problema en su totalidad. Entre los
multiples medios aptos para educar,
se distinguen primero aquellos que
la Gravissimum educationis considera
como «propios» de la Iglesia, de los
cuales sdlo se menciona el ejemplo
prioritario de la catequesis. Y luego
se afiade: «La Iglesia valora también
y procura impregnar con su espiritu
y elevar los otros medios, que
pertenecen al patrimonio comun de
los hombres y que son
particularmente adecuados para el
perfeccionamiento moral y para la
formacion humana, como son los
instrumentos de comunicacion
social, las multiples sociedades de
caracter cultural y deportivo, las
asociaciones juveniles y en primer
lugar las escuelas». El Concilio
declara por lo tanto que las escuelas
en cuanto tales son medios
educativos que pertenecen al
patrimonio comun de los hombres.
Su relacion sustancial con los
derechos naturales de la persona, asi



como con el derecho de libertad del
cristiano en el ambito temporal,
constituye una légica consecuencia
juridica de la concepcion precedente.

Sin embargo, la doctrina de esta
declaracion debe ser iluminada por
otros pasajes conciliares, que
resultan mas explicitos en materia de
accion apostolica de los fieles. Este
método de reciproca interconexion
entre los documentos magisteriales,
siempre necesario dada la unidad
esencial del Magisterio, aparece
particularmente eficaz cuando se
trata del ultimo Concilio ecumeénico,
cuyo mensaje goza de una peculiar
coherencia de fondo. No es del caso
analizar ahora su rica doctrina
eclesiologica —contenida sobre todo
en la constitucion dogmatica Lumen
gentium y desarrollada por lo que se
refiere al apostolado de los laicos en
el decreto Apostolicam actuositatem
—, acerca de la participacion de
todos los fieles por razén del



bautismo en la mision salvifica de
Cristo y de la Iglesia —en que se
funda su derecho fundamental a
difundir la Palabra de Dios—.

En este momento solamente querria
insistir en la importancia de la
doctrina de Apostolicam
actuositatem, n. 24 en el ambito de
las iniciativas apostolicas de los fieles
en el sector educativo[18]. Se debe
tener presente la variedad de
relaciones posibles de las iniciativas
apostolicas de los laicos con la
Jerarquia, como aparece en los
sucesivos parrafos de aquel numero.
Prestaremos particular atencion a lo
que se dice en el ultimo parrafo
acerca de «las obras e instituciones
de orden temporal». En lo que a ellas
se refiere, «la funcion de la Jerarquia
eclesiastica es ensefiar e interpretar
auténticamente los principios
morales que deben observarse en las
cosas temporales; tiene también el
derecho de juzgar, tras madura



consideracion y con la ayuda de
peritos, acerca de la conformidad de
tales obras e instituciones con los
principios morales, y dictaminar
sobre cuanto sea necesario para
salvaguardar y promover los fines de
orden sobrenatural» (n. 24g). El
entrelazamiento de orden espiritual
—de la salus animarum—y orden
secular exige por tanto no olvidar
esta ultima modalidad de relacion de
clertas iniciativas verdaderamente
apostolicas —pero de naturaleza
esencialmente temporal— con la
autoridad eclesiastica. Y entre este
tipo de iniciativas deben contarse
desde luego las dirigidas a la
educacion integral de la persona.
Estas deben considerarse incluidas
dentro de aquellas iniciativas que el
decreto, en el numero dedicado al
apostolado de animacion cristiana de
lo temporal, describe en los
siguientes términos: «Entre las obras
de semejante apostolado sobresale la
accion social de los cristianos, que el



santo Concilio desea que se extienda
hoy dia a todo el ambito temporal,
también de la cultura» (n. 7e). No hay
duda por tanto de que la doctrina
conciliar concibe el apostolado de la
cultura como una parte del
apostolado de cristianizacion de lo
temporal, en directa relacion con el
derecho de los fieles a iluminar con
la Palabra de Dios todas las
realidades humanas.

Merecen recordarse otros textos
conciliares que me parecen
particularmente utiles a efectos de
nuestra investigacion[19]. En el
marco de las repetidas ensefianzas
conciliares sobre la legitima
autonomia del orden temporal[20],
conviene tomar en consideracion las
llamadas a que se distinga entre los
derechos y los deberes de los fieles
en cuanto tales —es decir, en la
Iglesia— y en cuanto ciudadanos —o
sea, en la sociedad civil—. Asi, la
Lumen gentium dirige la siguiente



llamada a los fieles: «Conforme lo
exige la misma economia de la
salvacion, los fieles aprendan a
distinguir con cuidado los derechos y
deberes que les conciernen por su
pertenencia a la Iglesia y los que les
competen en cuanto miembros de la
sociedad humana. Esfuércense en
conciliarlos entre si, teniendo
presente que en cualquier asunto
temporal deben guiarse por la
conciencia cristiana, dado que
ninguna actividad humana, ni
siquiera en el dominio temporal,
puede substraerse al imperio de
Dios. En nuestro tiempo es
sumamente necesario que esta
distincion y simultdnea armonia
resalte con suma claridad en la
actuacion de los fieles, a fin de que la
mision de la Iglesia pueda responder
con mayor plenitud a los peculiares
condicionamientos del mundo
actual» (n. 36d). Y la Gaudium et spes
subraya que: «Es de suma
importancia, sobre todo alli donde



existe una sociedad pluralista, tener
un recto concepto de las relaciones
entre la comunidad politica y la
Iglesia y distinguir netamente entre
la accion que los cristianos, aislada o
asociadamente, llevan a cabo a titulo
personal, como ciudadanos de
acuerdo con su conciencia cristiana,
y la accion que realizan en nombre
de la Iglesia, en comunidén con sus
pastores» (n. 76a).

Por otra parte, es oportuno recordar
la distincion que, en el &mbito de los
instrumentos de comunicacion social
—cuya analogia con las escuelas a
estos efectos es bien patente[21]-,
formula el decreto Inter mirifica, n.
14a: «para imbuir plenamente de
espiritu cristiano a los lectores,
créese y desarrollese también una
prensa genuinamente catolica, la
cual —promovida y en dependencia
directa de la misma autoridad
eclesidstica, o bien de los catélicos—
ha de publicarse con la intencion



manifiesta de formar, consolidar y
promover una opinion publica en
consonancia con el derecho natural y
las doctrinas y los preceptos catolicos
asi como de difundir y exponer
adecuadamente los hechos
relacionados con la vida de la
Iglesia». La doble modalidad
indicada por el Concilio —
dependencia de la autoridad
eclesiastica o bien de los catolicos—
resulta perfectamente aplicable en el
ambito de las empresas educativas
que tienen identidad catdlica.

Para completar este panorama de
fuentes conciliares referentes a
nuestro tema, debe sefialarse el
pasaje de la declaracion Dignitatis
humanee, n. 4e, en el que se afirma:
«en la naturaleza social del hombre y
en la misma indole de la religion se
funda el derecho por el que los
hombres, movidos por su sentido
religioso propio, pueden reunirse
libremente o establecer asociaciones



educativas, culturales, caritativas,
sociales».

3. Hacia una sistematizacion: la
participacion de los fieles y de la
Iglesia en cuanto institucion en los
aspectos humanos, doctrinales y
pastorales de las iniciativas
educativas efectivamente
catolicas.

Sobre la base de los datos recogidos
en las fuentes es posible intentar una
sistematizacion de esta materia. En
las iniciativas educativas inspiradas
por la fe catdlica se pueden
diferenciar tres aspectos: la
educacion humana —naturalmente
impregnada de espiritu cristiano—;
la educacion doctrinal-religiosa —o
sea, la ensefianza de la religion o de
la teologia—; y la asistencia pastoral.
Me propongo analizar aqui la
participacion de los fieles —en
cuanto tales— y de la Iglesia como
institucion en cada una de estas tres



componentes de la escuela o de la
universidad efectivamente catolica.

La dimension humana de la
educacion —que es esencial en estas
instituciones educativas— las asimila
a todas las demas instituciones
educativas —sean privadas o
publicas—. Esta tesis —acogida por el
Concilio Vaticano II en el
mencionado pasaje de la declaracion
Gravissimum educationis, n. 4— es
decisiva para la comprension de toda
la cuestidn: una escuela o
universidad sustancialmente catdlica
es ante todo y esencialmente una
escuela o una universidad como
todas las demas. Su identidad
catolica no cambia su colocacion
natural en el ambito de los medios
educativos de los que dispone el
hombre en cuanto tal para la
transmision del saber y de las otras
dimensiones (morales, fisicas,
sociales, etc.) propias de la
educacion. Dicha colocacion



diferencia netamente estas
instituciones de las iniciativas
catequéticas, que son siempre
esencial y constitutivamente propias
de la Iglesia.

Por consiguiente,
independientemente del sujeto
eclesial que las promueve y del que
dependen, todas las entidades
escolares reapse catholicee que obran
en el campo de la educacion humana
a cualquier nivel pertenecen en
cuanto tales al orden de las
realidades temporales, y por lo tanto
quedan inscritas, desde esta
perspectiva, en el ambito de
aplicacion del derecho secular. La
tutela de los derechos y de los
deberes fundamentales del hombre
en materia educativa, que lleva a
cabo las instituciones publicas civiles
—en las que se concreta la
proteccion del bien comun de la
sociedad civil en este campo— es la
misma que existe para las iniciativas



analogas de caracter educativo que
no tienen finalidad de apostolado
catolico[22].

Sin embargo, no todas las empresas
educativas de indole catolica poseen
el mismo estatuto candnico[23]. Es
necesario en efecto distinguir entre
las que dependen de los fieles y las
que dependen de la Iglesia en cuanto
institucion. Nétese que el criterio de
discernimiento no se refiere a la
sustancia del empefio catodlico de la
comunidad educativa, sino so6lo a la
dependencia juridica de
gobierno[24], es decir, se refiere a
quién es el que tiene poderes 'y
responsabilidad sobre el
funcionamiento del ente en su
dimension propia de institucion
educativa.

Los primeros sujetos naturalmente
responsables en materia de
educacion son los mismos padres.
Esta prioridad estd integrada en el



orden de la justicia intraeclesial, de
modo que el sujeto al que
corresponden primariamente en la
Iglesia la promocion y el
funcionamiento de las iniciativas
escolares —por lo menos de las
inferiores y medias— son los mismos
fieles que sean también padres[25].
Naturalmente, tienen necesidad de la
colaboracion de otros fieles[26] —
maestros, directores de escuelas,
personal administrativo, etc.— para
poder ejercitar su natural
competencia, pero el titulo primario
de la intervencion de los demas fieles
es el de colaboradores de los mismos
padres.

La funcion determinante de los
padres en la educacion y en las
escuelas ha sido vivamente
percibida, ensefiada y promovida por
el Beato Josemaria Escriva, Fundador
del Opus Dei. Ya en 1939, en una
carta dirigida a sus hijos, explicitaba
esta dimension de su trabajo



apostolico en el campo educativo:
«En vuestra labor, tened muy en
cuenta a los padres. El colegio —o el
centro docente de que se trate— son
los chicos y los profesores y las
familias de los chicos, en unidad de
intenciones, de esfuerzo y de
sacrificio»[27]. Y afadia: «Buscamos
hacer el bien primero a las familias
de los chicos, luego a los chicos que
alli se educan y a los que trabajan
con nosotros en su educacion, y
también nos formamos nosotros al
formar a los demas. Los padres son
los primeros y principales
educadores (cfr. PIO XI, Litt. enc.
Divini illius Magistri, AAS, 22 [1930],
pp- 59 ss.), y han de llegar a ver el
centro como una prolongacion de su
familia. Para eso es preciso tratarles,
hacerles llegar el calor y la luz de
nuestra tarea cristiana. Tened en
cuenta ademas que, de otra forma,
podrian facilmente destruir —por
descuido, por falta de formacion o
por cualquier otro motivo— toda la



labor que los profesores hagan con
los estudiantes»[28].

En el caso de la educacion superior,
la relacion con los padres es menor,
pero existe otro titulo que permite
afirmar la misma prioridad de la
competencia de los fieles. En efecto,
los cristianos que se dedican a la
ensefianza y a la investigacion
universitaria son aquellos que
primordialmente estan llamados —
por la misma esencia de su vocacion
profesional— a animar
cristianamente estas areas, y a
hacerlo asociadamente, en virtud de
las exigencias sociales que se derivan
simultaneamente de la cultura y del
apostolado[29].

Las iniciativas apostolicas de los
fieles en la animacion cristiana del
orden temporal —por lo que se
refiere a su esencial dimension
humana— constituyen naturalmente
un ejercicio de sus derechos



humanos en la esfera secular. En
consecuencia, aunque sea posible a
los fieles recurrir a vias canonicas
para la organizacion de sus propias
iniciativas[30], la via mas adecuada a
la naturaleza de estas
«organizaciones de tendencia» —
como son denominadas en el
derecho eclesidstico italiano[31]- es
la del derecho secular. A la
secularidad sustancial de cualquier
iniciativa escolar de inspiracion
cristiana (aun aquellas
canonicamente
institucionalizadas[32]) se agrega
entonces la secularidad del modo
juridico de organizar y de presentar
la iniciativa. Esta opcion aparece
avalada por los mismos pasajes
conciliares en los que se invita a
distinguir entre los derechos de los
cristianos en cuanto miembros de la
Iglesia y en cuanto miembros de la
misma ciudad terrena[33]. La
dimension verdaderamente
apostolica de estas actividades no



constituye motivo para que se deba
privilegiar, en el momento de la
institucionalizacion de la iniciativa,
su nexo con la Iglesia, fundandose en
la dimension apostolica de la
actividad. Esto puede incluso hacer
menos eficaz —en ultimo analisis
también apostdlicamente— la accion
educativa, porque puede generar
injustas discriminaciones por
razones religiosas o alejar la
participacion adecuada —
apostdlicamente muy interesante—
de los no catolicos[34].

Se trata pues de aquellas
«asociaciones de inspiracion
cristiana que actuan en lo temporal»
de las que habla un documento de la
Conferencia Episcopal Italiana de
1981[35]. Estas asociaciones pueden
ser reconocidas por el ordenamiento
civil de modos diversos, con tal que
éstos manifiesten su naturaleza
estrictamente secular[36]. En esto
esta interesada la misma comunidad



eclesial, que sabe entonces que su
mision apostolica se lleva a cabo
segun formas plenamente adecuadas
a la secularidad de sus propios
miembros laicos, formas que se
demuestran particularmente eficaces
también desde el punto de vista de la
evangelizacion[37].

La dimension apostdlica de este
ejercicio combinado de los derechos
naturales de educar, de asociarse y
de libertad religiosa no implica en
absoluto que las respectivas
organizaciones deban estar
constituidas canénicamente. De
hecho la mayor parte del apostolado
de los laicos —o sea, del ejercicio de
su derecho fundamental a comunicar
la palabra de Dios— se realiza a
través de vias y modalidades
plenamente seculares, que no
cambian su naturaleza por el espiritu
cristiano y apostolico con que deben
ser vividas por los bautizados.



También en este aspecto mi
argumentacion se inspira en la
ensefianza de Mons. Escrivd, que ha
puesto de manifiesto la secularidad
de estas iniciativas apostdlicas de los
fieles en el ambito de la educacion.
Por lo demas, esta nota caracteriza
esencialmente las labores de
apostolado promovidas por la
Prelatura del Opus Dei en este sector
(y en otros afines, como los de la
asistencia social). En la misma carta
ya citada, el Fundador del Opus Dei
escribia: «Nuestro apostolado —
repetiré mil veces— es siempre
trabajo profesional, laical y secular; y
esto debera manifestarse, de modo
inequivoco, como una caracteristica
esencial, también —y aun
especialmente— en los centros de
ensefianza que sean una actividad
apostolica corporativa de la Obra.
Siempre se tratara, pues, de centros
promovidos por ciudadanos
corrientes —miembros de la Obra o
no—, como una actividad



profesional, laical, en plena
conformidad con las leyes del pais, y
obteniendo de las autoridades civiles
el reconocimiento que se concede a
las mismas actividades de los demas
ciudadanos. Ademas, de ordinario se
promoveran con la condicién
expresa de que no sean nunca
considerados como actividades
oficial u oficiosamente catdlicas, es
decir, con dependencia directa de la
jerarquia eclesiastica. No seran
centros de ensefianza, que la Iglesia
jerdrquicamente fomenta y crea de
distinto modos, conforme al derecho
inviolable que le confiere su mision
divina; sino iniciativas de los
ciudadanos, en uso de su derecho de
ejercer una actividad de trabajo en
los distintos campos de la vida social,
y, por tanto, en la ensefianza. Y en
uso del derecho de los padres de
familia, a educar cristianamente a
sus hijos (...)»[38].



Teniendo en cuenta la independencia
de estas iniciativas educativas de los
fieles con respecto a la Jerarquia
eclesiastica, puede surgir la
preocupacion por la tutela juridica
de su identidad sustancialmente
catolica. Esta preocupacion es
justificada, pero no debe oscurecer la
naturaleza de las cosas. En efecto,
cuando se trata de empresas que
trabajan en lo temporal y en las
cuales los fieles participan no en
cuanto tales, sino a titulo de
miembros de la sociedad civil, no
tiene sentido pretender que la
autoridad eclesiastica pueda asumir
en ellas tareas de gobierno: eso,
ademas de ser por completo
imposible, iria contra la naturaleza
misma de estas entidades. En este
caso, bajo el aspecto del munus
regendi, la Jerarquia solo puede
obrar a través de los respectivos
fieles: imponiéndoles, si el caso lo
requiriese, un determinado
comportamiento que se considere



necesario para tutelar la naturaleza
verdaderamente catolica de la
actividad que se desarrolla. Pero la
ejecucion de ese mandato compete a
los mismos fieles, que —unidos a
otros ciudadanos que como
verdaderos corresponsables, puedan
estar involucrados en la tarea—,
deberan buscar los medios para
poner en practica tales medidas.

De cualquier modo, la
responsabilidad primera en la
proteccion de la identidad cristiana
de estas organizaciones compete a
los mismos fieles interesados. Son
ellos los que deberan trazar las vias
juridicas —clausulas estatutarias y
contractuales, procedimientos
internos, etc.— que tengan eficacia
ante el ordenamiento civil y
permitan hacer respetar a todos —
también judicialmente— la tendencia
ideal que anima a la institucion[39].
Por consiguiente, la mayor
contribucion de la legislacion de la



Iglesia respecto a estas iniciativas
consiste en reconocerlas como tales,
0 sea, también como ambitos de
legitima libertad de los cristianos en
lo temporal (cfr. can. 227)[40]. La
alternativa de absorberlas de
cualquier modo en la organizacion
eclesiastica para proteger mejor su
relacion sustancial con la Iglesia
privaria a esta ultima y a la sociedad
civil de un medio de apostolado y de
promocion humana en plena
sintonia con los propdsitos
conciliares. Es necesario en cambio
confiar en estas iniciativas
auténomas, y también ayudarlas
mediante el oportuno servicio
pastoral. Al mismo tiempo, no puede
falsearse la libertad de los fieles con
respecto a la Iglesia en cuanto
institucion, como si esa libertad
implicase un debilitamiento de los
lazos de comunidn en la fe o un
menor empefio en la obediencia al
Magisterio. En ese caso no habria ya
un comportamiento eclesial



verdadero y se deberian tomar
eventualmente las oportunas
medidas de proteccion de la fe
comun.

Por otra parte, en este campo
adquiere particular importancia el
munus docendi de la Jerarquia. Esto
ha sido claramente expresado por el
decreto Apostolicam actuositatem, n.
24g. Tratandose, sobre todo, de
iniciativas relacionadas con la
transmisién de la verdad, la funcién
del Magisterio reviste una
importancia particular. Los fieles
estan siempre obligados a adherirse
y a llevar a la practica las ensefianzas
magisteriales que puedan tener
relacion con la tarea educativa
(contenidos de las disciplinas que se
ensefian, moralidad de las
investigaciones o practicas
realizadas, etc.). Todas las medidas
juridicas de tutela de la integridad de
la fe y de las costumbres pueden ser
aplicadas si es necesario en relacion



con los fieles implicados (aunque no
pueden afectar directamente a la
estructura escolar de indole secular
en cuanto tal).

Pero la funcidn docente de la
autoridad eclesiastica que segun mi
parecer esta dotada de mayor
incidencia practica para tutelar el
caracter verdaderamente catolico de
las escuelas y de las universidades es
el juicio moral sobre materias
temporales, funcion enunciada
también en el parrafo recién citado
del decreto sobre el apostolado de los
laicos. La Jerarquia, en efecto, puede
y a veces debe pronunciarse con
autoridad docente —no
jurisdiccional— sobre la
conformidad evangélica de
determinadas iniciativas
educativas[41]. Esta posibilidad,
clertamente extrema pero de gran
eficacia eclesial, debe evitarse
naturalmente por todos los medios
posibles. Sin embargo, no se puede



olvidar que el principal recurso
juridico con que cuenta la Jerarquia
para llevar adelante las
negociaciones que se consideren
adecuadas con los responsables de
los entes educativos consiste
precisamente en la posibilidad de
formular un juicio negativo que
aclare la situacion ante la comunidad
de fieles y la sociedad civil. Cuando
las circunstancias muestren que no
hay otra via para aclarar la situacion,
la formulacién de un juicio de este
tipo constituird un verdadero deber
—también juridico— de la autoridad
eclesiastica: vendra reclamado por el
derecho de los fieles a conservar la
propia fe y por el derecho de todo
hombre respecto a la Palabra de
Dios.

Todo esto naturalmente no pretende
en absoluto negar la competencia de
la Iglesia en cuanto institucion para
asumir responsabilidades directas en
el terreno educativo. En primer



lugar, la Iglesia puede garantizar
oficialmente, bajo el aspecto
doctrinal y moral, la identidad
catolica de determinadas iniciativas
educativas, sin que ello deba
comportar la institucionalizacion
eclesiastica de esas iniciativas. Por
tanto, éstas se configuran
plenamente como organizaciones de
derecho secular, en las que la
Jerarquia no es titular de potestad de
gobierno[42]. La implicacion
institucional queda asi limitada —de
modo bastante congruente con las
finalidades mads propias de la Iglesia
en cuanto tal— a lo que es la
dimension religiosa y moral de las
actividades[43]. Frente a situaciones
que vayan en contra del ideal
catolico de estas iniciativas, la
potestad juridica de la Jerarquia
podra ejercitarse a traveés de la
ruptura del vinculo que se habia
instaurado, declinando la especifica
responsabilidad que habia asumido.



El vinculo con la Iglesia como
institucion puede reforzarse mas
aun, asumiendo la misma actividad
educativa en cuanto tal, que se
estructura entonces como forma de
presencia institucional de la Iglesia
en lo temporal. Conviene tener
presente, sin embargo, que ni
siquiera en este caso se verifica una
transformacion, que es imposible, de
la dimension humana de la
educacion en un aspecto de la mision
de evangelizacion de la Iglesia.
«Ensefar ciencias profanas con
sentido cristiano no es institutum
salutis, sino fructus salutis
(entendiendo como tal el criterio
cristiano, no la ciencia profana) que
normalmente se desarrollara como
actividad personal del fiel, aunque
también pueda hacerse a través de
centros oficiales creados por la
autoridad eclesiastica en virtud de su
funcion de fomento o en su caso de la
funcion supletoria. En este ultimo
supuesto habria una organizacion e



institucionalizacion del fructus
salutis»[44]. Como consecuencia,
«juridicamente estas actividades
estan reguladas por el derecho
canodnico en cuanto a su caracter y
estructura institucional eclesiales;
pero en cuanto se desarrollan
entretejidas en el orden secular, su
regulacion compete a la autoridad
civil, estando amparadas por los
derechos naturales o humanos que
sean del caso (libertad religiosa,
libertad de ensefianza, etc.) y por los
principios propios del orden secular
(v.gr. principio de
subsidiariedad)»[45]. Entran en este
ambito las escuelas y las
universidades dependientes de la
autoridad eclesiastica —porque
responden de ellas entidades
canonicas estructuralmente
pertenecientes a la Iglesia en cuanto
institucion (diocesis, parroquias, etc.)
—; las gestionadas por otras personas
juridicas publicas —también con
base asociativa, como los institutos



religiosos[46]- cuya dependencia de
la Jerarquia también convierte de
algun modo en institucional el
compromiso asumido en ellas por la
Iglesia; y aquellas que, erigidas por
quienquiera que sea, reciben un
reconocimiento ad hoc por parte de
la Jerarquia.

La intervencion de la Iglesia en
cuanto tal en este sector,
perteneciente por su misma
naturaleza al orden temporal, es de
naturaleza subsidiaria —en el doble
sentido de promocion y
suplencia[47]- respecto a la
intervencion de los fieles, de modo
analogo a como lo es la del Estado y
de las otras instancias civiles
respecto a cualquier particular([48].
Esto no quiere decir sin embargo que
las iniciativas de la misma Iglesia en
este campo —historicamente muy
relevantes— no sigan siendo muy
necesarias. Las circunstancias
actuales requieren en todas partes



una accion incisiva tanto por parte
de los fieles —protagonistas
naturales en este terreno— como por
parte de la Iglesia en cuanto tal; pero
la Iglesia debe obrar solicitamente no
solo a través de los propios centros
escolares, sino también y sobre todo
formando a los fieles, de modo que,
entre otras consecuencias, puedan
éstos ejercitar sus derechos para
crear sus propios centros educativos
catolicos.

En las iniciativas educativas de
inspiracion catolica, ademas del
compromiso de educar
cristianamente a la persona en todos
las dimensiones humanas, debe
existir —siempre con el debido
respeto de la libertad de los
destinatarios— el ofrecimiento de
formacion especificamente cristiana
y de asistencia pastoral catolica. No
analizaré en este momento las
multiples cuestiones que se
presentan en estas dos vertientes de



las iniciativas educativas
institucionalmente[49] catdlicas.
Deseo tan sdlo intentar individuar las
grandes lineas de la accion de los
fieles y de la Iglesia en cuanto tal en
cada uno de estos campos.

La formacion doctrinal-religiosa
impartida en las escuelas y en la
universidades, tanto en la ensefianza
de la religion como en las disciplinas
teoldgicas, no es una ensefianza que
esté vinculada de suyo con el munus
docendi jerarquico. En la actualidad
existe sin embargo un nexo
juridicamente formalizado a traves
de la normativa de los can. 805 y 812
sobre los docentes, y del 827 sobre
los libros de texto de cualquier nivel.
En esta ensefianza se ejercita el
derecho fundamental de los fieles a
transmitir su conocimiento cientifico
sobre la propia fe. Tratdndose de
iniciativas educativas dependientes
de la misma Iglesia, esta docencia
dependera también —como el



respectivo quehacer educativo en su
conjunto— de la autoridad
eclesiastica, que entonces se hace
prioritariamente responsable de todo
el proyecto educativo y de su
realizacion. Pero pienso que tampoco
en este caso se modifica la naturaleza
no jerarquica de esta ensefianza.
Conviene subrayar sin embargo que,
dada la naturaleza de esta
ensefianza, la autoridad de la Iglesia
siempre es competente para dictar
normas al respecto —obviamente
respetando los derechos de los fieles
interesados[50]-, en el ejercicio de su
munus regendi en favor del bien
comun eclesial. Dichas normas valen
para cualquier actividad educativa
en la que los fieles puedan estar
presentes pero, excepto en las
iniciativas de las que es responsable
la Iglesia en cuanto tal, deberan ser
aplicadas por los mismos fieles, en
uso de su libertad en el ambito
secular[51].



Por lo que concierne a la atencion
pastoral, por su misma naturaleza
depende siempre de la Jerarquia (a
diferencia del apostolado en su
dimension bautismal, que compete a
todos los componentes de las
comunidades educativas, y debera
ser ejercitado por cada uno segun su
propia funcion en las escuelas y en
las universidades). Los capellanes,
las parroquias universitarias y los
demas centros en que se desarrolla la
pastoral universitaria[52] y todas las
iniciativas propiamente pastorales
en el &mbito escolar deberdn emanar
de la Iglesia en cuanto institucion,
bien a través de la actuacion directa
de las estructuras pastorales —que
nombren los capellanes, erijan
parroquias o centros pastorales, etc.
—, 0 bien a través de las
competencias concedidas a otras
instituciones canonicas —como los
institutos religiosos— que, dotados
de clero propio, puedan organizar la
asistencia pastoral en las propias



iniciativas escolares. Toda forma de
atencion pastoral debera adecuarse a
la indole propia de la organizacion
de que se trate, respetando las
legitimas determinaciones de los
responsables, de modo que haya
siempre la mayor armonia posible
entre el proyecto educativo y la
atencion pastoral que se ofrezca.

Carlos J. Errazuriz M.

Profesor Ordinario de Derecho
Canonico

Universidad Pontificia de la Santa
Cruz

[1] En adelante sera citado como CIC.
Cada vez que se citen canones sin
explicitar la fuente, perteneceran a
este Codigo. Cuando se trate de los
canones del Codigo anterior para la
Iglesia Latina —del 1917—, se
utilizara la sigla CIC-17; y para los del
reciente Codex Canonum Ecclesiarum
Orientalium (promulgado con la



Const. apost. Sacri Canones de Juan
Pablo II, 18 de octubre de 1990;
publicado en AAS 82 [1990]
1033-1363), se utilizara la sigla CCEO.

[2] Como la reciente Const. apost. Ex
corde Ecclesice de Juan Pablo II sobre
las Universidades Catolicas, 15 de
agosto de 1990.

[3] El can. 796 §1 contiene
consecuencias respecto a lo que se
refiere a la participacion de los
padres en las escuelas y las
relaciones con los profesores. La
importancia central de los padres en
la escuela esta subrayada
claramente.

[4] La doctrina candnica ha puesto de
relieve la diferencia que media entre
la universidad catolica (la unica a la
que ahora me refiero) y la
universidad eclesiastica —distincion
que constituye el cimiento de la
nueva normativa canonica sobre la
educacion superior—: «la nueva



legislacion y su conceptualizacion
legal de dos tipos distintos de
universidad, deberian interpretarse
a la luz de dos principios: 1) Ante
todo el de la participacion en la
mision de la Iglesia en el mundo, a la
que cooperan todos los fieles
mediante sus iniciativas, en este caso
a través de la creacion de
universidades. Esta participacion no
se encuentra expresamente
mencionada en los can. 807 a 814,
pero se funda en otros canones. En
efecto, ella aparece como la
realizacion de un derecho basado en
la condicion adquirida al recibir el
bautismo y la confirmacion (can.
225). 2) Enseguida, el de una reserva
hecha por la autoridad competente
respecto al ejercicio de ese derecho
de constituir universidades, en razon
del mismo objeto de los estudios
realizados en una universidad
eclesiastica, reserva que explica la
creacion de un estatuto particular de
universidad». (P. VALDRINI, Les



universités catholiques: exercise d'un
droit et controéle de son exercise
(canons 807-814), en "Studia
Canonica", 23 [1989], pp. 450 s.).
Sobre esta distincion conceptual en
el nuevo ordenamiento legal
universitario de la Iglesia, cfr.
también H. SCHWENDENWEIN,
Katholische Universitdten und
kirchliche Facultdten. Begriffliche und
kompetenzmadjsige Kldrungen in der
neueren kirchlichen
Rechtsentwicklung, en AA.VV.,
"Ecclesia Peregrinans. Josef
Lenzenwerg zum 70. Geburtstag", a
cargo de K. AMON, Wien 1986, pp.
379-389.

Para un cuadro general sobre la
historia y sobre la situacion actual de
las universidades catdlicas en el
derecho candnico —con utiles
referencias bibliograficas—, cfr. la
tesis doctoral de W. SCOTT ELDER III,
Catholic Universities in current



Church Law. Their Nature, Purpose
and Control, Rome 1987.

[5] Se aplica asi en este ambito la
regla general del can. 216, in fine. [6]
Sin embargo, no existe una norma
que les obligue a hacerlo: de por si se
trata de una cuestion de nombres.

[7] La comision encargada de la
redaccion del nuevo CIC, después de
un largo debate (cfr.
Communicationes, 20 [1988], pp. 127
ss., 138, 141 ss., 173-175), ha optado
por una definicion alternativa de
«escuela catélica», que implica
siempre un nexo con la Iglesia como
institucion (como se concluye sobre
todo de la norma del can. 806 § 1,
sobre las competencias especificas
del Obispo diocesano respecto a las
escuelas catolicas): «Schola catholica
ea intellegitur quam auctoritas
ecclesiastica competens aut persona
iuridica ecclesiastica publica
moderatur, aut auctoritas



ecclesiastica documento scripto uti
talem agnoscit» (can. 803 § 1).
Cuando los documentos de la
Congregacion para la Educacion
Catolica hablan de escuelas catdlicas,
es logico que adopten el término en
el sentido técnico del CIC, y que por
tanto ofrezcan una vision del tema
facilmente relacionada con la accion
de la Iglesia en cuanto institucion
(materia precisamente para la que es
competente —a nivel universal— la
mencionada Congregacion). Asi
ocurre, por ejemplo, con el
documento La scuola cattolica, 1977,
en "Seminarium" 33 (1981) 15-41. Por
eso, este documento, en los numeros
71 s., habla de que las escuelas
catolicas reciben un mandato de la
Jerarquia en el sentido del decreto
Apostolicam actuositatem (en
adelante citado como AA), 24 del
Concilio Vaticano II. Sin embargo, no
seria legitimo deducir que otras
formas de presencia de los cristianos
en instituciones educativas



efectivamente catolicas resultan
menos adecuadas: aunque éstas no
puedan obviamente ser consideradas
escuelas catolicas en sentido
canodnico formal.

En el caso de las universidades
catdlicas, el CIC no ofrece ninguna
definicion de su estatuto juridico. El
CIC, ademas de la ya citada norma
sobre el uso del nombre universitas
catholica (cfr. can. 808), se limita a
declarar el derecho de la Iglesia a
instituirlas y a fundarlas (cfr. can.
807), pero sin distinguir entre los
distintos sujetos eclesiales que
pueden intervenir, y sin ofrecer una
nocion canodnica de universidad
catolica. Esta laguna ha sido colmada
por la Constitucion Apostdlica Ex
corde Ecclesie, cit., que, ademas de
ofrecer una descripcion de lo que
constituye la naturaleza de una
universidad catolica en sentido
sustancial (cfr. art.2), determina
cudles son las condiciones que ha de



reunir una universidad para ser
considerada formalmente catolica a
los efectos de la legislacion
eclesiastica (cfr. art. 3). Se distinguen
tres categorias: las universidades
erigidas o aprobadas por la Jerarquia
eclesiastica (Santa Sede, Conferencia
Episcopal u otra Asamblea de la
Jerarquia catdlica, o bien el Obispo
diocesano); las erigidas por un
instituto religioso o por otras persona
juridica publica, con el
consentimiento del Obispo
diocesano; y las erigidas por otras
personas eclesiasticas o laicas, con el
consentimiento de la competente
Autoridad eclesiastica, segun las
condiciones que se acuerden entre
las partes. En una linea similar se
coloca el can. 642 del CCEO, el cual
aporta un concepto canénico mucho
mas restringido: se consideran
universidades catolicas unicamente
las erigidas o aprobadas ya sea por la
autoridad administrativa superior de
una Iglesia sui iuris, habiendo



consultado previamente a la Sede
Apostolica, o bien por la misma Sede
Apostdlica. Queda claro entonces que
finalmente se ha optado por un
concepto candnico formal de
universidad catélica —analogo al de
escuela catdlica—, que deja fuera de
esta normativa aquellas iniciativas
educativas verdaderamente catolicas
en las que no hay intervencion oficial
con la Jerarquia eclesiastica, y por
tanto, un vinculo formal con la
Iglesia en cuanto institucion. Por lo
demas, como se afirma en la Relatio
de 1981, la mens del CIC es que puede
cualquiera erigir una universidad
verdaderamente catolica en la Iglesia
(cfr. "Communicationes" 15 [1983], p.
103), y no me parece que no debe
estimarse que exista obligacion
canonica alguna en el sentido de que
todas las iniciativas universitarias
promovidas por los fieles tengan que
convertirse en universidades
catolicas a efectos del art. 3 de la
Const. ap. Ex corde Ecclesice. Se



confirma asi la distincion, propuesta
por la doctrina, entre universidad
catolica en sentido material y en
sentido formal (asi se pronuncia ]J.
HERVADA, Sobre el estatuto de las
Universidades catolicasy
eclesiasticas, en AA.VV., "Raccolta di
scritti in onore di Pio Fedele", vol. I, a
cargo de G. Barberini, Perugia 1984,
pp. 507-511).

[8] El iter de este canon fue muy
laborioso: cfr. "Communicationes" 20
(1988) 223 ss. y sobre todo el texto
del Schema Codicis Iuris Canonici
(1980), can.753 (comparandolo con el
del Schema canonum libri I1I de
Ecclesice munere docendi [1977], can.
50 § 1). Finalmente se estimo que la
sustancia de la educacion catolica
debia prevalecer sobre cualquier
otra consideracion acerca de la
organizacion de las escuelas (se
elimino por eso la mencion de la
escuela catolica en sentido propio).
Por lo demas, en los can. 1372-1374



del Cédigo anterior estaba presente
el mismo planteamiento sustancial —
y no formal— de la cuestion.

[9] También en el CIC-17 el canon
paralelo 1379 § 1, en relacion con el
can. 1373, manifestaba con idéntica
claridad la indole subsidiaria de la
intervencion de la autoridad
diocesana.

[10] Cfr. también el canon paralelo, el
1379 del CIC-17, que hablaba de
Universitates doctrina sensuque
catholico imbutce. [11] Cfr. las
ensefianzas de la enciclica Divini
illius Magistri de Pio XI, 31 de
diciembre de 1929 (en AAS 22 [1930]
55 ss.), a propdosito de la relacion de
todas las disciplinas y aspectos de la
educacion con la fe y las costumbres.
Sobre este punto, cfr. ademas,
CONGREGACION PARA LA
EDUCACION CATOLICA, Dimensione
religiosa dell’'educazione nella scuola



cattolica, 7-IV— 1988, en
"Seminarium" 39 (1988) 163-211.

[12] De este derecho son en realidad
titulares todos los fieles, aunque el
ejercicio lo tengan condicionado —a
veces fuertemente— por el estado
eclesial (de clérigo o de religioso).

[13] En adelante se citara con la sigla
GE.

[14] No se quiso dirimir la discusion
del tema: después de haber descrito
la sustancia del espiritu catolico de
una comunidad escolar, la GE, n. 9a,
dice: «Aunque la escuela catdlica
pueda adoptar distintas formas
segun las circunstancias locales,
todas las escuelas que dependen de
algun modo de la Iglesia han de
conformarse a esta imagen de la
escuela catdlica (...)». Sobre esta
cuestion, cfr. G. Baldanza, Appunti
sulla storia della Dichiarazione
"Gravissimum Educationis™: il
concetto di Educazione e di Scuola



Cattolica, en "Seminarium" 37 (1985)
13-54. Por otra parte, el n. 10a se
refiere a una presencia veluti publica,
stabilis atque universalis del
pensamiento cristiano en la cultura a
través de las universidades catélicas,
y es claro que con esa matizada
alusion a la dimension publica no se
pretende resolver ninguna cuestion
juridica, sino so6lo indicar una
relevancia social de hecho.

[15] Cfr. n. 2, el cual a su vez
presupone el n. 1, dedicado a la
educacion en general.

[16] Cfr. n. 3.

[17] Sobre las escuelas, cfr. nn. 5-9;
sobre las universidades, cfr. n. 10.

[18] Cfr. J. HENDRICKS, Schola
catholica, Ecclesia, Civilis Societas, en
"Periodica" 76 (1987) 301-303, el cual
muestra muy oportunamente la
necesidad de interpretar la doctrina
de GE a la luz de otros pasajes



relevantes del Concilio sobre el
apostolado de los laicos —
especialmente AA, n. 24—.

[19] Los principales vienen
oportunamente citados en la
exposicion de A. DEL PORTILLO
sobre Los laicos y las Universidades
de inspiracion catodlica (en "Fieles y
laicos en la Iglesia”, Pamplona 1991,
3% ed., pp. 244-248).

[20] Cfr. Const. dogm. Lumen gentium
(en adelante LG), n. 36; Const. past.
Gaudium et spes (en adelante GS), n.
76; AA, n. 7.

[21] Muestra esta analogia el texto,
ya citado, de GE, n. 4.

[22] Asi lo hace notar S. BERLINGO,
La liberta della scuola confessionale,
en AA.VV., "Studi di diritto
ecclesiastico in tema di
insegnamento", a cargo de S.
GHERRO, Padova 1987, p. 45: «La
especifica connotacion confesional



que posea una escuela no es apta de
suyo para evitar que se extienda a
ella el fundamento de derecho
constitucional comun en que se
apoya la libertad de los institutos
homologos de instrucciéon no
confesional». De esto derivan
muchas consecuencias relevantes
desde el punto de vista de las ayudas
de la sociedad civil a las escuelas 'y
universidades de inspiracion
catolica. No hacen falta privilegios,
sino la normal justicia distributiva en
el campo escolar.

[23] El derecho eclesiastico de los
Estados no podra dejar de reconocer
también esta diversidad: cuando esta
directamente comprometida la
Iglesia en cuanto tal, nos
encontramos frente a un sujeto
dotado de su propio ordenamiento
juridico de caracter universal, cuya
autonomia ha sido reconocida
clasicamente mediante el concepto
de soberania. No es pertinente ahora



tratar sobre la relacion entre derecho
civil y derecho canodnico en esta
materia. Me limitaré a indicar que
entonces surge la cuestion relativa a
las relaciones institucionales entre la
Iglesia y la comunidad politica,
cuestion que no tiene sentido
tratandose de escuelas promovidas
por los catolicos en cuanto
ciudadanos.

[24] El criterio de la creacion
también es importante, pero lo que
en ultimo término determina la
naturaleza candnica de la institucion
es la existencia o no de un nexo
actual con la Iglesia en cuanto
institucion.

[25] Esta participacion de los padres
en todas las escuelas —también en
las formalmente catdlicas— la hace
resaltar F. RETAMAL, La mision
educadora de la Iglesia, en
"Seminarium" 33 (1983) pp. 563 ss.
Cfr. también F. MORRISEY, The Rights



of Parents in the Education of their
Children (can. 796-806), en "Studia
canonica" 23 (1989) pp. 429-444.

Por otra parte, deben subrayarse en
este campo los derechos de la familia
como sociedad natural (y también su
participacion en la vida de la Iglesia):
cfr. la Carta de los derechos de la
familia, presentada por la Santa Sede
el 24 de noviembre de 1983, en
Enchiridion Vaticanum, Bologna 1987,
vol. 9, 538-552.

[26] Los no catolicos pueden
participar en las iniciativas
educativas esencialmente catdlicas.
Es otra consecuencia del hecho de
que esta realidad pertenezca a la
esfera de lo temporal. Sin embargo —
y ésta es la razon por la que sélo
menciono a los fieles en el texto— la
natural conditio sine qua non para la
subsistencia de la identidad catolica
es la activa presencia de los fieles
que vivifica sobrenaturalmente tales



comunidades educativas. Su
proporcion es una cuestion de hecho,
sobre la cual no pueden establecerse
reglas a priori.

[27] Carta, 2-X-1939, n. 22.
[28] Ibid.

[29] Por lo demas, esta misma
argumentacion relativa a las
funciones de los docentes es también
aplicable, si bien de modo
secundario, a las escuelas inferiores
y medias, es decir, a las que estan
esencialmente dirigidas a una
funcion de ayuda a los padres.

[30] De hecho puede utilizarse, por
ejemplo, la via de las asociaciones
privadas de los fieles —tengan o no
personalidad canonica privada—
(cfr. can. 298 § 1 y 217, que enuncian
entre los posibles fines de las
asociaciones canonicas de fieles la
animacion cristiana de lo temporal).
También son posibles formulas como



las de las asociaciones publicas con
mandato a las que se refiere el
decreto AA, n. 24c, en las cuales el
caracter publico de la institucién no
impide la indole sustancialmente
privada de la actividad que se
desarrolla. En esta ultima hipotesis
existe ciertamente un fenémeno
mixto de presencia de la Iglesia en
cuanto institucion y de los fieles a
titulo propio en la educacion, pero en
ella prevalecen, a mi juicio, la
presencia y la consiguiente
responsabilidad de los fieles
asociados, con amplios ambitos de
autonomia eclesial. Por otra parte,
para que la organizacion respectiva
sea una realidad juridico-candnica
puede bastar el consentimiento o el
reconocimiento de la autoridad
eclesiastica (como por ejemplo esta
previsto por el can. 805 §1 y por el
articulo 3 de la Const. apost. Ex corde
Ecclesice). En tal caso la institucion —
en virtud de un acuerdo entre sus
responsables y la Jerarquia



eclesiastica— entra en el ambito de
la legislacion eclesiastica sobre las
escuelas o universidades catdlicas en
sentido formal.

[31] En la doctrina eclesiastica
italiana, cfr. F. SANTONI, Le
organizzazioni di tendenza e i
rapporti di lavoro, Milan 1983; M.G.
MATTAROLO, Il rapporto di lavoro
subordinato nelle organizzazioni di
tendenza, Padova 1983;y G. LO
CASTRO, Relazione (sobre el tema de
las relaciones del trabajo en las
organizaciones de tendencia), en AA.
VV.,, "Rapporti di lavoro e fattore
religioso”, Napoles 1988, pp. 47-72.
Cfr. también JORGE OTADUY, La
extincion del contrato de trabajo por
razones ideologicas en los centros
docentes privados, Pamplona 1985.

[32] Esta secularidad constitutiva
suscita siempre la cuestion del
reconocimiento civil de dichas
escuelas y universidades, y no solo a



los efectos inherentes al
reconocimiento de cualquier ente
eclesiastico, sino también por
multiples exigencias de
funcionamiento interno que se
derivan de la competencia de la
autoridad publica secular en este
ambito —compatibles con la
naturaleza eclesial o eclesiastica de
estas instituciones educativas con su
consiguiente autonomia—.

[33] Cfr. LG, n. 36d y GS, n. 76a.

[34] A este motivo de eficacia alude
LG, n. 36d.

[35] Cfr. Comision Episcopal para el
Apostolado de los laicos, de la CEI,
Nota pastoral Criteri di ecclesialita dei
gruppi, movimenti, associazioni, 22-
V-1981, en "Enchiridion CEI", Bologna
1986, vol. 3, 597. Aunque este
documento sea anterior al nuevo CIC,
las consideraciones que contiene
sobre esta cuestion permanecen
plenamente vigentes, ya que se



adecuan al reconocimiento conciliar
—y también codicial (cfr. can. 227)—
del derecho de libertad de los fieles
en lo temporal. La nota pastoral
describe tales asociaciones en los
siguientes términos: «son aquéllas
cuyos miembros, interpretando las
distintas situaciones culturales,
profesionales, sociales, politicas, a la
luz de los principios cristianos, e
interviniendo en ellas para hacerlas
crecer con propositos de auténtico y
pleno humanismo, se comprometen
exclusivamente a si mismos en su
propia accion, actuando siempre y
solamente bajo la responsabilidad
propia, personal y colectiva. Se trata
de realidades asociativas que,
aunque revisten una gran
importancia como instrumentos
concretos de una eficaz accion de los
cristianos en el mundo, no presentan
sin embargo una especifica
consistencia eclesial; entre otras
cosas, pueden adherir a ellas o
prestarles ayuda personas que



comparten su ideal y sus programas,
aunque no hagan suyo un
determinado compromiso personal
de fe y de vida eclesial». Y en una
nota se afiade: «Si bien se mira, se
trata de organismos "civiles" mas que
"eclesiales” (...). En estos organismos
se manifiesta mas bien el derecho de
libre asociacion para finalidades que
no se opongan a los valores
fundamentales, derecho que es
propio de la persona humana en
cuanto tal y reconocido de ordinario
como derecho constitucionalmente
garantizado en los Estados
verdaderamente democraticos». Por
lo que se refiere a la relacion con la
autoridad eclesiastica, se precisa: «La
autoridad pastoral de la Iglesia, en
consecuencia, no asume una
responsabilidad directa con respecto
a ellas». Y se recuerda que la
Jerarquia puede, y en ocasiones debe,
tomar posiciones en relacion a estas
realidades, citando muy



oportunamente el ultimo parrafo de
AA, n. 24.

[36] Por ejemplo la Asociacion FAES
(Famiglia e Societa) —cuya
inspiracion ideal se remite «a la
tradicion cristiana, tal como se
encuentra en la vida y en el buen
sentido de tantas familias, y a
algunas lineas caracteristicas del
ejemplo y de la ensefianza del Beato
J. Escrivd»— trabaja en este sector en
Italia a través de cooperativas de
gestion escolar, mediante organismos
juridicos de caracter cooperativo de
indole netamente secular (la cita esta
tomada de A. CIRILLO, voz FAES, en
"Enciclopedia Pedagogica", Brescia
1989, vol. 3, col. 4727; en la voz
completa se encontrara —col.
4726-4732— una informacion basica
bastante completa, con bibliografia).
Las formulas legales dependeran de
la legislacion de cada pais y de lo que
se considere en cada caso mas
conveniente.



[37] Por su claridad permitaseme
una cita un tanto larga de la
descripcion de estas iniciativas hecha
por G. DALLA TORRE: «son las
constituidas y gestionadas por los
particulares (sean personas fisicas o
personas juridicas, entes con base
asociativa o fundacional constituidos
solo civilmente, etc.), los cuales
disefian un proyecto educativo
conforme a los principios catolicos,
pero que por una eleccion explicita
no pretenden calificarse
formalmente como "escuelas
catodlicas", ni tienen en consecuencia
el correspondiente reconocimiento
de la competente autoridad
eclesiastica (cfr. a este proposito lo
dispuesto en el juego de los parrafos
1y 3 del can. 803; cfr. también el can.
216). Estas ultimas parecen constituir
explicitaciones, en el campo concreto
de la experiencia, de la ensefianza
conciliar sobre la doble via —oficial
0 jerarquica, o bien, personal y
privada— que ha de recorrerse



segun el distinto modo de
relacionarse la Iglesia con lo
temporal. En razon de su calificacion
formal, que tiende a no involucrar a
la Iglesia en actividades escolares
que procuran sin embargo una
educacion catolica, estas escuelas no
estan sujetas obviamente a las
especificas disposiciones canonicas
dictadas para las escuelas catodlicas,
tanto a nivel universal como
particular, y caen de lleno en la
disciplina estatal. Eso no quiere decir
naturalmente que los fieles —de los
cuales esas iniciativas constituyen
expresiones tangibles— no estén
sujetos, también especificamente en
el campo de la actividad educativa y
de instruccion, a los vinculos
comunes de obediencia hacia lo que
los pastores declaran como maestros
de la fe o disponen como cabeza de la
Iglesia (cfr. can. 212, § 1)» (Scuola e
"question scolaire". Sondaggi nella
nuova codificazione canonica, en AA.
VV., "Studi in memoria di Mario



Condorelli", vol. I, Milano 1988, pp.
441 ss.). Cfr. también D. Le Tourneau,
La prédication de la parole de Dieu et
la participation des laics au "munus
docendi": fondements conciliaires et
codification, en "Ius Ecclesiae" 2
(1990) 121.

[38] Carta, 2-X-1939, n. 23.

[39] Asi por ejemplo en el FAES se ha
previsto de este modo: «La Carta de
los principios educativos formulada
en 1977 ha sido acogida en el
contrato y en el reglamento del
personal y ha sido hecha
formalmente propia por las distintas
cooperativas de los padres de cada
escuela como garantia de la finalidad
ideal que configura el FAES como
uno de esos entes particulares que la
doctrina y la jurisprudencia definen
como "Organizaciones de
tendencia"» (ibid., cit.).

[40] Sobre este reconocimiento en
relacion a las universidades, A. DEL



PORTILLO ha escrito: «parece muy
oportuno que se proclame con toda
claridad la posibilidad y la
conveniencia de que los laicos creen,
bajo su responsabilidad,
Universidades y otros centros de
ensefianza superior dedicados al
cultivo de ciencias profanas segun
una concepcion catolica de la
cultura» (Fielesy laicos en la Iglesia,
cit., p. 247). Este reconocimiento es
distinto del que hace que una
iniciativa se transforme en
oficialmente catdlica.

[41] Cfr. A. DE FUENMAYOR, El juicio
de la Iglesia sobre materias

temporales, en "Tus Canonicum" 12
(1972) 106-121.

[42] En esto la diferencia es neta
respecto a la ya mencionada
posibilidad de creacion de
asociaciones publicas de fieles con
fines educativos.



[43] En esta linea se situa la
responsabilidad que asume la
Prelatura del Opus Dei respecto a
determinadas iniciativas con fines
educativos, asistenciales, etc., que
promueve institucionalmente. Los
Estatutos de esta estructura pastoral
de la Iglesia declaran que la
responsabilidad no se refiere nunca
a los aspectos técnicos o econdémicos
de las iniciativas, sino solo a la
vivificacion cristiana mediante los
oportunos medios de orientacion y
formacion doctrinal y espiritual, asi
como a través de la adecuada
asistencia pastoral. Se prevé también
la posibilidad de una simple
asistencia espiritual respecto a las
iniciativas promovidas por los
miembros de la Prelatura con otras
personas (cfr. nn. 121-123 de los
Estatutos, en A. DE FUENMAYOR —
V.GOMEZ-IGLESIAS — J.L. ILLANES,
El itinerario juridico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma,
Pamplona 1989, p. 646).



Esto representa una opcion
plenamente legitima y muy
congruente con la eclesiologia
conciliar. Sin embargo, el Fundador
del Opus Dei nunca la ha presentado
como si fuese la unica posible en la
Iglesia. Después de haberse referido
al derecho de la Iglesia y de las
Ordenes y Congregaciones religiosas
de instituir centros de instruccion,
precisando que no es un privilegio
sino una carga, afiadia: «El Concilio
no ha pretendido declarar superadas
las instituciones docentes
confesionales; ha querido sélo hacer
ver que hay otra forma —incluso
mas necesaria y universal, vivida
desde hace tantos afios por los socios
[ahora, con la definitiva
configuracion juridica de naturaleza
no asociativa, fieles] del Opus Dei—
de presencia cristiana en la
ensefianza: la libre iniciativa de los
ciudadanos catdlicos que tienen por
profesion las tareas educativas,
dentro y fuera de los centros



promovidos por el Estado. Es una
muestra mas de la plena conciencia
que la Iglesia tiene, en estos tiempos,
de la fecundidad del apostolado de
los laicos» (Conversaciones con Mons.
Escriva de Balaguer, n. 81).

[44] ]. HERVADA, Elementos de
Derecho Constitucional Canonico,
Pamplona 1987, p. 207.

[45] J. HERVADA, Elementos para una
teoria fundamental de la relacion
Iglesia-mundo, en "Vetera et Nova.
Cuestiones de Derecho Canoénicoy
Afines", vol. II, Pamplona 1991, p.
1136.

[46] Sobre las escuelas de los
religiosos, en términos que alientan
mucho su mision, cfr. el can. 801.

[47] Sobre este punto, cfr. A. DEL
PORTILLO, Fielesy laicos en la
Iglesia, cit., pp. 75-77; A. DE
FUENMAYOR, El convenio entre la
Santa Sede y Espafia sobre



Universidades de estudios civiles,
Pamplona 1966, pp. 23 ss; J. L.
GUTIERREZ, I diritti dei
"christifideles" e il principio di
sussidiarieta, en "Estudios sobre la
organizacion jerarquica de la
Iglesia", Pamplona 1987, pp. 67-82.

[48] El can. 802 constituye una
confirmacion eficaz de esta indole
subsidiaria de la accion de la
Jerarquia en este terreno, tanto
porque condiciona la intervencion
del Obispo diocesano a la
inexistencia de escuelas
impregnadas de espiritu cristiano,
como porque describe la
intervencion como «procurar su
creacion».

[49] Notese que aqui el adverbio se
refiere a la misma institucion
educativa —en cuanto que trasciende
a los propios miembros— y no alude
en cambio a la dimension
institucional de la Iglesia. Este



equivoco en torno a la voz
«institucional» es bastante frecuente.
Cuando por ejemplo la Const. ap. Ex
corde Ecclesicee, art. 2 § 2 habla de un
«compromiso institucional» asumido
por los responsables de una
universidad, el adjetivo institucional
puede, o bien significar la misma
institucion universitaria —en este
sentido toda universidad reapse
catholica tiene ese empeno
institucional—, o bien referirse al
nexo con la Iglesia en cuanto
institucion, que solamente poseen las
universidades formalmente catdlicas
a que hace referencia el art. 3 de la
misma Const. apostdlica.

[50] Por ejemplo, seria del todo
inadecuado pretender imponer
determinados maestros de religion
en los centros no dependientes de la
Iglesia como institucion (también por
este motivo en el can. 805 se hacen
cuidadosamente las distinciones
entre nombrar o aprobar los



profesores, y removerlos o exigir que
sean removidos).

[51] Conviene notar a este proposito
que se debe distinguir claramente
entre los can. 804 y 805 —que se
refieren a la educacion religiosa
catolica en cualquier escuela—y el
can. 806 —exclusivamente referido a
las escuelas catolicas en sentido
codicial—. El sentido técnico-formal
del can. 803 § 1 implica siempre —
precisamente en virtud de la norma
del can. 806— una vinculacion
jurisdiccional con la Iglesia; no
tendria sentido un reconocimiento
oficial como escuela catdlica si no
comportase los efectos del can. 806.
Como hace notar M. Condorelli como
buen jurista —aunque su postura de
fondo en la materia sea favorable a
una defensa de la libertad religiosa
en la Iglesia que no me parece
compatible con la identidad
confesional de la Iglesia—, los
preceptos de los can. 804, 805, 827 §



2, etc., no resultan directamente
aplicables a las escuelas no sujetas a
la jurisdiccion eclesidstica (entre las
cuales estan las dependientes de la
autonomia privada de los fieles) (cfr.
Educazione, cultura e liberta nel
nuovo "Codex Iuris Canonici”, en "I1
Diritto Ecclesiastico" 94 [1983], I, p.
73 s.) Pero —arfiado yo— tales
disposiciones son aplicables a través
de la libre actividad de los fieles.

En el ambito de las universidades
catdlicas, los preceptos del CIC —
sobre todo el can. 810 §1—se
presentan como una invitacion a que
los responsables organicen el
nombramiento y la remocion de los
docentes de modo congruente con la
identidad catolica. Pero la
operatividad juridica de estas
normas dependera de los estatutos
de la universidad, los cuales pueden
contemplar una participacion de
gobierno de la autoridad eclesiastica
—como deberd suceder en el caso de



las universidades dependientes de la
Iglesia en cuanto institucion— o bien
prescindir de tal participacion,
dejando asi la aplicacion del can. 810
§1 exclusivamente a la
responsabilidad de los fieles y de las
otras personas que posean los
poderes juridicos del caso. La
reciente Const. ap. Ex corde Ecclesice
ha contribuido a aclarar la
normativa codicial, en la medida en
que ha determinado qué
universidades deben considerarse
oficialmente catodlicas, estableciendo
para ellas diversas exigencias de
derecho universal (cfr.
especialmente art. 2 § 3y art. 5) que
el derecho particular debe
desarrollar (cfr. art 1 § 1). En las
universidades no formalmente
catdlicas, la exigencia de tutelar
juridicamente la identidad catdlica
de la respectiva institucion se dirige
personalmente a los fieles afectados,
de modo que sean ellos —los
responsables— quienes pongan en



practica los mecanismos necesarios
para que las universidades puedan
funcionar como efectivamente
catolicas. No se pueden mezclar estas
dos categorias: por ejemplo,
pensando que sea posible una
intervencion juridica de la Jerarquia
en la vida interna de las
universidades de inspiracion
cristiana constituidas solo
civilmente; o por el contrario, que no
sea posible una intervencion similar
cuando existe una relacion directa o
indirecta de indole jurisdiccional
entre la universidad y la autoridad
eclesiastica. Vista la cuestion desde el
punto de vista de los promotores, los
fieles que actien como ciudadanos
no pueden pretender involucrar a la
Iglesia como institucion en sus
iniciativas (de no ser obviamente que
ella acepte y asuma la iniciativa); y
los directivos y profesores de una
iniciativa formalmente catolica no
pueden pretender que su autonomia
operativa —que indudablemente



existe, porque nunca se puede
prescindir de los margenes naturales
de iniciativa de las personas
directamente implicadas— lleve
consigo una falta de reconocimiento
del vinculo también de gobierno con
las autoridades eclesiasticas
competentes.

[52] Cfr. can. 813; Const. apost. Ex
corde Ecclesice, art. 6.

Carlos José Errazuri

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/las-iniciativas-
apostolicas-de-los-fieles-en-el-ambito-
de-la-educacion/ (15/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/las-iniciativas-apostolicas-de-los-fieles-en-el-ambito-de-la-educacion/
https://opusdei.org/es-es/article/las-iniciativas-apostolicas-de-los-fieles-en-el-ambito-de-la-educacion/
https://opusdei.org/es-es/article/las-iniciativas-apostolicas-de-los-fieles-en-el-ambito-de-la-educacion/
https://opusdei.org/es-es/article/las-iniciativas-apostolicas-de-los-fieles-en-el-ambito-de-la-educacion/

	Las iniciativas apostólicas de los fieles en el ámbito de la educación

