
opusdei.org

Laicos, pero de
verdad

Un capítulo del libro "Opus Dei.
Una investigación" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigación sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detrás de ciertas leyendas
sobre esta institución de la Iglesia.

https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/


El libro fue redactado poco después de
la beatificación de su fundador, san
Josemaría, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Está
escrito en un estilo periodístico y
atractivo.

No le faltaba razón al que dijo:
«antes del Concilio, la Obra fue
acusada de "herejía" porque decía lo
que redescubriría el Vaticano II.
Después del Concilio también fue
acusada de herejía, pero de la
"herejía" de obedecer al Papa y de
enseñar la fe y la moral de la Iglesia».

En cualquier caso, es un hecho
documentable que el mismo status
de «Prelatura personal» -aplicado por
primera vez en la historia al Opus
Dei- es un fruto directo del Vaticano



II. Sin aquel Concilio, que introdujo
esa novedad, la Obra no habría
encontrado su «puerto».

Podríamos añadir otras pruebas de
sintonía con el Concilio: por ejemplo,
la visión optimista del mundo y de
los hombres, unida a un sentido
realista de la fragilidad de las
criaturas, expuestas siempre al
pecado. Una célebre homilía de
Escrivá tiene por título,
significativamente, Amar al mundo
apasionadamente. Estos rasgos
confirman las consideraciones que
hice sobre el futuro de la Obra. A
diferencia de casi todas las demás
instituciones de la Iglesia, el Opus Dei
no ha necesitado aggiornamento de
ningún tipo. Aquella asamblea
episcopal, que hizo tambalearse a
árboles seculares y puso en crisis a
instituciones que habían desafiado
los siglos, supuso una confirmación
de lo que el Opus Dei repetía casi en
solitario.



Por su parte, el beato, con humildad
serena, puso de manifiesto lo que
debería admitir cualquier
observador objetivo que conozca la
dinámica de la Iglesia y la de esta
institución: «El Opus Dei no tendrá
jamás necesidad de adaptarse al
mundo, porque todos sus miembros
son del mundo; no tendrá que ir
detrás del progreso humano, porque
son todos los miembros de la Obra,
junto con los demás hombres que
viven en el mundo, quienes hacen
ese progreso con su trabajo
ordinario».

En los años duros que siguieron al
Concilio, marcados por crisis de
identidad -y a veces de fe-, y por la
caída del número de practicantes y el
de vocaciones, el Opus Dei marcha
claramente contra corriente, puesto
que ha crecido año tras año, de modo
discreto pero sin pausa, como es su
estilo.



Por hacer una comparación con la
crudeza de las cifras (pero sin olvidar
que, en el espíritu del evangelio, la
«cantidad» no es signo indicativo por
sí mismo, y que en este campo con
frecuencia small is beautiful, los
Jesuitas (primera Orden católica
masculina por número de miembros)
eran 35.919 en 1966 y en 1990 habían
bajado a 23.778, con una media de
edad muy avanzada; los
Franciscanos (segunda Orden por
número de miembros) pasaron de
25.272 a 18.738. Por lo que se refiere
a las mujeres, el primer instituto
femenino, las Hijas de la Caridad de
San Vicente, en el mismo periodo
descendieron de 45.048 a 28.999. Lo
mismo sucedió con casi todas las
demás familias religiosas, hasta el
punto de que algunas se juntan con
otras para no desaparecer.

El Opus Dei, durante esos mismos
años, siguió creciendo hasta llegar a
los actuales 80.000 miembros,



llamados todos ellos a alimentarse
del mismo puchero. Una única
vocación les impulsa a reunirse en
una Obra en la que no se hacen
«votos» sino «contratos», y en la que
«no hay categorías distintas de
miembros». Porque, recordémoslo,
«para todos la vocación es siempre
«plena y completa».

Si eso es cierto, ¿cómo se organiza? Si
no hay «categorías» diferentes ni
«clases» distintas, ¿qué
consecuencias tienen esos nombres
que hemos escuchado: numerarios,
agregados, supernumerarios? ¿Y de
dónde proceden los sacerdotes? ¿A
qué se dedican?

En la Obra os responderán en
seguida que esos términos (escogidos
por espíritu laical, como hemos visto,
y probablemente no del todo
acertados), indican simpemente
«situaciones personales distintas, que
implican que la misma vocación se



viva de un modo o de otro. Lo que de
veras importa -los compromisos
espirituales al servicio de una
llamada, que es única- es igual para
todos».

Como en la Institución se persigue el
más alto de los ideales -que, en
ocasiones, no excluye el heroísmo-,
pero esforzándose por hacer
compatible el radicalismo de la fe
con la sencillez y la normalidad,
convendrá empezar por entender las
distintas situaciones. Comencemos
no por los sacerdotes ni los
miembros célibes (numerarios y
numerarias, agregados y agregadas),
sino por los supernumerarios.

El nombre es engañoso porque
parece dar idea de añadido (el prefijo
«super»), o de algo incompleto y
superpuesto. En realidad, las mismas
fuentes oficiales recuerdan que «la
inmensa mayoría de los miembros
son supernumerarios y esta es, por



decirlo de algún modo, la situación
normal en la Obra, puesto que un
mayor número de personas, en
fidelidad a la vocación cristiana,
encuentran su camino en el
matrimonio más que en el celibato».
En efecto, los supernumerarios -
hombres y mujeres- representan
actualmente el 70% de los miembros
del Opus Dei.

Sigamos con esa explicación oficial,
clara y precisa. «Los
supernumerarios son fieles laicos
(solteros, casados o viudos) que son
llamados a una completa vocación
divina -la misma que la de los
numerarios y agregados- y que viven
esta vocación según la disponibilidad
que sus obligaciones familiares les
permiten».

Por consiguiente, queda claro que «la
ordinaria vocación de
supernumerario resalta en primer
lugar la realidad de que el



matrimonio y la vida familiar son un
camino real de santificación».

Pero entonces, ¿por qué los frailes,
los curas, las monjas (y también,
dentro del Opus Dei, los numerarios
y los agregados) no se casan?
Transcribo tal cual su respuesta, y
que cada uno piense luego como le
dé la gana: confieso que este es uno
de los nudos más complicados.
«Aunque la teología dice que el
"celibato por el reino de los cielos" -
es decir, no casarse para estar más
disponible al servicio de Dios y de los
hombres- es superior al estado
matrimonial, esto no quiere decir
que la renuncia a casarse asegure
por sí misma un mayor grado de
santidad. En cualquier situación
humana, la santidad (que es la meta
a la que todos deben tender) depende
únicamente de la fidelidad a Dios».
En cualquier caso, aseguran que «en
el Opus Dei, celibato y matrimonio
son vistos no como estados



contrapuestos, sino que están
entrelazados y orientados ambos
hacia el objetivo común: la
santificación en la vida profesional».
Que, para los sacerdotes, es su «oficio
de cura».

Los supernumerarios representan la
«normalidad», la vocación
estadísticamente más frecuente, y en
la que quizá aparece más claro el fin
del Opus Dei de cristianizar el
mundo desde dentro con gente «del
mundo», pero no «mundana». Al
mismo tiempo, también es cierto que
los numerarios y las numerarias
constituyen el «esqueleto» de toda la
estructura. Estos últimos son en la
actualidad algo menos del 20% del
total de miembros.

Acudamos de nuevo a la descripción
que hacen las fuentes oficiales:
«Numerarios y numerarias son
aquellos que han recibido la llamada
de Dios a vivir el celibato apostólico y



a estar en completa disponibilidad
para las tareas de la Prelatura: tareas
que se reducen a las de dirección y
formación de los demás miembros de
la Obra». Sigamos: «Viven
habitualmente en los Centros de la
Prelatura, pero pueden hacerlo
también en otros lugares, si así lo
exigen, por ejemplo, las
circunstancias del trabajo
profesional».

No olvidemos que los numerarios,
como cualquier otro «opusdeísta» -
del mismo modo, pues, que los
supernumerarios-, tienen una
profesión, un trabajo «normal»,
«civil», que ejercen gracias a que
todos ellos (y todas ellas) tienen un
título académico universitario. «Las
tareas de dirección y de formación»,
por tanto (salvo casos especiales, y en
cualquier caso temporales, de
llamada a encargos de gobierno
interno), se desarrollan en el tiempo
libre: cuando cualquier otro hombre



o mujer se ocupa de su familia. Que
para estos es, más que nunca, el Opus
Dei.

A propósito: si en apariencia hablo
poco de las mujeres y no les dedico
un capítulo especial, no es porque al
estudiar los documentos y los textos
de formación, o al observar su
actividad, haya apreciado en la
institución un residuo de
antifeminismo. Sucede todo lo
contrario: no hay mucho «especial»
que decir.

La insistencia en la unidad de
vocación se extiende a los dos sexos:
tanto hombres como mujeres pueden
ser llamados a santificarse allí donde
están y por medio del trabajo.
Dejando al margen lógicamente al
sacerdocio ministerial, a cada
«figura» masculina (numerario,
agregado, supernumerario)
corresponde otra femenina, con
iguales derechos y deberes y con



igual variedad de situaciones
personales: solteras, viudas y
casadas; doctas y poco formadas;
pobres y ricas.

Las mujeres del Opus Dei son la
mitad del total de los miembros. Si se
adhieren a él libremente de forma
tan numerosa, a pesar de que Escrivá
pensara que no había lugar para
ellas; si son tan activas y motivadas,
tanto que el número de los
«abandonos» -ya singularmente bajo
entre los hombres de la Obra, incluso
en los tiempos posconciliares- es casi
irrelevante; si esta es la realidad, no
deben encontrarlo nada malo. Es una
comprobación pragmática, pero que
vale mucho más que tantas teorías
de teología feminista abstracta.

También es significativo lo siguiente:
«La presencia de las mujeres en el
Opus Dei no significa sólo que la
espiritualidad y la misión de la
Prelatura están abiertas a todos, sino



que tal presencia es necesaria para
que reine efectivamente el espíritu
de familia (una familia con vínculos
sobrenaturales) y se muestre que la
Iglesia es verdaderamente familia
Dei». Estas casi 40.000 mujeres hacen
lo mismo que hacen las demás, según
su cultura y su país. Las numerarias
tienen un título de estudio, como
también lo tienen muchas agregadas
(hablaremos también de ellas), y
muchas trabajan como directivas,
empleadas, empresarias,
propietarias de comercios, etc.

Además, algunas numerarias son
«administradoras» de los Centros de
varones, y en ese puesto coordinan el
trabajo de otras mujeres,
pertenecientes o no al Opus Dei. Su
labor no se equipara a la del
voluntariado, al menos en sentido
económico y social: es su profesión,
que deben santificar y en la que han
de santificarse, y -aunque trabajan
«para los de dentro»- reciben el



salario normal por esas ocupaciones,
junto con las demás prestaciones
sociales propias de un contrato
laboral.

También es trabajo profesional -y
uno de los más valiosos y dignos- el
de «ama de casa». Así lo describía el
fundador: «Ciertamente habrá
siempre muchas mujeres que no
tengan otra ocupación que llevar
adelante su hogar. Yo os digo que
ésta es una gran ocupación, que vale
la pena. A través de esa profesión -
porque lo es, verdadera y
nobleinfluyen positivamente no sólo
en la familia, sino en multitud de
amigos y de conocidos, en personas
con las que de un modo u otro se
relacionan, cumpliendo una tarea
mucho más extensa a veces que la de
otros profesionales».

Pero añadía a continuación: «Eso no
se opone a la participación en otros
aspectos de la vida social y aun de la



política, por ejemplo. También en
esos sectores puede dar la mujer una
valiosa contribución, como persona,
y siempre con las perculiaridades de
su condición femenina».

La clave parece estar aquí:
«peculiaridad», «especificidad» de
cada sexo. Por tanto, radical igualdad
de derechos y de deberes, idéntica
dignidad frente a Dios y a los demás,
pero sin olvidar que se encarna en
una «diversidad» sexual que -como
sabemos por la fe- forma parte del
plan mismo del Creador; y que no es
un simple rasgo de la historia, de las
costumbres, de la cultura, que pueda
cambiarse por gusto.

El feminismo está marcado por ese
sufijo, "¡sino ", frecuentemente
preñado de desgracias. El rechazo de
la ideología feminista es una defensa
de lo más propio de la feminidad,
que es indispensable para el mundo:
tanto para las mujeres como para los



hombres, tanto para las familias
como para las profesiones.

Sobre el papel de las mujeres en la
Obra y sobre la existencia de
«numerarias auxiliares» cuyo trabajo
es la administración de los Centros,
ha habido clamores y polémicas.
Puede ser interesante recoger las
palabras al respecto de Peter Berglar,
un biógrafo de Escrivá. Sirvirán para
entender con qué perspectiva se ven
las cosas desde dentro. Perspectiva
que no es otra que la católica tout
court, pero que corre el peligro (por
falta de información quizá) de ser
rechazada antes de ser conocida,
antes de que se comprendan sus
motivos.

Escuchemos al historiador alemán:
«En nuestros días, una de las más
frecuentes deformaciones de la
persona humana, con consecuencias
catastróficas, es el desprecio del
espíritu de servicio, la sospecha de



que favorecer ese espíritu es un
maligno fraude de los "poderosos"
para humillar a los "oprimidos", que
no serían conscientes del engaño. Se
piensa que servir es el principal
obstáculo para la "autorrealización"
personal; por eso, son cada vez más
numerosos quienes rechazan servir a
otras personas, o que lo hacen con
repugnancia. Es ya de por sí un mal
que los hombres no quieran servir,
pero es un auténtico desastre cuando
también las mujeres se contagian de
ese rechazo. Muchas jóvenes se
someten a todo tipo de humillaciones
con tal de trabajar en una oficina o
en una fábrica, porque consideran
deshonroso trabajar como
empleadas del hogar en la cocina u
ocupándose de los niños (más aún si
es para sus propios hijos, porque
entonces no reciben sueldo y "por su
culpa" deben quizá abandonar una
profesión donde, dicen, "se realizan
plenamente"). Innumerables mujeres
y madres sufren una frustración



crónica, porque se les ha sustraído la
conciencia de la dignidad de su
vocación específica, una vocación
que se funda en las raíces mismas de
la humanidad, y permanece en toda
época. Por el contrario, tienen una
falsa brújula. «Mejor en el paro, me
dijo una vez una joven, antes que
limpiar los zapatos de otros o hacer
las camas. Esas cosas no se me
pueden exigir».

Continúa Berglar: «A don Josemaría
siempre se le pudo exigir. Dios
esperaba mucho de él, y él mismo
enseñó durante casi cincuenta años
que un serviam! (¡serviré!) dicho por
amor de Dios y, en atención a Dios,
por amor a los hombres, es el nervio
del camino hacia la santidad y,
además, condición indispensable
para una auténtica e indestructible
alegría de vivir. Innumerables veces
rechazó la distinción entre trabajos
"prestigiosos" y trabajos "modestos":
el trabajo y el servicio reciben valor



sólo por el grado de amor con que se
realizan. Es evidente, por tanto, que
el trabajo del hogar, el "servicio"
doméstico en la propia familia o en
la de los demás, tiene un valor
eminente; y cuando se vive con un
amor que se materializa en mil
pequeños detalles para crear un
hogar de familia agradable, es algo
totalmente positivo y natural,
especialmente para la mujer. "No hay
que olvidar" -decía en 1968 a una
periodista- "que se ha querido
presentar este trabajo como algo
humillante. No es cierto (...) Es
necesario que la persona que preste
ese servicio esté capacitada,
profesionalmente preparada (...).
Toda tarea social bien realizada es
eso, un estupendo servicio: tanto la
tarea de la empleada del hogar como
la del profesor o la del juez (...). Para
mí igualmente importante es el
trabajo de una hija mía que es
empleada del hogar, que el trabajo



de una hija mía que tiene un título
nobiliario».

Concluye Berglar: «Partiendo de
estos principios, animó desde el
principio a la Sección de mujeres a
que erigieran escuelas de ciencias
domésticas, donde las jóvenes
pudieran aprender a cumplir el
trabajo del hogar de modo completo
y moderno, a conocer los medios
técnicos y los criterios económicos
más avanzados y, en fin, a realizar
este trabajo con amor, para estar más
cerca del corazón de Dios. En
cualquier parte del mundo, muchas
mujeres viven la vocación al Opus
Dei a través de esta forma específica
de entrega».

Pero volvamos no a las «categorías»,
ni mucho menos a las «clases» -quien
siguiera hablando así habría
entendido bien poco de la Obra-, sino
a las «diferentes situaciones
personales» que determinan



distintas situaciones también en el
modo de vivir la única vocación.
Subrayo única como recordatorio de
lo ya expuesto.

Para acabar con los laicos antes de
pasar a los sacerdotes, hay un tercer
nombre después de numerarios y
supernumerarios: el de agregados (y
agregadas). Es una especie de
posición intermedia: tiene en común
con los numerarios la elección del
celibato y la mayoría de los demás
compromisos; y se parece a los
supernumerarios en otros aspectos.
Como señalan los Estatutos: «Son
agregados los que, por circunstancias
permanentes de carácter personal,
familiar o profesional, viven
ordinariamente con su familia
natural».

Con la familia o solos, pero siempre
por su cuenta, y no -como hacen los
numerarios, al menos de ordinario-
en los Centros de la Obra.



Este podría ser su retrato robot: «en
general, los agregados, por
responsabilidades contraídas de tipo
familiar, profesional o de otro tipo,
tienen menos movilidad y
disponibilidad de tiempo que los
numerarios. No hay gran diferencia
entre los numerarios y los agregados.
Con esta figura se da acogida a una
situación objetiva en la vida de
algunas personas llamadas al Opus
Dei: un modo distinto, por
circunstancias permanentes, de vivir
la misma y única vocación. Esas
circunstancias implican que los
agregados pueden participar menos
en las tareas de gobierno, pero se
ocupan ampliamente de las tareas de
formación de los demás miembros,
haciéndolas compatibles con su
disponibilidad».

En resumen, el principio es claro:
como todos pueden ser llamados,
todos deben encontrar un modo
adecuado de vivir eso que advierten



como una llamada del mismo Dios.
Una vocación para cada uno, y un
puesto para vivirla según su
condición personal y concreta.

Creo que entre las razones prácticas
que indujeron a Escrivá a definir la
figura de los agregados está también
el hecho de que entre estos tienen
cabida se también a los que, a
diferencia de los numerarios, no
poseen un título universitario.

Por lo que dicen «los de dentro», una
de las señales de que la Obra está
aún en plena adolescencia es el
número considerado aún
relativamente exiguo de agregados,
que actualmente corresponde sólo al
10% de los miembros. Hay que
precisar que este estado de
«adolescencia» se refiere a la
distribución de los miembros, pues la
espiritualidad y la organización se
consideran desde hace tiempo
completas e inmodificables.



Como las condiciones de vida propias
de los agregados son muy frecuentes,
el Opus Dei del futuro tendrá un
número de agregados y de agregadas
dos o tres veces superior al de los
numerarios. Lo contrario de lo que
sucede ahora, cuando los numerarios
los duplican: el veinte, respecto al
diez por ciento de los agregados.

Ponen todo el esfuerzo posible para
no dar la impresión (ni siquiera
«inconscientemente») de que unos
sean «superiores» a los «del segundo
grupo». La vocación del peón
peruano está al mismo nivel de la del
más prestigioso sacerdote de la Obra:
más aún, de la del mismo Prelado.
Igual es el fin, iguales los medios
espirituales para conseguirlos, igual
la esperanza que orienta la vida. La
esperanza no sólo de encontrar a
Cristo después de la muerte, sino de
escuchar de él las mismas palabras
del evangelio: «Bien, siervo bueno y
fiel, has sido fiel en lo poco, yo te



confiaré lo mucho: entra en el gozo
de tu Señor» (Mt 25, 21). Si no se
pone de relieve la tensión hacia esta
meta, se corre el peligro (repetita
juvant...) de no entender nada de
esas personas.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/laicos-pero-de-
verdad/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/laicos-pero-de-verdad/
https://opusdei.org/es-es/article/laicos-pero-de-verdad/
https://opusdei.org/es-es/article/laicos-pero-de-verdad/

	Laicos, pero de verdad

