opusdei.org

La voz de Benedicto
XVI

Las numerosas celebraciones
de la Semana Santa y la Pascua
han dejado en Roma muchos
mensajes de Benedicto XVI para
meditar con calma. Ofrecemos
en versiones word y pdf los
textos completos.

25/04/2011

MENSAJE URBI ET ORBI

In resurrectione tua, Christe, coeli et
terra laetentur. En tu resurreccion,



Serior, se alegren los cielos y la tierra
(Lit. Hor.)

Queridos hermanos y hermanas de
Roma y de todo el mundo:

La mafiana de Pascua nos ha traido
el anuncio antiguo y siempre nuevo:
iCristo ha resucitado! El eco de este
acontecimiento, que surgio en
Jerusalén hace veinte siglos, continua
resonando en la Iglesia, que lleva en
el corazon la fe vibrante de Maria, la
Madre de Jesus, la fe de la Magdalena
y las otras mujeres que fueron las
primeras en ver el sepulcro vacio, la
fe de Pedro y de los otros Apdstoles.

Hasta hoy —incluso en nuestra era
de comunicaciones
supertecnologicas— la fe de los
cristianos se basa en aquel anuncio,
en el testimonio de aquellas
hermanas y hermanos que vieron
primero la losa removida y el
sepulcro vacio, después a los
mensajeros misteriosos que



atestiguaban que Jesus, el
Crucificado, habia resucitado; y
luego, a El mismo, el Maestro y
Sefior, vivo y tangible, que se aparece
a Maria Magdalena, a los dos
discipulos de Emaus y, finalmente, a
los once reunidos en el Cenaculo (cf.
Mc 16,9-14).

La resurreccion de Cristo no es fruto
de una especulacion, de una
experiencia mistica. Es un
acontecimiento que sobrepasa
ciertamente la historia, pero que
sucede en un momento preciso de la
historia dejando en ella una huella
indeleble. La luz que deslumbro a los
guardias encargados de vigilar el
sepulcro de Jesus ha atravesado el
tiempo y el espacio. Es una luz
diferente, divina, que ha roto las
tinieblas de la muerte y ha traido al
mundo el esplendor de Dios, el
esplendor de la Verdad y del Bien.



Asi como en primavera los rayos del
sol hacen brotar y abrir las yemas en
las ramas de los arboles, asi también
la irradiacion que surge de la
resurreccion de Cristo da fuerzay
significado a toda esperanza
humana, a toda expectativa, deseo,
proyecto. Por eso, todo el universo se
alegra hoy, al estar incluido en la
primavera de la humanidad, que se
hace intérprete del callado himno de
alabanza de la creacion. El aleluya
pascual, que resuena en la Iglesia
peregrina en el mundo, expresa la
exultacion silenciosa del universo v,
sobre todo, el anhelo de toda alma
humana sinceramente abierta a Dios,
mas aun, agradecida por su infinita
bondad, belleza y verdad.

«En tu resurreccion, Sefior, se
alegren los cielos y la tierra». A esta
invitacion de alabanza que sube hoy
del corazon de la Iglesia, los «cielos»
responden al completo: La multitud
de los angeles, de los santos y beatos



se suman unanimes a nuestro jubilo.
En el cielo, todo es paz y regocijo.
Pero en la tierra, lamentablemente,
no es asi. Aqui, en nuestro mundo, el
aleluya pascual contrasta todavia con
los lamentos y el clamor que
provienen de tantas situaciones
dolorosas: miseria, hambre,
enfermedades, guerras, violencias. Y,
sin embargo, Cristo ha muertoy
resucitado precisamente por esto. Ha
muerto a causa de nuestros pecados
de hoy, y ha resucitado también para
redimir nuestra historia de hoy. Por
eso, mi mensaje quiere llegar a todos
y, como anuncio profético,
especialmente a los pueblos y las
comunidades que estan sufriendo un
tiempo de pasion, para que Cristo
resucitado les abra el camino de la
libertad, la justicia y la paz.

Que pueda alegrarse la Tierra que
fue la primera a quedar inundada
por la luz del Resucitado. Que el
fulgor de Cristo llegue también a los



pueblos de Oriente Medio, para que
la luz de la paz y de la dignidad
humana venza a las tinieblas de la
division, del odio y la violencia. Que,
en Libia, la diplomacia y el dialogo
ocupen el lugar de las armasy, en la
actual situacion de conflicto, se
favorezca el acceso a las ayudas
humanitarias a cuantos sufren las
consecuencias de la contienda. Que,
en los Paises de Africa septentrional
y de Oriente Medio, todos los
ciudadanos, y particularmente los
jovenes, se esfuercen en promover el
bien comun y construir una sociedad
en la que la pobreza sea derrotada y
toda decision politica se inspire en el
respeto a la persona humana. Que
llegue la solidaridad de todos a los
numerosos profugos y refugiados
que provienen de diversos paises
africanos y se han viso obligados a
dejar sus afectos mas entrafiables;
que los hombres de buena voluntad
se vean iluminados y abran el
corazon a la acogida, para que, de



manera solidaria y concertada se
puedan aliviar las necesidades
urgentes de tantos hermanos; y que a
todos los que prodigan sus esfuerzos
generosos y dan testimonio en este
sentido, llegue nuestro aliento y
gratitud.

Que se recomponga la convivencia
civil entre las poblaciones de Costa
de Marfil, donde urge emprender un
camino de reconciliacion y perdon
para curar las profundas heridas
provocadas por las recientes
violencias. Y que Japon, en estos
momentos en que afronta las
dramaticas consecuencias del
reciente terremoto, encuentre alivio
y esperanza, y lo encuentren
también aquellos paises que en los
ultimos meses han sido probados por
calamidades naturales que han
sembrado dolor y angustia.

Se alegren los cielos y la tierra por el
testimonio de quienes sufren



contrariedades, e incluso
persecuciones a causa de la propia fe
en el Sefior Jesus. Que el anuncio de
su resurreccion victoriosa les
infunda valor y confianza.

Queridos hermanos y hermanas.
Cristo resucitado camina delante de
nosotros hacia los cielos nuevos y la
tierra nueva (cf. Ap 21,1), en la que
finalmente viviremos como una sola
familia, hijos del mismo Padre. Fl
esta con nosotros hasta el fin de los
tiempos. Vayamos tras Fl en este
mundo lacerado, cantando el
Aleluya. En nuestro corazon hay
alegria y dolor; en nuestro rostro,
sonrisas y lagrimas. Asi es nuestra
realidad terrena. Pero Cristo ha
resucitado, esta vivo y camina con
nosotros. Por eso cantamos y
caminamos, con la mirada puesta en
el Cielo, fieles a nuestro compromiso
en este mundo.

Feliz Pascua a todos.



kK K

VIGILIA PASCUAL EN LA NOCHE
SANTA. HOMILIA DEL SANTO
PADRE.

Queridos hermanos y hermanas:

Dos grandes signos caracterizan la
celebracion liturgica de la Vigilia
pascual. En primer lugar, el fuego
que se hace luz. La luz del cirio
pascual, que en la procesion a través
de la iglesia envuelta en la oscuridad
de la noche se propaga en una
multitud de luces, nos habla de Cristo
como verdadero lucero matutino,
que no conoce ocaso, nos habla del
Resucitado en el que la luz ha
vencido a las tinieblas. El segundo
signo es el agua. Nos recuerda, por
una parte, las aguas del Mar Rojo, la
profundidad y la muerte, el misterio
de la Cruz. Pero se presenta después
como agua de manantial, como
elemento que da vida en la aridez. Se
hace asi imagen del Sacramento del



Bautismo, que nos hace participes de
la muerte y resurreccion de
Jesucristo.

Sin embargo, no solo forman parte
de la liturgia de la Vigilia Pascual los
grandes signos de la creacion, como
laluz y el agua. Caracteristica
esencial de la Vigilia es también el
que ésta nos conduce a un encuentro
profundo con la palabra de la
Sagrada Escritura. Antes de la
reforma liturgica habia doce lecturas
veterotestamentarias y dos
neotestamentarias. Las del Nuevo
Testamento han permanecido. El
numero de las lecturas del Antiguo
Testamento se ha fijado en siete,
pero, de segun las circunstancias
locales, pueden reducirse a tres. La
Iglesia quiere llevarnos, a través de
una gran vision panoramica por el
camino de la historia de la salvacion,
desde la creacion, pasando por la
eleccion y la liberacion de Israel,
hasta el testimonio de los profetas,



con el que toda esta historia se
orienta cada vez mas claramente
hacia Jesucristo. En la tradicion
liturgica, todas estas lecturas eran
llamadas profecias. Aun cuando no
son directamente anuncios de
acontecimientos futuros, tienen un
caracter profético, nos muestran el
fundamento intimo y la orientaciéon
de la historia. Permiten que la
creacion y la historia transparenten
lo esencial. Asi, nos toman de la
mano y nos conducen hacia Cristo,
nos muestran la verdadera Luz.

En la Vigilia Pascual, el camino a
través de los sendas de la Sagrada
Escritura comienzan con el relato de
la creacion. De esta manera, la
liturgia nos indica que también el
relato de la creacion es una profecia.
No es una informacién sobre el
desarrollo exterior del devenir del
cosmos y del hombre. Los Padres de
la Iglesia eran bien conscientes de
ello. No entendian dicho relato como



una narracion del desarrollo del
origen de las cosas, sino como una
referencia a lo esencial, al verdadero
principio y fin de nuestro ser.
Podemos preguntarnos ahora: Pero,
ies verdaderamente importante en la
Vigilia Pascual hablar también de la
creacion? ¢No se podria empezar por
los acontecimientos en los que Dios
llama al hombre, forma un pueblo y
crea su historia con los hombres
sobre la tierra? La respuesta debe
ser: no. Omitir la creacion
significaria malinterpretar la historia
misma de Dios con los hombres,
disminuirla, no ver su verdadero
orden de grandeza. La historia que
Dios ha fundado abarca incluso los
origenes, hasta la creacion. Nuestra
profesion de fe comienza con estas
palabras: “Creo en Dios, Padre
Todopoderoso, Creador del cielo y de
la tierra”. Si omitimos este comienzo
del Credo, toda la historia de la
salvacion queda demasiado reducida
y estrecha. La Iglesia no es una



asociacion cualquiera que se ocupa
de las necesidades religiosas de los
hombres y, por eso mismo, no limita
su cometido solo a dicha asociacion.
No, ella conduce al hombre al
encuentro con Dios y, por tanto, con
el principio de todas las cosas. Dios
se nos muestra como Creador, y por
esto tenemos una responsabilidad
con la creacion. Nuestra
responsabilidad llega hasta la
creacion, porque ésta proviene del
Creador. Puesto que Dios ha creado
todo, puede darnos vida y guiar
nuestra vida. La vida en la fe de la
Iglesia no abraza solamente un
ambito de sensaciones o
sentimientos o quizas de
obligaciones morales. Abraza al
hombre en su totalidad, desde su
principio y en la perspectiva de la
eternidad. Puesto que la creacion
pertenece a Dios, podemos confiar
plenamente en El. Y porque El es
Creador, puede darnos la vida
eterna. La alegria por la creacion, la



gratitud por la creacion y la
responsabilidad respecto a ella van
juntas.

El mensaje central del relato de la
creacion se puede precisar todavia
mas. San Juan, en las primeras
palabras de su Evangelio, ha
sintetizado el significado esencial de
dicho relato con una sola frase: “En
el principio existia el Verbo”. En
efecto, el relato de la creacion que
hemos escuchado antes se
caracteriza por la expresion que
aparece con frecuencia: “Dijo
Dios...”. El mundo es un producto de
la Palabra, del Logos, como dice Juan
utilizando un vocablo central de la
lengua griega. “Logos” significa
“razon”, “sentido”, “palabra”. No es
solamente razon, sino Razon
creadora que habla y se comunica a
si misma. Razdn que es sentido y ella
misma crea sentido. El relato de la
creacion nos dice, por tanto, que el
mundo es un producto de la Razon



creadora. Y con eso nos dice que en
el origen de todas las cosas estaba no
lo que carece de razon o libertad,
sino que el principio de todas las
cosas es la Razon creadora, es el
amor, es la libertad. Nos
encontramos aqui frente a la
alternativa ultima que esta en juego
en la discusion entre fe e
incredulidad: ¢Es la irracionalidad, la
ausencia de libertad y la casualidad
el principio de todo, o el principio del
ser es mas bien razon, libertad,
amor? ¢Corresponde el primado a la
irracionalidad o a la razon? En
ultimo término, ésta es la pregunta
crucial. Como creyentes
respondemos con el relato de la
creacion y con san Juan: en el origen
esta la razon. En el origen esta la
libertad. Por esto es bueno ser una
persona humana. No es que en el
universo en expansion, al final, en
un pequefio &ngulo cualquiera del
cosmos se formara por casualidad
una especie de ser viviente, capaz de



razonar y de tratar de encontrar en
la creacion una razon o darsela. Si el
hombre fuese solamente un producto
casual de la evolucion en algun lugar
al margen del universo, su vida
estaria privada de sentido o seria
incluso una molestia de la
naturaleza. Pero no es asi: la Razon
estaba en el principio, la Razdon
creadora, divina. Y puesto que es
Razon, ha creado también la libertad,;
y como de la libertad se puede hacer
un uso inadecuado, existe también
aquello que es contrario a la
creacion. Por eso, una gruesa linea
oscura se extiende, por decirlo asi, a
traveés de la estructura del universo y
a través de la naturaleza humana.
Pero no obstante esta contradiccion,
la creacion como tal sigue siendo
buena, la vida sigue siendo buena,
porque en el origen esta la Razon
buena, el amor creador de Dios. Por
eso el mundo puede ser salvado. Por
eso podemos y debemos ponernos de
parte de la razon, de la libertad y del



amor; de parte de Dios que nos ama
tanto que ha sufrido por nosotros,
para que de su muerte surgiera una
vida nueva, definitiva, saludable.

El relato veterotestamentario de la
creacion, que hemos escuchado,
indica claramente este orden de la
realidad. Pero nos permite dar un
paso mas. Ha estructurado el proceso
de la creacion en el marco de una
semana que se dirige hacia el
Sabado, encontrando en él su
plenitud. Para Israel, el Sdbado era el
dia en que todos podian participar
del reposo de Dios, en que los
hombres y animales, amos y
esclavos, grandes y pequenios se
unian a la libertad de Dios. Asi, el
Sdbado era expresion de la alianza
entre Dios y el hombre y la creacion.
De este modo, la comunién entre
Dios y el hombre no aparece como
algo anadido, instaurado
posteriormente en un mundo cuya
creacion ya habia terminado. La



alianza, la comunion entre Dios y el
hombre, esta ya prefigurada en lo
mas profundo de la creacidn. Si, la
alianza es la razon intrinseca de la
creacion asi como la creacion es el
presupuesto exterior de la alianza.
Dios ha hecho el mundo para que
exista un lugar donde pueda
comunicar su amor y desde el que la
respuesta de amor regrese a Fl. Ante
Dios, el corazon del hombre que le
responde es mas grande y mas
importante que todo el inmenso
cosmos material, el cual nos deja,
clertamente, vislumbrar algo de la
grandeza de Dios.

En Pascua, y partiendo de la
experiencia pascual de los cristianos,
debemos dar aun un paso mas. El
Sadbado es el séptimo dia de la
semana. Después de seis dias, en los
que el hombre participa en cierto
modo del trabajo de la creacion de
Dios, el Sdbado es el dia del descanso.
Pero en la Iglesia naciente sucedio



algo inaudito: El Sabado, el séptimo
dia, es sustituido ahora por el primer
dia. Como dia de la asamblea
liturgica, es el dia del encuentro con
Dios mediante Jesucristo, el cual en
el primer dia, el Domingo, se
encontro con los suyos como
Resucitado, después de que hallaran
vacio el sepulcro. La estructura de la
semana se ha invertido. Ya no se
dirige hacia el séptimo dia, para
participar en él del reposo de Dios.
Inicia con el primer dia como dia del
encuentro con el Resucitado. Este
encuentro ocurre siempre
nuevamente en la celebracion de la
Eucaristia, donde el Sefnor se
presenta de nuevo en medio de los
suyos y se les entrega, se deja, por asi
decir, tocar por ellos, se sienta a la
mesa con ellos. Este cambio es un
hecho extraordinario, si se considera
que el Sabado, el séptimo dia como
dia del encuentro con Dios, esta
profundamente enraizado en el
Antiguo Testamento. El dramatismo



de dicho cambio resulta aun mas
claro si tenemos presente hasta qué
punto el proceso del trabajo hacia el
dia de descanso se corresponde
también con una ldgica natural. Este
proceso revolucionario, que se ha
verificado inmediatamente al
comienzo del desarrollo de la Iglesia,
solo se explica por el hecho de que en
dicho dia habia sucedido algo
inaudito. El primer dia de la semana
era el tercer dia después de la muerte
de Jesus. Era el dia en que El se habia
mostrado a los suyos como el
Resucitado. Este encuentro, en
efecto, tenia en si algo de
extraordinario. El mundo habia
cambiado. Aquel que habia muerto
vivia de una vida que ya no estaba
amenazada por muerte alguna. Se
habia inaugurado una nueva forma
de vida, una nueva dimension de la
creacion. El primer dia, segun el
relato del Génesis, es el dia en que
comienza la creacién. Ahora, se ha
convertido de un modo nuevo en el



dia de la creacion, se ha convertido
en el dia de la nueva creacion.
Nosotros celebramos el primer dia.
Con ello celebramos a Dios, el
Creador, y a su creacion. Si, creo en
Dios, Creador del cielo y de la tierra.
Y celebramos al Dios que se ha hecho
hombre, que padecid, murio, fue
sepultado y resucito. Celebramos la
victoria definitiva del Creador y de
su creacion. Celebramos este dia
como origen y, al mismo tiempo,
como meta de nuestra vida. Lo
celebramos porque ahora, gracias al
Resucitado, se manifiesta
definitivamente que la razon es mas
fuerte que la irracionalidad, la
verdad mas fuerte que la mentira, el
amor mas fuerte que la muerte.
Celebramos el primer dia, porque
sabemos que la linea oscura que
atraviesa la creacion no permanece
para siempre. Lo celebramos porque
sabemos que ahora vale
definitivamente lo que se dice al final
del relato de la creacion: “Vio Dios



todo lo que habia hecho, y era muy
bueno” (Gen 1, 31). Amén

kK 3k

PALABRAS DEL SANTO PADRE AL
FINAL DEL ViA CRUCIS EN EL
COLISEO

“En la muerte en cruz del Hijo de Dios,
estd la semilla de una nueva
esperanza”

Queridos hermanos y hermanas:

Esta noche hemos acompaifiado en la
fe a Jesus en el recorrido del ultimo
trecho de su camino terrenal, el mas
doloroso, el del Calvario. Hemos
escuchado el clamor de la
muchedumbre, las palabras de
condena, las burlas de los soldados,
el llanto de la Virgen Maria y de las
mujeres. Ahora estamos sumidos en
el silencio de esta noche, en el
silencio de la cruz, en el silencio de la
muerte. Es un silencio que lleva



consigo el peso del dolor del hombre
rechazado, oprimido y aplastado; el
peso del pecado que le desfigura el
rostro, el peso del mal. Esta noche
hemos revivido, en lo profundo de
nuestro corazon, el drama de Jesus,
cargado del dolor, del mal y del
pecado del hombre.

¢Qué queda ahora ante nuestros
0jos? Queda un Crucifijo, una Cruz
elevada sobre el Golgota, una Cruz
que parece sefialar la derrota
definitiva de Aquél que habia traido
la luz a quien estaba sumido en la
oscuridad, de Aquél que habia
hablado de la fuerza del perdén y de
la misericordia, que habia invitado a
creer en el amor infinito de Dios por
cada persona humana. Despreciado y
rechazado por los hombres, esta ante
nosotros el "varon de dolores,
acostumbrado a sufrimientos,
despreciado y evitado de los
hombres, ante el cual se ocultaban
los rostros" (Isaias 53, 3).



Pero miremos bien a este hombre
crucificado entre la tierra y el cielo,
contemplémosle con una mirada mas
profunda, y descubriremos que la
Cruz no es el signo de la victoria de la
muerte, del pecado y del mal, sino el
signo luminoso del amor, mas aun,
de la inmensidad del amor de Dios,
de aquello que jamas habriamos
podido pedir, imaginar o esperar:
Dios se ha inclinado ante nosotros, se
ha abajado hasta llegar al rincon mas
oscuro de nuestra vida para
tendernos la mano y alzarnos hacia
él, para llevarnos hasta él. La Cruz
nos habla de la fe en el poder de este
amor, nos invita a creer que en cada
situacion de nuestra vida, de la
historia, del mundo, Dios es capaz de
vencer la muerte, el pecado, el mal, y
darnos una vida nueva, resucitada.
En la muerte en cruz del Hijo de
Dios, esta la semilla de una nueva
esperanza de vida, como el grano que
muere dentro de la tierra.



En esta noche cargada de silencio,
cargada de esperanza, resuena la
invitacion que Dios nos dirige a
través de las palabras de san Agustin:
"Tened fe. Vosotros vendréis a miy
gustaréis los bienes de mi mesa, asi
como yo no he rechazado saborear
los males de la vuestra... Os he
prometido la vida... Como anticipo os
he dado mi muerte, como si os dijera:
'Mirad, yo os invito a participar en
mi vida... Una vida donde nadie
muere, una vida verdaderamente
feliz, donde el alimento no perece,
repara las fuerzas y nunca se agota.
Ved a qué os invito... a la amistad con
el Padre y el Espiritu Santo, a la cena
eterna, a ser hermanos mios..., a
participar en mi vida™ (cf. Sermdn
231, 5).

Fijemos nuestra mirada en Jesus
crucificado y pidamos en la oracion:
Ilumina, Sefior, nuestro corazon,
para que podamos seguirte por el
camino de la Cruz; haz morir en



nosotros el "hombre viejo", atado al
egoismo, al mal, al pecado, y haznos
"hombres nuevos", hombres y
mujeres santos, transformados y
animados por tu amor.

* %k ok

JUEVES SANTO: HOMILIA DEL
PAPA EN LA MISA EN LA CENA DEL
SENOR

“Sefior, suscita también en nosotros el
deseo de ti”

Queridos hermanos y hermanas:

"Ardientemente he deseado comer
esta Pascua con vosotros, antes de
padecer"” (Lc 22,15). Con estas
palabras, Jesus comenzo la
celebracion de su ultima cena y de la
institucion de la santa Eucaristia.
Jesus tuvo grandes deseos de ir al
encuentro de aquella hora. Anhelaba
en su interior ese momento en el que
se iba a dar a los suyos bajo las



especies del pan y del vino. Esperaba
aquel momento que tendria que ser
en cierto modo el de las verdaderas
bodas mesianicas: la transformacion
de los dones de esta tierra y el llegar
a ser uno con los suyos, para
transformarlos y comenzar asi la
transformacion del mundo. En el
deseo de Jesus podemos reconocer el
deseo de Dios mismo, su amor por los
hombres, por su creacion, un amor
que espera. El amor que aguarda el
momento de la union, el amor que
quiere atraer hacia si a todos los
hombres, cumpliendo también asilo
que la misma creacion espera; en
efecto, ella aguarda la manifestacion
de los hijos de Dios (cf. Rm 8,19).
Jesus nos desea, nos espera. Y
nosotros, tenemos verdaderamente
deseo de él? ;No sentimos en nuestro
interior el impulso de ir a su
encuentro? ;Anhelamos su cercania,
ese ser uno con él, que se nos regala
en la Eucaristia? ;O somos, mas bien,
indiferentes, distraidos, ocupados



totalmente en otras cosas? Por las
parabolas de Jesus sobre los
banquetes, sabemos que €l conoce la
realidad de que hay puestos que
quedan vacios, la respuesta negativa,
el desinterés por él y su cercania. Los
puestos vacios en el banquete
nupcial del Sefior, con o sin excusas,
son para nosotros, ya desde hace
tiempo, no una parabola sino una
realidad actual, precisamente en
aquellos paises en los que habia
mostrado su particular cercania.
Jesus también tenia experiencia de
aquellos invitados que vendrian, si,
pero sin ir vestidos con el traje de
boda, sin alegria por su cercania,
como cumpliendo s6lo una
costumbre y con una orientacion de
sus vidas completamente diferente.
San Gregorio Magno, en una de sus
homilias se preguntaba: ;Qué tipo de
personas son aquellas que vienen sin
el traje nupcial? ¢;En qué consiste
este traje y como se consigue? Su
respuesta dice asi: Los que han sido



llamados y vienen, en cierto modo
tienen fe. Es la fe la que les abre la
puerta. Pero les falta el traje nupcial
del amor. Quien vive la fe sin amor
no esta preparado para la boda y es
arrojado fuera. La comunion
eucaristica exige la fe, pero la fe
requiere el amor, de lo contrario
también como fe estd muerta.

Sabemos por los cuatro Evangelios
que la ultima cena de Jesus, antes de
la Pasidn, fue también un lugar de
anuncio. Jesus propuso una vez mas
con insistencia los elementos
fundamentales de su mensaje.
Palabra y Sacramento, mensaje y don
estan indisolublemente unidos. Pero
durante la Ultima Cena, Jesus sobre
todo oro. Mateo, Marcos y Lucas
utilizan dos palabras para describir
la oracion de Jesus en el momento
central de la Cena: "eucharistesas"y
"eulogesas" -"agradecer" y
"bendecir". El movimiento
ascendente del agradecimiento y el



descendente de la bendicion van
juntos. Las palabras de la
transustanciacion son parte de esta
oracion de Jesus. Son palabras de
plegaria. Jesus transforma su Pasion
en oracion, en ofrenda al Padre por
los hombres. Esta transformacion de
su sufrimiento en amor posee una
fuerza transformadora para los
dones, en los que €l ahora se da a si
mismo. El nos los da para que
nosotros y el mundo seamos
transformados. El objetivo propio y
ultimo de la transformacion
eucaristica es nuestra propia
transformacion en la comunion con
Cristo. La Eucaristia apunta al
hombre nuevo, al mundo nuevo, tal
como éste puede nacer solo a partir
de Dios mediante la obra del Siervo
de Dios.

Gracias a Lucas y, sobre todo, a Juan
sabemos que Jesus en su oracion
durante la Ultima Cena dirigio
también peticiones al Padre, suplicas



que contienen al mismo tiempo un
llamamiento a sus discipulos de
entonces y de todos los tiempos.
Quisiera en este momento referirme
solo una suplica que, segun Juan,
Jesus repitid cuatro veces en su
oracion sacerdotal. jCuanta angustia
debio sentir en su interior! Esta
oracion sigue siendo de continuo su
oracion al Padre por nosotros: es la
plegaria por la unidad. Jesus dice
explicitamente que esta suplica vale
no solo para los discipulos que
estaban entonces presentes, sino que
apunta a todos los que creeran en él
(cf.Jn 17, 20). Pide que todos sean
uno "como tu, Padre, en mi, y yo en
ti, para que el mundo crea" (Jn 17,
21). La unidad de los cristianos solo
se da si los cristianos estan
intimamente unidos a €l, a Jesus. Fe 'y
amor por Jesus, fe en su ser uno con
el Padre y apertura a la unidad con él
son esenciales. Esta unidad no es
algo solamente interior, mistico. Se
ha de hacer visible, tan visible que



constituya para el mundo la prueba
de la mision de Jesus por parte del
Padre. Por eso, esa suplica tiene un
sentido eucaristico escondido, que
Pablo ha resaltado con claridad en la
Primera carta a los Corintios: "El pan
que partimos, ¢no nos une a todos en
el cuerpo de Cristo? El pan es uno, y
asi nosotros, aunque somos muchos,
formamos un solo cuerpo, porque
comemos todos del mismo pan" (1 Co
10, 16s). La Iglesia nace con la
Eucaristia. Todos nosotros comemos
del mismo pan, recibimos el mismo
cuerpo del Sefior y eso significa: El
nos abre a cada uno mas alla de si
mismo. El nos hace uno entre todos
nosotros. La Eucaristia es el misterio
de la intima cercania y comunion de
cada uno con el Sefor. Y, al mismo
tiempo, es la union visible entre
todos. La Eucaristia es sacramento de
la unidad. Llega hasta el misterio
trinitario, y crea asi a la vez la
unidad visible. Digdmoslo de nuevo:
ella es el encuentro personalisimo



con el Sefior y, sin embargo, nunca es
un mero acto de devocion individual.
La celebramos necesariamente
juntos. En cada comunidad esta el
Sefior en su totalidad. Pero es el
mismo en todas las comunidades.
Por eso, forman parte
necesariamente de la Oracion
eucaristica de la Iglesia las palabras:
"una cum Papa nostro et cum
Episcopo nostro”. Esto no es un
afiadido exterior a lo que sucede
interiormente, sino expresion
necesaria de la realidad eucaristica
misma. Y nombramos al Papa y al
Obispo por su nombre: la unidad es
totalmente concreta, tiene nombres.
Asi, se hace visible la unidad, se
convierte en signo para el mundo y
establece para nosotros mismos un
criterio concreto.

San Lucas nos ha conservado un
elemento concreto de la oracion de
Jesus por la unidad: "Simoén, Simoén,
mira que Satands os ha reclamado



para cribaros como trigo. Pero yo he
pedido por ti, para que tu fe no se
apague. Y tu, cuando te hayas
convertido, confirma a tus
hermanos" (Lc 22, 31s). Hoy
comprobamos de nuevo con dolor
que a Satanas se le ha concedido
cribar a los discipulos de manera
visible delante de todo el mundo. Y
sabemos que Jesus ora por la fe de
Pedro y de sus sucesores. Sabemos
que Pedro, que va al encuentro del
Sefior a través de las aguas agitadas
de la historia y esta en peligro de
hundirse, esta siempre sostenido por
la mano del Sefior y es guiado sobre
las aguas. Pero después sigue un
anuncio y un encargo. "Tu, cuando te
hayas convertido...": Todos los seres
humanos, excepto Maria, tienen
necesidad de convertirse
continuamente. Jesus predice la
caida de Pedro y su conversion. ¢De
qué ha tenido que convertirse Pedro?
Al comienzo de su llamada, asustado
por el poder divino del Sefior y por



su propia miseria, Pedro habia dicho:
"Sefior, apartate de mi, que soy un
hombre pecador” (Lc 5, 8). En la
presencia del Sefior, €l reconoce su
insuficiencia. Asi es llamado
precisamente en la humildad de
quien se sabe pecador y debe
siempre, continuamente, encontrar
esta humildad. En Cesarea de Filipo,
Pedro no habia querido aceptar que
Jesus tuviera que sufrir y ser
crucificado. Esto no era compatible
con su imagen de Dios y del Mesias.
En el Cenaculo no quiso aceptar que
Jesus le lavase los pies: eso no se
ajustaba a su imagen de la dignidad
del Maestro. En el Huerto de los
Olivos blandio la espada. Queria
demostrar su valentia. Sin embargo,
delante de la sierva afirmo que no
conocia a Jesus. En aquel momento,
eso le parecia un pequefia mentira
para poder permanecer cerca de
Jesus. Su heroismo se derrumbo en
un juego mezquino por un puesto en
el centro de los acontecimientos.



Todos debemos aprender siempre a
aceptar a Dios y a Jesucristo como él
es, y no como nos gustaria que fuese.
También nosotros tenemos dificultad
en aceptar que él se haya unido a las
limitaciones de su Iglesia y de sus
ministros. Tampoco nosotros
queremos aceptar que €l no tenga
poder en el mundo. También
nosotros nos parapetamos detras de
pretextos cuando nuestro pertenecer
a él se hace muy costoso o muy
peligroso. Todos tenemos necesidad
de una conversion que acoja a Jesus
en su ser-Dios y ser-Hombre.
Tenemos necesidad de la humildad
del discipulo que cumple la voluntad
del Maestro. En este momento
queremos pedirle que nos mire
también a nosotros como miro a
Pedro, en el momento oportuno, con
sus ojos benévolos, y que nos
convierta.

Pedro, el convertido, fue llamado a
confirmar a sus hermanos. No es un



dato exterior que este cometido se le
haya confiado en el Cenaculo. El
servicio de la unidad tiene su lugar
visible en la celebracion de la santa
Eucaristia. Queridos amigos, es un
gran consuelo para el Papa saber que
en cada celebracion eucaristica todos
rezan por él; que nuestra oracion se
une a la oracion del Sefior por Pedro.
Solo gracias a la oracidn del Sefior y
de la Iglesia, el Papa puede
corresponder a su mision de
confirmar a los hermanos, de
apacentar el rebafio de Jesus y de
garantizar aquella unidad que se
hace testimonio visible de la mision
de Jesus de parte del Padre.

"Ardientemente he deseado comer
esta Pascua con vosotros". Sefior, tu
tienes deseos de nosotros, de mi. Tu
has deseado darte a nosotros en la
santa Eucaristia, de unirte a
nosotros. Sefior, suscita también en
nosotros el deseo de ti. Fortalécenos
en la unidad contigo y entre



nosotros. Da a tu Iglesia la unidad,
para que el mundo crea. Amén.

kK 3k

JUEVES SANTO: HOMILIA DEL
PAPA EN LA MISA CRISMAL

Queridos hermanos:

En el centro de la liturgia de esta
mafana esta la bendicion de los
santos 0leos, el 0leo para la uncion
de los catecumenos, el de la uncion
de los enfermos y el crisma para los
grandes sacramentos que confieren
el Espiritu Santo: Confirmacion,
Ordenacion sacerdotal y Ordenacion
episcopal. En los sacramentos, el
Sefior nos toca por medio de los
elementos de la creacion. La unidad
entre creacion y redencion se hace
visible. Los sacramentos son
expresion de la corporeidad de
nuestra fe, que abraza cuerpoy
alma, al hombre entero. El pany el
vino son frutos de la tierra y del



trabajo del hombre. El Sefior los ha
elegido como portadores de su
presencia. El aceite es simbolo del
Espiritu Santo y, al mismo tiempo,
nos recuerda a Cristo: la palabra
"Cristo" (Mesias) significa "el
Ungido". La humanidad de Jesus esta
insertada, mediante la unidad del
Hijo con el Padre, en la comunion
con el Espiritu Santo vy, asi, es
"ungida" de una manera unica, y
penetrada por el Espiritu Santo. Lo
que habia sucedido en los reyes y
sacerdotes del Antiguo Testamento
de modo simbolico en la uncion con
aceite, con la que se les establecia en
su ministerio, sucede en Jesus en
toda su realidad: su humanidad es
penetrada por la fuerza del Espiritu
Santo. Cuanto mdas nos unimos a
Cristo, mas somos colmados por su
Espiritu, por el Espiritu Santo. Nos
llamamos "cristianos”, "ungidos",
personas que pertenecen a Cristo y
por eso participan en su uncion, son
tocadas por su Espiritu. No quiero



solo llamarme cristiano, sino que
quiero serlo, decia san Ignacio de
Antioquia. Dejemos que
precisamente estos santos o0leos, que
ahora son consagrados, nos
recuerden esta tarea inherente a la
palabra "cristiano”, y pidamos al
Sefior para que no solo nos llamemos
cristianos, sino que lo seamos
verdaderamente cada vez mas.

En la liturgia de este dia se bendicen,
como hemos dicho, tres 6leos. En esta
triada se expresan tres dimensiones
esenciales de la existencia cristiana,
sobre las que ahora queremos
reflexionar. Tenemos en primer
lugar el 6leo de los catecumenos. Este
0leo muestra como un primer modo
de ser tocados por Cristo y por su
Espiritu, un toque interior con el cual
el Sefior atrae a las personas junto a
Fl. Mediante esta uncién, que se
recibe antes incluso del Bautismo,
nuestra mirada se dirige por tanto a
las personas que se ponen en camino



hacia Cristo — a las personas que
estan buscando la fe, buscando a
Dios. El 6leo de los catecamenos nos
dice: no solo los hombres buscan a
Dios. Dios mismo se ha puesto a
buscarnos. El que Fl mismo se haya
hecho hombre y haya bajado a los
abismos de la existencia humana,
hasta la noche de la muerte, nos
muestra lo mucho que Dios ama al
hombre, su criatura. Impulsado por
su amor, Dios se ha encaminado
hacia nosotros. "Buscandome te
sentaste cansado... que tanto
esfuerzo no sea en vano", rezamos en
el Dies irae. Dios esta buscandome.
¢Quiero reconocerlo? ;Quiero que
me conozca, que me encuentre? Dios
ama a los hombres. Sale al encuentro
de la inquietud de nuestro corazon,
de la inquietud de nuestro preguntar
y buscar, con la inquietud de su
mismo corazon, que lo induce a
cumplir por nosotros el gesto
extremo. No se debe apagar en
nosotros la inquietud en relacion con



Dios, el estar en camino hacia El,
para conocerlo mejor, para amarlo
mejor. En este sentido, deberiamos
permanecer siempre catecumenos.
"Buscad siempre su rostro”, dice un
salmo (105,4). Sobre esto, Agustin
comenta: Dios es tan grande que
supera siempre infinitamente todo
nuestro conocimiento y todo nuestro
ser. El conocer a Dios no se acaba
nunca. Por toda la eternidad
podemos, con una alegria creciente,
continuar a buscarlo, para conocerlo
cada vez mas y amarlo cada vez mas.
"Nuestro corazon estd inquieto, hasta
que descanse en ti", dice Agustin al
inicio de sus Confesiones. Si, el
hombre esta inquieto, porque todo lo
que es temporal es demasiado poco.
Pero ¢es auténtica nuestra inquietud
por E1? ;No nos hemos resignado, tal
vez, a Su ausencia y tratamos de ser
autosuficientes? No permitamos
semejante reduccionismo de nuestro
ser humanos. Permanezcamos
continuamente en camino hacia Fl,



en su afioranza, en la acogida
siempre nueva de conocimiento y de
amor.

Después esta el 0leo de los enfermos.
Tenemos ante nosotros la multitud
de las personas que sufren: los
hambrientos y los sedientos, las
victimas de la violencia en todos los
continentes, los enfermos con todos
sus dolores, sus esperanzas y
desalientos, los perseguidos y los
oprimidos, las personas con el
corazon desgarrado. A proposito de
los primeros discipulos enviados por
Jesus, san Lucas nos dice: "Los envio
a proclamar el reino de Diosy a
curar a los enfermos" (9, 2). El curar
es un encargo primordial que Jesus
ha confiado a la Iglesia, segun el
ejemplo que El mismo nos ha dado,
al ir por los caminos sanando a los
enfermos. Cierto, la tarea principal
de la Iglesia es el anuncio del Reino
de Dios. Pero precisamente este
mismo anuncio debe ser un proceso



de curacion: "...para curar los
corazones desgarrados”, nos dice hoy
la primera lectura del profeta Isaias
(61,1). El anuncio del Reino de Dios,
de la infinita bondad de Dios, debe
suscitar ante todo esto: curar el
corazon herido de los hombres. El
hombre por su misma esencia es un
ser en relacion. Pero, si se trastorna
la relacion fundamental, la relacion
con Dios, también se trastorna todo
lo demas. Si se deteriora nuestra
relacion con Dios, si la orientacion
fundamental de nuestro ser esta
equivocada, tampoco podemos
curarnos de verdad ni en el cuerpo
ni en el alma. Por eso, la primera y
fundamental curacion sucede en el
encuentro con Cristo que nos
reconcilia con Dios y sana nuestro
corazon desgarrado. Pero ademas de
esta tarea central, también forma
parte de la mision esencial de la
Iglesia la curacion concreta de la
enfermedad y del sufrimiento. El
0leo para la Uncidn de los enfermos



es expresion sacramental visible de
esta mision. Desde los inicios maduro
en la Iglesia la llamada a curar,
maduro el amor cuidadoso a quien
esta afligido en el cuerpo y en el
alma. Esta es también una ocasién
para agradecer al menos una vez a
las hermanas y hermanos que llevan
este amor curativo a los hombres por
todo el mundo, sin mirar a su
condicion o confesion religiosa.
Desde Isabel de Turingia, Vicente de
Paul, Luisa de Marillac, Camilo de
Lellis hasta la Madre Teresa —por
recordar solo algunos nombres—
atraviesa el mundo una estela
luminosa de personas, que tiene
origen en el amor de Jesus por los
que sufren y los enfermos. Demos
gracias ahora por esto al Sefior.
Demos gracias por esto a todos
aquellos que, en virtud de la fe y del
amor, se ponen al lado de los que
sufren, dando asi, en definitiva, un
testimonio de la bondad de Dios. El
0leo para la Uncidn de los enfermos



es signo de este Oleo de la bondad del
corazon, que estas personas —junto
con su competencia profesional-
llevan a los que sufren. Sin hablar de
Cristo, lo manifiestan.

En tercer lugar, tenemos finalmente
el mas noble de los 0leos eclesiales, el
crisma, una mezcla de aceite de oliva
y de perfumes vegetales. Es el 6leo de
la uncion sacerdotal y regia, uncion
que enlaza con las grandes
tradiciones de las unciones del
Antiguo Testamento. En la Iglesia,
este Oleo sirve sobre todo para la
uncion en la Confirmacion y en las
sagradas Ordenes. La liturgia de hoy
vincula con este Oleo las palabras de
promesa del profeta Isaias: "Vosotros
os llamaréis ‘sacerdotes del Sefior’,
diran de vosotros: ‘Ministros de
nuestro Dios™ (61, 6). El profeta
retoma con esto la gran palabra de
tarea y de promesa que Dios habia
dirigido a Israel en el Sinai: "Seréis
para mi un reino de sacerdotes y una



nacion santa" (Ex 19, 6). En el mundo
entero y para todo él, que en gran
parte no conocia a Dios, Israel debia
ser como un santuario de Dios para
la totalidad, debia ejercitar una
funcion sacerdotal para el mundo.
Debia llevar el mundo hacia Dios,
abrirlo a EL. San Pedro, en su gran
catequesis bautismal, ha aplicado
dicho privilegio y cometido de Israel
a toda la comunidad de los
bautizados, proclamando: "Vosotros,
en cambio, sois un linaje elegido, un
sacerdocio real, una nacion santa, un
pueblo adquirido por Dios para que
anunciéis las proezas del que os
llamo de las tinieblas a su luz
maravillosa. Los que antes erais no-
pueblo, ahora sois pueblo de Dios, los
que antes erais no compadecidos.
ahora sois objeto de compasion." (1 P
2, 9-10). El Bautismo y la
Confirmacion constituyen el ingreso
en el Pueblo de Dios, que abraza todo
el mundo; la uncion en el Bautismo y
en la Confirmacion es una uncion



que introduce en ese ministerio
sacerdotal para la humanidad. Los
cristianos son un pueblo sacerdotal
para el mundo. Deberian hacer
visible en el mundo al Dios vivo,
testimoniarlo y llevarle a El. Cuando
hablamos de nuestra tarea comun,
como bautizados, no hay razon para
alardear. Eso es mas bien una
cuestion que nos alegra y, al mismo
tiempo, nos inquieta: ;.Somos
verdaderamente el santuario de Dios
en el mundo y para el mundo?
cAbrimos a los hombres el acceso a
Dios o, por el contrario, se 1o
escondemos? Nosotros —el Pueblo de
Dios- ¢acaso no nos hemos
convertido en un pueblo de
incredulidad y de lejania de Dios?
¢No es verdad que el Occidente, que
los paises centrales del cristianismo
estan cansados de su fe y, aburridos
de su propia historia y cultura, ya no
quieren conocer la fe en Jesucristo?
Tenemos motivos para gritar en esta
hora a Dios: "No permitas que nos



convirtamos en no-pueblo. Haz que
te reconozcamos de nuevo. Si, nos
has ungido con tu amor, has
infundido tu Espiritu Santo sobre
nosotros. Haz que la fuerza de tu
Espiritu se haga nuevamente eficaz
en nosotros, para que demos
testimonio de tu mensaje con alegria.

No obstante toda la vergiienza por
nuestros errores, no debemos olvidar
que también hoy existen ejemplos
luminosos de fe; que también hoy
hay personas que, mediante su fey
su amor, dan esperanza al mundo.
Cuando sea beatificado, el préoximo
uno de mayo, el Papa Juan Pablo II,
pensaremos en €l llenos de gratitud
como un gran testigo de Dios y de
Jesucristo en nuestro tiempo, como
un hombre lleno del Espiritu Santo.
Junto a él pensemos al gran numero
de aquellos que él ha beatificado y
canonizado, y que nos dan la certeza
de que también hoy la promesa de



Dios y su encomienda no caen en
saco roto.

Me dirijo finalmente a vosotros,
queridos hermanos en el ministerio
sacerdotal. El Jueves Santo es nuestro
dia de un modo particular. En la
hora de la Ultima Cena el Sefior ha
instituido el sacerdocio de la Nueva
Alianza. "Santificalos en la

verdad" (Jn 17, 17), ha pedido al
Padre para los Apostoles y para los
sacerdotes de todos los tiempos. Con
enorme gratitud por la vocacion y
con humildad por nuestras
insuficiencias, dirijjamos en esta hora
nuestro "si" a la llamada del Sefior:
Si, quiero unirme intimamente al
Sefior Jesus, renunciando a mi
mismo... impulsado por el amor de
Cristo. Amén

kK 3k

CELEBRACION DEL DOMINGO DE
RAMOS Y DE LA PASION DEL



SENOR. HOMILIA DEL SANTO
PADRE BENEDICTO XVI

Queridos hermanos y hermanas,
queridos jovenes:

Como cada afio, en el Domingo de
Ramos, nos conmueve subir junto a
Jesus al monte, al santuario,
acompanarlo en su acenso. En este
dia, por toda la faz de la tierray a
través de todos los siglos, jovenes y
gente de todas las edades lo aclaman
gritando: “{Hosanna al Hijo de David!
iBendito el que viene en nombre del
Serior!».

Pero, ;/qué hacemos realmente
cuando nos unimos a la procesion, al
cortejo de aquellos que junto con
Jesus subian a Jerusalén y lo
aclamaban como rey de Israel? ¢Es
algo mas que una ceremonia, que
una bella tradicion? ;Tiene quizas
algo que ver con la verdadera
realidad de nuestra vida, de nuestro
mundo? Para encontrar la respuesta,



debemos clarificar ante todo qué es
lo que en realidad ha querido y ha
hecho Jesus mismo. Tras la profesion
de fe, que Pedro habia realizado en
Cesarea de Filipo, en el extremo
norte de la Tierra Santa, Jesus se
habia dirigido como peregrino hacia
Jerusalén para la fiesta de la Pascua.
Es un camino hacia el templo en la
Ciudad Santa, hacia aquel lugar que
aseguraba de modo particular a
Israel la cercania de Dios a su pueblo.
Es un camino hacia la fiesta comun
de la Pascua, memorial de la
liberacion de Egipto y signo de la
esperanza en la liberacion definitiva.
Fl sabe que le espera una nueva
Pascua, y que él mismo ocupara el
lugar de los corderos inmolados,
ofreciéndose asi mismo en la cruz.
Sabe que, en los dones misteriosos
del pan y del vino, se entregara para
siempre a los suyos, les abrira la
puerta hacia un nuevo camino de
liberacion, hacia la comunion con el
Dios vivo. Es un camino hacia la



altura de la Cruz, hacia el momento
del amor que se entrega. El fin
ultimo de su peregrinacion es la
altura de Dios mismo, a la cual él
quiere elevar al ser humano.

Nuestra procesion de hoy por tanto
quiere ser imagen de algo mas
profundo, imagen del hecho que,
junto con Jesus, comenzamos la
peregrinacion: por el camino elevado
hacia el Dios vivo. Se trata de esta
subida. Es el camino al que Jesus nos
invita. Pero, ¢como podemos
mantener el paso en esta subida?
¢No sobrepasa quizas nuestras
fuerzas? Si, esta por encima de
nuestras posibilidades. Desde
siempre los hombres estan llenos -y
hoy mas que nunca - del deseo de
“ser como Dios”, de alcanzar esa
misma altura de Dios. En todos los
descubrimientos del espiritu humano
se busca en ultimo término obtener
alas, para poderse elevar a la altura
del Ser, para ser independiente,



totalmente libre, como lo es Dios. Son
tantas las cosas que ha podido llevar
a cabo la humanidad: tenemos la
capacidad de volar. Podemos vernos,
escucharnos y hablar de un extremo
al otro del mundo. Sin embargo, la
fuerza de gravedad que nos tira
hacia abajo es poderosa. Junto con
nuestras capacidades, no ha crecido
solamente el bien. También han
aumentado las posibilidades del mal
que se presentan como tempestades
amenazadoras sobre la historia.
También permanecen nuestros
limites: basta pensar en las
catastrofes que en estos meses han
afligido y siguen afligiendo a la
humanidad.

Los Santos Padres han dicho que el
hombre se encuentra en el punto de
interseccion entre dos campos de
gravedad. Ante todo, esta la fuerza
que le atrae hacia abajo — hacia el
egoismo, hacia la mentira y hacia el
mal; la gravedad que nos abaja y nos



aleja de la altura de Dios. Por otro
lado, esta la fuerza de gravedad del
amor de Dios: el ser amados de Dios
y la respuesta de nuestro amor que
nos atrae hacia lo alto. El hombre se
encuentra en medio de esta doble
fuerza de gravedad, y todo depende
del poder escapar del campo de
gravedad del mal y ser libres de
dejarse atraer totalmente por la
fuerza de gravedad de Dios, que nos
hace auténticos, nos eleva, nos da la
verdadera libertad.

Tras la Liturgia de la Palabra, al
inicio de la Plegaria eucaristica
durante la cual el Sefior entra en
medio de nosotros, la Iglesia nos
dirige la invitacion: “Sursum corda —
levantemos el corazon”. Segun la
concepcion biblica y la vision de los
Santos Padres, el corazon es ese
centro del hombre en el que se unen
el intelecto, la voluntad y el
sentimiento, el cuerpo y el alma. Ese
centro en el que el espiritu se hace



cuerpo y el cuerpo se hace espiritu;
en el que voluntad, sentimiento e
intelecto se unen en el conocimiento
de Dios y en el amor por Fl. Este
“corazon” debe ser elevado. Pero
repito: nosotros solos somos
demasiado débiles para elevar
nuestro corazon hasta la altura de
Dios. No somos capaces.
Precisamente la soberbia de querer
hacerlo solos nos derrumba y nos
aleja de Dios. Dios mismo debe
elevarnos, y esto es lo que Cristo
comenz6 en la cruz. El ha descendido
hasta la extrema bajeza de la
existencia humana, para elevarnos
hacia Fl, hacia el Dios vivo. Se ha
hecho humilde, dice hoy la segunda
lectura. Solamente asi nuestra
soberbia podia ser superada: la
humildad de Dios es la forma
extrema de su amor, y este amor
humilde atrae hacia lo alto.

El salmo procesional 23, que la
Iglesia nos propone como “canto de



subida” para la liturgia de hoy, indica
algunos elementos concretos que
forman parte de nuestra subida, y sin
los cuales no podemos ser
levantados: las manos inocentes, el
corazon puro, el rechazo de la
mentira, la busqueda del rostro de
Dios. Las grandes conquistas de la
técnica nos hacen libres y son
elementos del progreso de la
humanidad so6lo si estan unidas a
estas actitudes; si nuestras manos se
hacen inocentes y nuestro corazén
puro; si estamos en busca de la
verdad, en busca de Dios mismo, y
nos dejamos tocar e interpelar por su
amor. Todos estos elementos de la
subida son eficaces s0lo si
reconocemos humildemente que
debemos ser atraidos hacia lo alto; si
abandonamos la soberbia de querer
hacernos Dios a nosotros mismos. Le
necesitamos. El nos atrae hacia lo
alto, sosteniéndonos en sus manos —
es decir, en la fe- nos da la justa
orientacion y la fuerza interior que



nos eleva. Tenemos necesidad de la
humildad de la fe que busca el rostro
de Dios y se confia a la verdad de su
amor.

La cuestion de como el hombre
pueda llegar a lo alto, ser totalmente
él mismo y verdaderamente
semejante a Dios, ha cuestionado
siempre a la humanidad. Ha sido
discutida apasionadamente por los
filésofos platonicos del tercer y
cuarto siglo. Su pregunta central era
como encontrar medios de
purificacion, mediante los cuales el
hombre pudiese liberarse del grave
peso que lo abaja y poder ascender a
la altura de su verdadero ser, a la
altura de su divinidad. San Agustin,
en su busqueda del camino recto,
buscé por algun tiempo apoyo en
aquellas filosofias. Pero, al final, tuvo
que reconocer que su respuesta no
era suficiente, que con sus métodos
no habria alcanzado realmente a
Dios. Dijo a sus representantes:



reconoced por tanto que la fuerza del
hombre y de todas sus purificaciones
no bastan para llevarlo realmente a
la altura de lo divino, a la altura
adecuada. Y dijo que habria perdido
la esperanza en si mismo y en la
existencia humana, si no hubiese
encontrado a aquel que hace aquello
que nosotros mismos no podemos
hacer; aquel que nos eleva a la altura
de Dios, a pesar de nuestra miseria:
Jesucristo que, desde Dios, ha bajado
hasta nosotros, y en su amor
crucificado, nos toma de la mano y
nos lleva hacia lo alto.

Subimos con el Sefior en
peregrinacion. Buscamos el corazon
puro y las manos inocentes,
buscamos la verdad, buscamos el
rostro de Dios. Manifestemos al
Sefior nuestro deseo de llegar a ser
justos y le pedimos: jL1évanos Tu
hacia lo alto! {Haznos puros! Haz que
nos sirva la Palabra que cantamos
con el Salmo procesional, es decir



que podamos pertenecer a la
generacion que busca a Dios, “que
busca tu rostro, Dios de Jacob” (Sal
23, 6). Amén.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/la-voz-de-
benedicto-xvi/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/la-voz-de-benedicto-xvi/
https://opusdei.org/es-es/article/la-voz-de-benedicto-xvi/
https://opusdei.org/es-es/article/la-voz-de-benedicto-xvi/

	La voz de Benedicto XVI

