
opusdei.org

La virtud de la
esperanza y la
ascética cristiana en
algunos escritos de
San Josemaría

Estudio de Paul O´Callaghan, de
la Universidad Pontificia de la
Santa Cruz, publicado en
"Romana" nº 23 (1996).

31/05/2015

1. LA REFLEXIÓN TEOLÓGICA
SOBRE LA ESPERANZA CRISTIANA



En 1934, el Beato Josemaría Escrivá,
en su primera colección de puntos
para la meditación personal, 
Consideraciones espirituales, escribió:
«Espéralo todo de Jesús: tú no tienes
nada, no vales nada, no puedes nada.
—Él obrará, si en Él te
abandonas»[1]. Se trata de una
afirmación que, sólidamente
fundada en la Escritura, los Padres y
la teología, expresa la común,
fundamental e indiscutida
convicción de la fe cristiana viva y
vivida de que Jesucristo es el único
Salvador, a la vez que declara la
radical contingencia y precariedad
del hombre —sobre todo en
consideración del desorden
introducido en él por el pecado— y
mueve a la confianza en Dios y al
abandono filial en sus manos.

Sin embargo, es preciso hacerse una
pregunta: ¿hay que entender este
modo de expresarse del Beato
Josemaría sólo como la repetición de



una doctrina bien conocida en la
tradición teológica y espiritual de la
Iglesia o, por el contrario, reviste esa
afirmación del Fundador del Opus
Dei, en el seno de esta tradición, un
significado nuevo y un valor
específico? ¿Dónde reside, en
definitiva, su valor propiamente
teológico y espiritual? Por una parte,
se trata de una afirmación perenne y
permanente, supratemporal,
radicada en el mismo corazón de la
espiritualidad cristiana de todos los
tiempos; por otra, sin embargo, se
enmarca en un preciso momento
histórico: el Beato Josemaría, como
tantos cristianos antes y después de
él, proclamaba vigorosamente con
esas palabras su personal confianza
en Dios, descargando sobre el Señor
su deseo de apoyo y consuelo (cfr. Sal
55, 23) y, a la vez, procurando mover
a los demás cristianos a hacer lo
mismo. Teniendo esto en cuenta, es
preciso preguntarse si esta abierta
proclamación personal de una



esperanza radical e inquebrantable
trasciende de alguna manera el
momento y las circunstancias en que
fue pronunciada. En otras palabras,
la proclamación de una tal
esperanza, trascendiendo —con su
contenido específico— el momento
contingente y la circunstancia
histórica particular, ¿tiene una
validez real, concreta, en otros
momentos, para otras personas, para
otras épocas, para otras situaciones,
para toda la Iglesia, para toda la
humanidad[2]?

La breve reflexión que sigue acerca
de algunos textos del Beato
Josemaría sobre la esperanza
cristiana pretende precisamente no
sólo investigar el contenido teológico
y espiritual de la virtud de la
esperanza en su vida y en sus
enseñanzas, sino también explicar
por qué esa vida y esa proclamación
revisten un valor propiamente
teológico, perenne y eclesial, es decir,



una reflexión potencialmente válida
e inspiradora para todo hombre,
para todos los hombres.

2. LA ESPERANZA CRISTIANA,
FRUTO DE LA GRACIA DE DIOS EN
EL HOMBRE

En primer lugar, hay que hacer notar
que la fundamental convicción que
el Beato Josemaría enuncia en 
Consideraciones espirituales ha
permanecido intacta, e incluso se ha
robustecido, a lo largo de su vida. Al
comienzo de su homilía La esperanza
del cristiano[3], pronunciada en 1968,
el Beato Josemaría vuelve a las
palabras de 1934 y las completa con
dos consideraciones significativas. La
primera es autobiográfica: el autor
afirma que aquellas palabras habían
sido escritas «con un convencimiento
que se acrecentaba de día en día» (EC
205 a). Después añade: «Ha pasado el
tiempo, y aquella convicción mía se
ha hecho aún más robusta, más



honda» (ibid). La segunda
consideración es apostólica y eclesial:
«He visto, en muchas vidas, que la
esperanza en Dios enciende
maravillosas hogueras de amor, con
un fuego que mantiene palpitante el
corazón, sin desánimos, sin
decaimientos, aunque a lo largo del
camino se sufra, y a veces se sufra de
veras» (ibid).

Por lo tanto, la afirmación «espéralo
todo de Jesús: tú no tienes nada, no
vales nada, no puedes nada. —Él
obrará, si en Él te abandonas» no era
sólo, para el Fundador del Opus Dei,
un punto de partida, sino de llegada:
se trataba de una convicción
consolidada tanto en la propia vida
como en la vida de la Iglesia: una
convicción vivida, más que deducida;
experimental, más que sapiencial;
una convicción que indudablemente
manaba de la misma vida de la
gracia. El Fundador del Opus Dei no
habla en ese texto de la esperanza 



cristiana, como refiriéndose a una
cosa abstracta; habla, tal como refleja
el título de la homilía de 1968, de la
esperanza del cristiano[4], la que se
vive día a día. Desde luego, se la
puede llamar "teologal" porque Dios
eternamente poseído es su "objeto
formal quod" y Dios omnipotente y
misericordioso su "objeto formal 
quo"; pero también porque, en cierto
sentido, Dios mismo actúa
directamente en el hombre que espera,
incitándole a dar pasos, motivándole
interiormente, haciéndole superar
los obstáculos, el pecado, la nada, el
vacío: la misma "convicción" que le
llevó a proclamar durante toda su
vida el valor de la esperanza
cristiana era fruto de la gracia de
Dios en él. Tal "convicción" es, por lo
tanto, lugar teológico, ámbito válido
para la reflexión cristiana[5].

La riqueza y la profunda resonancia
humana de las expresiones del Beato
Josemaría sobre la acción de Dios en



la esperanza son notables. Se trata de
una convicción, de una seguridad, de
un «suave don de Dios», del «deseo
por el que nos sostenemos» (Es Cristo
que pasa, 3 c); de una realidad hecha
de fuego, de calor, de amor, del
apretar «esa mano fuerte que Dios
nos tiende sin cesar» (EC 213 b), de
una seguridad y una confianza que
Dios pone en nosotros (cfr. EC 214 a),
es decir, de una protección divina
que «se toca con las manos» (EC 216
a), de la «seguridad de sentirme —de
saberme— hijo de Dios» (EC 208 c),
de la «seguridad de que Dios nos
gobierna con su providente
omnipotencia, que nos da los medios
necesarios» (EC 218 a), de la alegría
sobrenatural, de un auténtico
«anticipo del amor interminable en
nuestra definitiva Patria» (Amigos de
Dios, 278 b), que espera nuestra
llegada y en la que resuena la
llamada definitiva: «ven a la casa de
tu Padre»[6].



Está claro que, cuando habla de la
esperanza, el punto de partida del
Beato Josemaría Escrivá no es una
reflexión abstracta realizada a priori,
obtenida, por ejemplo, de un análisis
exegéticamente riguroso de la
Escritura. Se trata más bien de la
experiencia vivida de la gracia de
Dios en las circunstancias cotidianas:
desde la gracia, con una lectura
meditada y personalmente
interiorizada de la Palabra de Dios, el
significado y la inagotable riqueza de
esa palabra viva y vivificante que
lleva a la total confianza en Dios es
descubierto y redescubierto,
profundizado y continuamente
confirmado.

1. La experiencia vivida de la gracia
de Dios y la caducidad de las
esperanzas secularizadas

Se trata, en primer lugar, de una
experiencia de la gracia de Dios
conscientemente vivida, es decir, de



una verdadera acción de la gracia, de
una iniciativa divina, suave y eficaz,
recibida sin asomo alguno de
pelagianismo. El cristiano debe,
sobre todo, dirigir la mirada hacia el
cielo, porque sólo allí «nos aguarda el
Amor infinito» (EC 206 a):

«Un cristiano sincero, coherente con
su fe, no actúa más que cara a Dios,
con visión sobrenatural; trabaja en
este mundo, al que ama
apasionadamente, metido en los
afanes de la tierra, con la mirada en
el Cielo. Nos lo confirma San Pablo: 
quæ sursum sunt quærite; buscad las
cosas de arriba, donde Cristo está
sentado a la diestra de Dios; saboread
las cosas del Cielo, no las de la tierra.
Porque muertos estáis ya —a lo que
es mundano, por el Bautismo—, y
vuestra vida está escondida con
Cristo en Dios (Col 3, 1-3)» (EC 206 c).

En repetidas ocasiones, el Fundador
del Opus Dei explica que el objeto y



el motivo de nuestra esperanza es
Dios mismo:

«Frecuentemente nos habla el Señor
del premio que nos ha ganado con su
Muerte y su Resurrección. Yo voy a
preparar un lugar para vosotros. Y
cuando habré ido, y os haya
preparado lugar, vendré otra vez y os
llevaré conmigo, para que donde yo
estoy estéis también vosotros (Jn 14,
2-3). El Cielo es la meta de nuestra
senda terrena. Jesucristo nos ha
precedido y allí, en compañía de la
Virgen y de San José —a quien tanto
venero—, de los Ángeles y de los
Santos, aguarda nuestra llegada» (EC
220 b); «...decídete a abrir tu alma a
Dios, pues exclusivamente en el
Señor hallarás fundamento real para
tu esperanza y para hacer el bien a
los demás» (EC 211 a); «El Señor, que
es omnipotente y misericordioso, nos
ha concedido los medios idóneos
para vencer» (EC 219 b); «La
divinidad de nuestro camino —Jesús,



camino, verdad y vida (cfr. Jn 14, 6)—
es prenda segura de que acaba en la
felicidad eterna, si de Él no nos
apartamos» (EC 220 c).

También subraya clarividentemente
el Beato Josemaría que la alternativa
a esa vida cristiana empapada de
esperanza y de gracia y orientada al
Amor que nunca se agosta, es decir,
una vida que quisiera prescindir de
Dios (cfr. EC 206 b), no sería una vida
neutra o meramente humana, sino
una "vida animal", aun en el caso de
que se consiguiera llevar una
existencia «más o menos
humanamente ilustrada» (ibid). Y
describe con profundidad y
sensibilidad la patética, desesperada
situación de las personas que
intentan, con grandes esfuerzos,
vivir una vida de esperanza
secularizada, sin Dios. Dice, por
ejemplo:



«Pero si abundan los temerosos y los
frívolos, en esta tierra nuestra
muchos hombres rectos, impulsados
por un noble ideal —aunque sin
motivo sobrenatural, por filantropía
—, afrontan toda clase de
privaciones y se gastan
generosamente en servir a los otros,
en ayudarles en sus sufrimientos o
en sus dificultades. Me siento
siempre movido a respetar, e incluso
a admirar la tenacidad de quien
trabaja decididamente por un ideal
limpio. Sin embargo, considero una
obligación mía recordar que todo lo
que iniciamos aquí, si es empresa
exclusivamente nuestra, nace con el
sello de la caducidad» (EC 208 a).

«Por desgracia, algunos, con una
visión digna pero chata, con ideales
exclusivamente caducos y fugaces,
olvidan que los anhelos del cristiano
se han de orientar hacia cumbres
más elevadas: infinitas. Nos interesa
el Amor mismo de Dios, gozarlo



plenamente, con un gozo sin fin.
Hemos comprobado, de tantas
maneras, que lo de aquí abajo pasará
para todos, cuando este mundo
acabe: y ya antes, para cada uno, con
la muerte... Por eso, con las alas de la
esperanza, que anima a nuestros
corazones a levantarse hasta Dios,
hemos aprendido a rezar: in te
Domine speravi, non confundar in
æternum (Sal 30, 2); espero en Ti,
Señor, para que me dirijas con tus
manos ahora y en todo momento, por
los siglos de los siglos» (EC 209 b).

Se entiende que el Beato Josemaría
afirme no haber nunca «concedido
demasiado peso a los "santones" que
alardean de no ser creyentes: los
quiero muy de veras, como a todos
los hombres, mis hermanos; admiro
su buena voluntad, que en
determinados aspectos puede
mostrarse heroica, pero los
compadezco, porque tienen la
enorme desgracia de que les falta la



luz y el calor de Dios, y la inefable
alegría de la esperanza teologal» (EC
206 b).

Por eso, «quizá no exista nada más
trágico en la vida de los hombres que
los engaños padecidos por la
corrupción o por la falsificación de la
esperanza, presentada con una
perspectiva que no tiene como objeto
el Amor que sacia sin saciar» (EC 208
b).

2. La experiencia de la vida de
esperanza, ¿fuente de una reflexión
teológica válida?

La lectura de estos textos, a pesar de
su indudable fuerza y de su ceñida
belleza expresiva, podría producir
una doble perplejidad: el lector, en
efecto, podría pensar, por una parte,
que el autor está describiendo una
experiencia de la gracia divina tan
excepcional y de tal intensidad que,
en la práctica, sólo llega a ser vivida
por un reducido número de



afortunados; por otra parte, podría
pensar también que detrás de esos
textos hay una concepción de la vida
cristiana demasiado "desencarnada"
e inaccesible, según la cual,
aparentemente, el único protagonista
de la vida cristiana es Dios mismo,
que se ocupa de ahorrarnos el
esfuerzo, la energía, el empeño
inteligente y perseverante, la
solidaridad constante, mientras
nosotros simplemente nos dejamos
llevar por la gracia, al modo
quietista. Podría parecer, en
definitiva, que el dinamismo propio
de la virtud de la esperanza descrito
por el Beato Josemaría refleja tanto
un carácter de excepcionalidad como
una fundamental inarticulación en la
realidad humana, es decir, en lo
cotidiano, en la tarea humana de
construir un mundo mejor.

Para poder discernir la validez
teológica de la reflexión sobre la
esperanza del Beato Josemaría es



preciso, por tanto, analizar esa
reflexión en la doble perspectiva
"ecuménica" (o universal) y
antropológica. El resultado de este
análisis muestra claramente que las
reflexiones del Beato Josemaría
Escrivá apelan directamente a la
concreta situación histórica del
hombre y sirven a todo fiel cristiano
llamado a santificarse en medio del
mundo —ocupándose de cosas
humanas y ordenándolas según Dios
—, sea cual sea la situación en que se
encuentre y el ámbito en que se
desarrolle su existencia.

3. LA CONCRECIÓN DE LA VIRTUD
DE LA ESPERANZA EN LA LUCHA
ASCÉTICA ORDINARIA DEL
CRISTIANO

La cualidad "eclesial" y la humana se
encuentran profundamente
radicadas en la reflexión teológica
del Beato Josemaría sobre la virtud
de la esperanza. Se comprueba a



través de los tres pasos siguientes,
que constituyen la parte analítica
principal de este estudio.

1. La vida cristiana, con el impulso
de la virtud teologal de la esperanza,
se configura como una realidad
plenamente humana que puede
aflorar en todas las situaciones
humanas, por limitadas y
coyunturales que éstas sean.

2. La fuerza de la esperanza teologal
no elimina el empeño humano; es
incompatible, por tanto, con la
pasividad y con la evasión
irresponsable.

3. El reverso de la concreta vitalidad
de la virtud de la esperanza es la
lucha ascética cristiana vivida a
fondo.

1. La esperanza cristiana, una
realidad auténticamente humana



Hablando de la relación entre las
esperanzas terrenas y la esperanza
cristiana, el Beato Josemaría Escrivá
se dirige personalmente al lector en
un párrafo rico y denso:

«A mí, y deseo que a vosotros os
ocurra lo mismo, la seguridad de
sentirme —de saberme— hijo de Dios
me llena de verdadera esperanza
que, por ser virtud sobrenatural, al
infundirse en las criaturas se
acomoda a nuestra naturaleza, y es
también virtud muy humana. Estoy
feliz con la certeza del Cielo que
alcanzaremos, si permanecemos
fieles hasta el final; con la dicha que
nos llegará, quoniam bonus (Sal 105,
1), porque mi Dios es bueno y es
infinita su misericordia. Esta
convicción me incita a comprender
que sólo lo que está marcado con la
huella de Dios revela la señal
indeleble de la eternidad, y su valor
es imperecedero. Por esto, la
esperanza no me separa de las cosas



de esta tierra, sino que me acerca a
esas realidades de un modo nuevo,
cristiano, que trata de descubrir en
todo la relación de la naturaleza,
caída, con Dios Creador y con Dios
Redentor» (EC 208, c).

El texto es sugestivo. Es evidente que
el cristiano no considera su contexto
humano —ese mosaico de los
variados elementos que envuelven y
conforman su existencia ordinaria
en el mundo— del mismo modo que
quienes, según la lapidaria frase
paulina, no tienen esperanza (1 Tes 4,
13). El cristiano comparte con el no
cristiano su naturaleza humana, pero
no su humanismo, porque se acerca
a las realidades de la tierra «de un
modo nuevo, cristiano», es decir, con
un esfuerzo positivo por «descubrir
en todo la relación de la naturaleza
con Dios Creador y con Dios
Redentor». La acción de la esperanza
cristiana —esperanza viva, unida a la
caridad— procede directamente, dice



el texto, de «la seguridad de sentirme
—de saberme— hijo de Dios». El
cristiano, por ser hijo de Dios, ve y
considera la entera realidad que le
rodea a la luz de la acción creadora
del Padre, de la acción redentora del
Hijo, de la acción santificadora del
Espíritu Santo, es decir, del actuar
divino, lleno de misericordia, de
omnipotencia, de fidelidad. El
cristiano, precisamente porque lo
espera todo de Dios y lo espera sólo
de Él, no deja de "esperar" en las
cosas y de las cosas que Él ha creado;
no deja de esperar en el hombre ni
siquiera cuando éste aparece ante
sus ojos como poco fiable —como
pecador—, porque se da cuenta de
que el sacrificio redentor del Hijo
puede vencer en cualquier momento
de la historia todas las sombras del
pecado y transformar al hombre,
hacerle fuerte, fiel, convertirlo en un
hijo amoroso, por más que pródigo.



En otros textos, el Beato Josemaría
insiste en este ímpetu intensamente
humano de la esperanza cristiana. El
cristiano participa en la realidad
histórica y cultural que le envuelve
con un entusiasmo y una fuerza que
parecen derivar directamente de la
vitalidad divina intrínseca a la virtud
de la esperanza. Escribe el Fundador
del Opus Dei, por ejemplo:

«El mundo... —"¡Esto es lo
nuestro!"... —Y lo afirmas, después
de poner la mirada y la cabeza en el
cielo, con la seguridad del labriego
que camina soberano por su propia
mies: "regnare Christum volumus!"
—¡queremos que Él reine sobre esta
tierra suya!» (Surco, n. 292).

«"Es tiempo de esperanza, y vivo de
este tesoro. No es una frase, Padre —
me dices—, es una realidad"...
Entonces..., el mundo entero, todos
los valores humanos que te atraen
con una fuerza enorme —amistad,



arte, ciencia, filosofía, teología,
deporte, naturaleza, cultura, almas...
—, todo eso deposítalo en la
esperanza: en la esperanza de
Cristo» (Surco, n. 293).

«No lo olvidéis nunca: después de la
muerte, os recibirá el Amor. Y en el
amor de Dios encontraréis, además,
todos los amores limpios que habéis
tenido en la tierra» (EC 221 b).

Y el optimismo, ese resorte decisivo
para emprender cualquier proyecto
humano, es presentado
teológicamente, por el Fundador del
Opus Dei, como manifestación
genuina de una esperanza cristiana
proyectada sobre las cosas humanas
con el objeto de remover los
obstáculos que se oponen al progreso
terreno:

«Utilizando estos recursos [la
recepción del sacramento de la
Penitencia y el cumplimiento del
deber cristiano], con buena voluntad,



y rogando al Señor que nos otorgue
una esperanza cada día más grande,
poseeremos la alegría contagiosa de
los que se saben hijos de Dios...
Optimismo, por lo tanto. Movidos por
la fuerza de la esperanza,
lucharemos para borrar la mancha
viscosa que extienden los
sembradores del odio, y
redescubriremos el mundo con una
perspectiva gozosa, porque ha salido
hermoso y limpio de las manos de
Dios, y así de bello lo restituiremos a
Él, si aprendemos a
arrepentirnos» (EC 219 c).

«Movido por la esperanza», dice el
Beato Josemaría Escrivá, el cristiano
encara la vida y el mundo, lucha por
superar el mal y descubre —
redescubre— en lo creado la huella
profunda y viva de la alegría y del
amor del Padre por lo que ha salido
de sus manos; y en esa complacencia
divina encuentra apoyo y sostén para
su empeño cristiano. Los textos del



Beato Josemaría que apuntan en este
sentido son muy numerosos[7].

Cabría, sin embargo, preguntarse
cómo es posible que la acción
vivificante de Dios, que se manifiesta
en la esperanza cristiana y lleva al
hombre a su realización personal y
colectiva, se relacione de modo tan
"natural" y espontáneo con la
concreta realidad humana e infunda
sobre ésta semejante fuerza. Y la
respuesta habría de ser, lógicamente,
que lo que produce en el quehacer
humano y cristiano en todos los
ámbitos de este mundo esa fuerza
insospechada y perenne es la misma
realidad que nos ha convertido en
hijos de Dios, la encarnación del Hijo
Eterno. Escribe, a este propósito, el
Beato Josemaría:

«Tanto se ha acercado el Señor a las
criaturas, que todos guardamos en el
corazón hambres de altura, ansias de
subir muy alto, de hacer el bien. Si



remuevo en ti ahora esas
aspiraciones, es porque quiero que te
convenzas de la seguridad que Él ha
puesto en tu alma: si le dejas obrar,
servirás —donde estás— como
instrumento útil, con una eficacia
insospechada» (EC 214 a).

La paternal solicitud de Dios se hace
tangible y plenamente humana para
quien medita asiduamente sobre la
extraordinaria sinfonía de lo
humano y lo divino que se da en
Jesucristo, Hijo de Dios hecho
hombre: esa sinfonía se reproduce
en la vida de cada bautizado, de cada
hijo de Dios, que ha de ser una vida
plenamente "crística", es decir,
modelada según la hechura de la
vida terrena —tan llena de cosas
concretas y tan aparentemente
ordinaria— de Jesucristo:

«Mezclaos con frecuencia entre los
personajes del Nuevo Testamento.
Saboread aquellas escenas



conmovedoras en las que el Maestro
actúa con gestos divinos y humanos,
o relata con giros humanos y divinos
la historia sublime del perdón, la de
su Amor ininterrumpido por sus
hijos. Esos trasuntos del Cielo se
renuevan también ahora, en la
perenne actualidad del Evangelio: se
palpa, se nota, cabe afirmar que se
toca con las manos la protección
divina; un amparo que gana en vigor,
cuando vamos adelante a pesar de
los traspiés, cuando comenzamos y
recomenzamos, que esto es la vida
interior, vivida con la esperanza en
Dios» (EC 216 a).

2. La fuerza de la esperanza teologal
es incompatible con la pasividad y con
la evasión irresponsable

Hemos aludido antes a la crítica del
Beato Josemaría a las
extrapolaciones exclusivamente
humanas de la esperanza. En la
homilía La esperanza del cristiano, el



Fundador del Opus Dei describe
incisivamente otro modo de
considerar la esperanza que es
igualmente incompatible con la
doctrina cristiana, por su
excesivamente despreocupada
"confianza" en Dios. La esperanza,
según esta visión, sería una coartada
para justificar la irresponsabilidad,
el egoísmo sutil, la fantasía que desea
escapar del momento presente, la
indolencia, la comodidad, la
superficialidad, la evasión de la
concreta realidad humana y
cristiana.

«Con monótona cadencia sale de la
boca de muchos el ritornello, ya tan
manido, de que la esperanza es lo
último que se pierde; como si la
esperanza fuera un asidero para
seguir deambulando sin
complicaciones, sin inquietudes de
conciencia; o como si fuera un
expediente que permite aplazar sine
die la oportuna rectificación de la



conducta, la lucha para alcanzar
metas nobles y, sobre todo, el fin
supremo de unirnos con Dios.

»Yo diría que ése es el camino para
confundir la esperanza con la
comodidad. En el fondo, no hay
ansias de conseguir un verdadero
bien, ni espiritual, ni material
legítimo; la pretensión más alta de
algunos se reduce a esquivar lo que
podría alterar la tranquilidad —
aparente— de una existencia
mediocre. Con un alma tímida,
encogida, perezosa, la criatura se
llena de sutiles egoísmos y se
conforma con que los días, los años,
transcurran sine spe nec metu, sin
aspiraciones que exijan esfuerzos,
sin las zozobras de la pelea: lo que
importa es evitar el riesgo del desaire
y de las lágrimas. ¡Qué lejos se está
de obtener algo, si se ha malogrado el
deseo de poseerlo, por temor a las
exigencias que su conquista
comporta!



»No falta tampoco la actitud
superficial de quienes —incluso con
visos de afectada cultura o de ciencia
— componen con la esperanza poesía
fácil. Incapaces de enfrentarse
sinceramente con su intimidad y de
decidirse por el bien, limitan la
esperanza a una ilusión, a un
ensueño utópico, al simple consuelo
ante las congojas de una vida difícil.
La esperanza —¡falsa esperanza!— se
muda para éstos en una frívola
veleidad, que a nada conduce» (EC
207).

De hecho, esa visión pasiva y
desencarnada de la esperanza
pretende que Dios se encargue de
resolver todos los problemas y
preocupaciones que afligen al
hombre, de modo que éste pueda
eludir cómodamente el empeño
responsable, humano y cristiano, en
el mundo. Por eso afirma el Beato
Josemaría Escrivá:



«Déjate de construir castillos con la
fantasía, decídete a abrir tu alma a
Dios, pues exclusivamente en el
Señor hallarás fundamento real para
tu esperanza y para hacer el bien a
los demás» (EC 211 a)... «Esos
propósitos tan poco delineados me
parecen ilusiones falaces, que
intentan acallar las llamadas divinas
que percibe el corazón; fuegos fatuos,
que no queman ni dan calor, y que
desaparecen con la misma fugacidad
con que han surgido (EC 211 b)[8].
«Militia est vita hominis super terram,
et sicut dies mercenarii, dies eius (Job
7, 1), la vida del hombre sobre la
tierra es milicia, y sus días
transcurren con el peso del trabajo.
Nadie escapa a este imperativo;
tampoco los comodones que se
resisten a enterarse: desertan de las
filas de Cristo, y se afanan en otras
contiendas para satisfacer su
poltronería, su vanidad, sus
ambiciones mezquinas; andan
esclavos de sus caprichos» (EC 217 b).



Es evidente en las palabras del Beato
Josemaría que la acción de la gracia a
través de la virtud de la esperanza de
ningún modo es incompatible con el
esfuerzo inteligente, solidario,
realista, adecuado a una concreta
situación histórica, del cristiano. La
paradoja y la riqueza principal de la
reflexión viva y vital del Beato
Josemaría sobre la virtud de la
esperanza está precisamente en la
correspondencia exacta entre la
acción divina propia de la virtud de
la esperanza y la lucha esforzada del
cristiano. Cuando no hay lucha, se
puede decir que no hay santidad, no
porque la santidad sea un producto
de la lucha ascética, sino porque la
lucha ascética cristiana no es otra
cosa que la concreta y generosa
acogida de la gracia de Dios.

3. La lucha ascética cristiana,
manifestación de la virtud de la
esperanza



Hay diferentes formas de "quietismo"
que coinciden en considerar que el
efecto propio de la gracia de Dios es 
simplificar la acción humana, 
ahorrar al hombre el uso inteligente
y perseverante de sus fuerzas, 
rellenar las lagunas y deficiencias de
su debilidad o incompetencia. Sólo
un planteamiento de este tipo, se
dice, es coherente con la gratuidad
de la gracia divina y conduce a la
plena confianza en Dios. En relación
con la gracia, que nos lleva adelante
y nos inspira, toda actividad humana
"positiva" sería, en el mejor de los
casos, irrelevante, cuando no un
obstáculo a la gracia. Mucho se
podría hablar sobre las controversias
históricas en torno a esta visión, que
en este momento está ya un tanto
superada. Lo que es evidente para el
Beato Josemaría Escrivá es que la
gracia de Dios no ahorra el empleo
de las energías humanas, sino más
bien al revés, induce a la auténtica
lucha ascética, «complicando la



vida», como tantas veces recordó[9].
En otras palabras, la confianza
humana en Dios y en su gracia se
refleja precisamente en una
perseverante lucha ascética.

El riquísimo entrelazamiento entre la
gracia divina y la respuesta humana
generosa (humilde pero
comprometida e inteligente) está en
la misma médula de los escritos del
Fundador del Opus Dei. Atendiendo
principalmente a la homilía La
esperanza del cristiano, se puede
decir que sus enseñanzas al respecto
se orientan en dos direcciones
complementarias: (1) la acción de
Dios por medio de la gracia, tal como
ya se ha dicho, induce o inspira 
experimentalmente al hombre a la
lucha perseverante por superar los
obstáculos que se oponen a una vida
cristiana; (2) la libre, personal y
confiada respuesta del hombre a esta
gracia se manifiesta como lucha
ascética concreta y habitual. No se



trata, claro está, de una lucha
ascética preparativa, es decir, previa
a la acción de la gracia o 
independiente de su lógica, porque la
naturaleza de la lucha ascética
cristiana está determinada, en su
contenido y en su forma, por la
lógica de la gracia. Por esta razón, la
ascética cristiana es radicalmente
distinta de la meramente humana
(piénsese, por ejemplo, en la ascesis
estoica), porque en ella el cristiano
manifiesta conscientemente su
confiada esperanza en Dios. Los
textos del Beato Josemaría
reproducidos a continuación
presentan atinadamente este
aspecto.

«Acostumbraos a ver a Dios detrás de
todo, a saber que Él nos aguarda
siempre, que nos contempla y
reclama justamente que le sigamos
con lealtad, sin abandonar el lugar
que en este mundo nos corresponde.
Hemos de caminar con vigilancia



afectuosa, con una preocupación
sincera de luchar, para no perder su
divina compañía» (EC 218 b)...
«..."Contra spem, in spem!" —vive de
esperanza segura, contra toda
esperanza. Apóyate en esta roca
firme que te salvará y empujará. Es
una virtud teologal, ¡estupenda!, que
te animará a adelantar, sin temor a
pasarte de la raya, y te impedirá
detenerte. —¡No me mires así!: ¡sí!,
cultivar la esperanza significa
robustecer la voluntad» (Surco, n.
780).

Dios está pendiente del hombre, lo
espera, es exigente con él; y el
hombre camina vigilante para no
perder su compañía. "Cultivar la
esperanza", esa esperanza divina que
impulsa a avanzar sin temor e
impide detenerse, significa, por parte
del hombre, «robustecer la voluntad».

Tres son las principales
manifestaciones prácticas de esta



reciprocidad entre la virtud de la
esperanza y la lucha cristiana:

1. Sin una decidida lucha ascética, la
acción de Dios en el hombre es
ineficaz. Los siguientes cinco textos,
pertenecientes a la homilía La
esperanza del cristiano, exponen esta
convicción. Se afirma en ellos, en el
fondo, que con nuestra respuesta
personal el Señor "obra en nosotros y
por medio de nosotros", infundiendo
seguridad en nuestra alma, de modo
que las dificultades objetivas que nos
obligan a luchar no son obstáculo,
sino condición para el desarrollo de
la vida cristiana, porque nos ofrecen
la posibilidad de seguir de cerca a
Cristo; por el contrario, cuando no
hay una lucha concreta se pierde el
sentido y el frescor de la esperanza.

«Por el Bautismo, somos portadores
de la palabra de Cristo, que serena,
que enciende y aquieta las
conciencias heridas. Y para que el



Señor actúe en nosotros y por
nosotros, hemos de decirle que
estamos dispuestos a luchar cada
jornada, aunque nos veamos flojos e
inútiles, aunque percibamos el peso
inmenso de las miserias personales y
de la pobre personal debilidad.
Hemos de repetirle que confiamos en
Él, en su asistencia: si es preciso,
como Abraham, contra toda
esperanza (Rom 4, 18)» (EC 210 b).

«Tanto se ha acercado el Señor a las
criaturas, que todos guardamos en el
corazón hambres de altura, ansias de
subir muy alto, de hacer el bien. Si
remuevo en ti ahora esas
aspiraciones, es porque quiero que te
convenzas de la seguridad que Él ha
puesto en tu alma: si le dejas obrar,
servirás —donde estás— como
instrumento útil, con una eficacia
insospechada. Para que no te apartes
por cobardía de esa confianza que
Dios deposita en ti, evita la
presunción de menospreciar



ingenuamente las dificultades que
aparecerán en tu camino de
cristiano» (EC 214 a).

«Lejos de desalentarnos, las
contrariedades han de ser un
acicate[10] para crecer como
cristianos: en esa pelea nos
santificamos, y nuestra labor
apostólica adquiere mayor eficacia.
Al meditar esos momentos en los que
Jesucristo —en el Huerto de los
Olivos y, más tarde, en el abandono y
el ludibrio de la Cruz— acepta y ama
la Voluntad del Padre, mientras
siente el peso gigante de la Pasión,
hemos de persuadirnos de que para
imitar a Cristo, para ser buenos
discípulos suyos, es preciso que
abracemos su consejo: si alguno
quiere venir en pos de mí, niéguese a
sí mismo, tome su cruz, y me siga (Mt
16, 24). Por esto, me gusta pedir a
Jesús, para mí: Señor, ¡ningún día sin
cruz! Así, con la gracia divina, se
reforzará nuestro carácter, y



serviremos de apoyo a nuestro Dios,
por encima de nuestras miserias
personales.

»Compréndelo: si, al clavar un clavo
en la pared, no encontrases
resistencia, ¿qué podrías colgar allí?
Si no nos robustecemos, con el
auxilio divino, por medio del
sacrificio, no alcanzaremos la
condición de instrumentos del Señor.
En cambio, si nos decidimos a
aprovechar con alegría las
contrariedades, por amor de Dios, no
nos costará ante lo difícil y lo
desagradable, ante lo duro y lo
incómodo, exclamar con los
Apóstoles Santiago y Juan: ¡podemos!
(Mc 10, 39)» (EC 216 c-d).

«Cuando no se lucha consigo mismo,
cuando no se rechazan
terminantemente los enemigos que
están dentro de la ciudadela interior
—el orgullo, la envidia, la
concupiscencia de la carne y de los



ojos, la autosuficiencia, la alocada
avidez de libertinaje—, cuando no
existe esa pelea interior, los más
nobles ideales se agostan como la flor
del heno, que al salir el sol ardiente, se
seca la hierba, cae la flor, y se acaba
su vistosa hermosura (Sant 1, 10-11).
Después, en el menor resquicio
brotarán el desaliento y la tristeza,
como una planta dañina e
invasora» (EC 211 a)... «Si no luchas,
no me digas que intentas
identificarte más con Cristo,
conocerle, amarle. Cuando
emprendemos el camino real de
seguir a Cristo, de portarnos como
hijos de Dios, no se nos oculta lo que
nos aguarda: la Santa Cruz, que
hemos de contemplar como el punto
central donde se apoya nuestra
esperanza de unirnos al Señor» (EC
212 a).

2. En el ejercicio concreto de la lucha
ascética se pone confiadamente la
mirada en Dios. El cristiano se



esfuerza en una lucha práctica y
perseverante, en una lucha gozosa,
positiva, enamorada, que se
manifiesta en el concreto ejercicio de
las virtudes humanas, en el
cumplimiento del deber, en la
caridad con quienes le rodean. Sin
embargo, no deja de tener presente
que hace eso "por Dios, con el
pensamiento en su gloria, con la
mirada alta, anhelando la Patria
definitiva". Se comprueba en los
siguientes pasajes de La esperanza
del cristiano:

«Por eso, me convenceré de que tus
intenciones para alcanzar la meta
son sinceras, si te veo marchar con
determinación. Obra el bien,
revisando tus actitudes ordinarias
ante la ocupación de cada instante;
practica la justicia, precisamente en
los ámbitos que frecuentas, aunque
te dobles por la fatiga; fomenta la
felicidad de los que te rodean,
sirviendo a los otros con alegría en el



lugar de tu trabajo, con esfuerzo para
acabarlo con la mayor perfección
posible, con tu comprensión, con tu
sonrisa, con tu actitud cristiana. Y
todo, por Dios, con el pensamiento en
su gloria, con la mirada alta,
anhelando la Patria definitiva, que
sólo ese fin merece la pena» (EC 211
c).

«Si la situación de lucha es
connatural a la criatura humana,
procuremos cumplir nuestras
obligaciones con tenacidad, rezando
y trabajando con buena voluntad,
con rectitud de intención, con la
mirada puesta en lo que Dios
quiere» (EC 217 c).

«Esta lucha del hijo de Dios no va
unida a tristes renuncias, a oscuras
resignaciones, a privaciones de
alegría: es la reacción del
enamorado, que mientras trabaja y
mientras descansa, mientras goza y
mientras padece, pone su



pensamiento en la persona amada, y
por ella se enfrenta gustosamente
con los diferentes problemas. En
nuestro caso, además, como Dios —
insisto— no pierde batallas, nosotros,
con Él, nos llamaremos
vencedores» (EC 219 a).

Hay en la lucha ascética, por tanto,
una confianza filial basada en las
promesas del mismo Dios, una
confianza no abstracta u ocasional,
sino ejercitada «con la mirada alta»
en los momentos de mayor
cansancio. Y es esta confianza lo que
da fuerza, lo que da la auténtica
fortaleza divina.

«Te he rogado que, en medio de las
ocupaciones, procures alzar tus ojos
al Cielo perseverantemente, porque
la esperanza nos impulsa a
agarrarnos a esa mano fuerte que
Dios nos tiende sin cesar, con el fin
de que no perdamos el punto de mira
sobrenatural; también cuando las



pasiones se levantan y nos acometen
para aherrojarnos en el reducto
mezquino de nuestro yo, o cuando —
con vanidad pueril— nos sentimos el
centro del universo. Yo vivo
persuadido de que, sin mirar hacia
arriba, sin Jesús, jamás lograré nada;
y sé que mi fortaleza, para vencerme
y para vencer, nace de repetir aquel
grito: todo lo puedo en Aquel que me
conforta (Fil 4, 13)» (EC 213 b).

«...La certeza de nuestra nulidad
personal —no se requiere una gran
humildad para reconocer esta
realidad: somos una auténtica
multitud de ceros— se trocará en una
fortaleza irresistible, porque a la
izquierda de nuestro yo estará Cristo,
y ¡qué cifra inconmensurable
resulta!: el Señor es mi fortaleza y mi
refugio, ¿a quién temeré? (Sal 26,
1)» (EC 218 a)[11].

En el texto siguiente, el Beato
Josemaría glosa la conocida



sentencia de Baltasar Gracián:
«Hanse de procurar los medios
humanos como si no hubiese divinos,
y los divinos como si no hubiese
humanos»[12]. En su comentario, el
Fundador del Opus Dei insiste en la
necesidad de emplear a fondo las
fuerzas humanas contra la debilidad
presente en todo hombre,
emprendiendo «esas ascensiones,
esas tareas divinas y humanas de
cada día que siempre desembocan en
el Amor de Dios».

«No hemos de extrañarnos.
Arrastramos en nosotros mismos —
consecuencia de la naturaleza caída
— un principio de oposición, de
resistencia a la gracia: son las
heridas del pecado de origen,
enconadas por nuestros pecados
personales. Por tanto, hemos de
emprender esas ascensiones, esas
tareas divinas y humanas —las de
cada día—, que siempre desembocan
en el Amor de Dios, con humildad,



con corazón contrito, fiados en la
asistencia divina, y dedicando
nuestros mejores esfuerzos como si
todo dependiera de uno mismo» (EC
214 b).

3. La lucha ascética, con su
característico "comenzar y
recomenzar", tan familiar a la virtud
de la esperanza, se traduce en
humildad, en conversión y en
penitencia. Son muchos los textos del
Fundador del Opus Dei que exponen
esta realidad. Por ejemplo:

«Advierte la Escritura Santa que
hasta el justo cae siete veces (Pro 24,
16). Siempre que he leído estas
palabras, se ha estremecido mi alma
con una fuerte sacudida de amor y
de dolor... Una sacudida de amor, os
decía. Miro mi vida y, con sinceridad,
veo que no soy nada, que no valgo
nada, que no tengo nada, que no
puedo nada; más: ¡que soy la nada!,
pero Él es el todo y, al mismo tiempo,



es mío, y yo soy suyo, porque no me
rechaza, porque se ha entregado por
mí. ¿Habéis contemplado amor más
grande? Y una sacudida de dolor,
pues repaso mi conducta, y me
asombro ante el cúmulo de mis
negligencias. Me basta examinar las
pocas horas que llevo de pie en este
día, para descubrir tanta falta de
amor, de correspondencia fiel. Me
apena de veras este comportamiento
mío, pero no me quita la paz. Me
postro ante Dios, y le expongo con
claridad mi situación. Enseguida
recibo la seguridad de su asistencia,
y escucho en el fondo de mi corazón
que Él me repite despacio: meus es
tu! (Is 43, 1); sabía —y sé— cómo
eres, ¡adelante!» (EC 215 a-c).

La lectura de ese texto del libro de
los Proverbios mueve al Beato
Josemaría a comunicar su
experiencia personal: como criatura,
tiene clara conciencia de que él es
nada delante de Dios y,



paralelamente, de que el Señor es
bueno y fiel, de que «es mío, y yo soy
suyo»; como pecador, se duele por su
falta de correspondencia, pero ese
dolor no le quita la paz ni le conduce
a la desesperación, porque, a pesar
de todo, Dios se muestra siempre fiel
y dice suavemente al corazón del
cristiano: meus es tu[13].

La vida interior, en consecuencia,
difícilmente presentará el perfil
rectilíneo de un crecimiento suave y
constante, serenamente verificable y
cuantificable: más bien se resolverá
en un «ir adelante a pesar de los
traspiés, comenzando y
recomenzando» con tenacidad,
porque precisamente los momentos
en que parece que las victorias no
llegan y se retrocede en la vida
espiritual presentan una singular
oportunidad de ejercitar la virtud de
la esperanza, a través de la cual «se
palpa, se nota, cabe afirmar que se
toca con las manos la protección



divina». Encontramos esta idea en
numerosos textos del Beato
Josemaría:

«Esos trasuntos del Cielo [la vida de
Jesús en la tierra] se renuevan
también ahora, en la perenne
actualidad del Evangelio: se palpa, se
nota, cabe afirmar que se toca con
las manos la protección divina; un
amparo que gana en vigor, cuando
vamos adelante a pesar de los
traspiés, cuando comenzamos y
recomenzamos, que esto es la vida
interior, vivida con la esperanza en
Dios» (EC 216 a).

«Debo preveniros ante una
asechanza, que no desdeña en
emplear Satanás —¡ése no se toma
vacaciones!—, para arrancarnos la
paz. Quizá en algún instante se
insinúa la duda, la tentación de
pensar que se retrocede
lamentablemente, o de que apenas se
avanza; hasta cobra fuerza el



convencimiento de que, no obstante
el empeño por mejorar, se empeora.
Os aseguro que, de ordinario, ese
juicio pesimista refleja sólo una falsa
ilusión, un engaño que conviene
rechazar. Suele suceder, en esos
casos, que el alma se torna más
atenta, la conciencia más fina, el
amor más exigente; o bien, ocurre
que la acción de la gracia ilumina
con más intensidad, y saltan a los
ojos tantos detalles que en una
penumbra pasarían inadvertidos.
Sea lo que fuere, hemos de examinar
atentamente esas inquietudes,
porque el Señor, con su luz, nos pide
más humildad o más generosidad.
Acordaos de que la Providencia de
Dios nos conduce sin pausas, y no
escatima su auxilio —con milagros
portentosos y con milagros menudos
— para sacar adelante a sus
hijos» (EC 217 a)[14]. «En las batallas
del alma, la estrategia muchas veces
es cuestión de tiempo, de aplicar el
remedio conveniente, con paciencia,



con tozudez. Aumentad los actos de
esperanza. Os recuerdo que sufriréis
derrotas, o que pasaréis por altibajos
—Dios permita que sean
imperceptibles— en vuestra vida
interior, porque nadie anda libre de
esos percances. Pero el Señor, que es
omnipotente y misericordioso, nos
ha concedido los medios idóneos
para vencer. Basta que los
empleemos, como os comentaba
antes, con la resolución de comenzar
y recomenzar en cada momento, si
fuera preciso» (EC 219 b)[15].

Por último, un aspecto central de la
lucha cristiana descrita en estas
enseñanzas es la conversión, la
penitencia, y consecuentemente la
recepción asidua del sacramento de
la Reconciliación, fuente de alegría y
fruto del don de la esperanza, don
que el Señor nos concede cada vez
con mayor abundancia.



«Acudid semanalmente —y siempre
que lo necesitéis, sin dar cabida a los
escrúpulos— al santo Sacramento de
la Penitencia, al sacramento del
divino perdón. Revestidos de la
gracia, cruzaremos a través de los
montes (cfr. Sal 103, 10), y subiremos
la cuesta del cumplimiento del deber
cristiano, sin detenernos. Utilizando
estos recursos, con buena voluntad, y
rogando al Señor que nos otorgue
una esperanza cada día más grande,
poseeremos la alegría contagiosa de
los que se saben hijos de Dios...
Optimismo, por lo tanto. Movidos por
la fuerza de la esperanza,
lucharemos para borrar la mancha
viscosa que extienden los
sembradores del odio, y
redescubriremos el mundo con una
perspectiva gozosa, porque ha salido
hermoso y limpio de las manos de
Dios, y así de bello lo restituiremos a
Él, si aprendemos a
arrepentirnos» (EC 219 c).



4. CONCLUSIÓN: LA VALIDEZ
TEOLÓGICA DE LA REFLEXIÓN
DEL BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ
SOBRE LA VIRTUD DE LA
ESPERANZA

¿Se puede, entonces, dar validez
teológica, al menos hipotética, a la
viva y hermosa reflexión que ha
hecho el Beato Josemaría sobre la
esperanza en la homilía La esperanza
del cristiano y en otros escritos
suyos? Después de todo lo visto hasta
ahora, la respuesta tiene que ser
afirmativa, porque es evidente que la
del Beato Josemaría Escrivá es una
reflexión de fe a partir de una
experiencia cristiana plenamente
integrada en la realidad humana: es
decir, se trata de una reflexión
eclesial y no excepcional. Pero
estudiemos ahora con más
detenimiento estos dos aspectos: el
humano y el eclesial.



1. Una experiencia plenamente
humana

La teología siempre ha sostenido que
la esperanza es virtud sólo en la
medida en que es teologal[16], es
decir, sólo en cuanto tiene por objeto
el Amor «que sacia sin saciar», sólo
en cuanto encuentra su motivación y
su fundamento en la misericordia
omnipotente y fidelísima de Dios. En
el pensamiento de nuestro siglo, por
desgracia, ha ejercido una poderosa
influencia el prejuicio de que los
cristianos, cuando predican esta
virtud y la dirigen a su objeto
primordial (Dios, el cielo, la vida
eterna), evidencian el inconfesado
deseo de huir de la realidad, de
eludir los múltiples y cambiantes
desafíos humanos que presenta el
mundo. En consecuencia, ha sido
inevitable que, una vez consumado
el derrumbe de las filosofías
nihilistas, destructoras de la
esperanza, las modernas visiones de



una esperanza secularizada —directa
o indirectamente inspiradas en el
pensamiento marxista[17]- hayan
cosechado un cierto éxito. El hecho
de que éste tampoco haya sido
duradero justifica la conclusión de
que cualquier reflexión sobre la
esperanza que no sea capaz de tocar
el corazón del hombre en sus más
nobles aspiraciones, que no mueva
eficazmente al perseverante esfuerzo
en orden a la construcción de un
mundo mejor, más justo, más a la
medida del hombre, no es creíble. Al
mismo tiempo, el agotamiento
utópico que caracteriza a este final
del milenio nos enseña que sin la
acción silenciosa de esa agua viva 
que salta hasta la vida eterna (Jn 4,
14), sin ese amor de Dios difundido en
nuestros corazones por medio del
Espíritu Santo que se nos ha dado
(Rom 5, 5), la esperanza tiende a
desaparecer o a tornarse meramente
espiritual y desencarnada. De
manera concisa pero existencial y



rigurosa, el Beato Josemaría Escrivá
ha enseñado que, por el contrario,
esa acción de Dios denominada
esperanza, alimentando
«maravillosas hogueras de amor, con
un fuego que mantiene palpitante el
corazón» (EC 205 a), se manifiesta
plenamente en las concretas
situaciones humanas de cada
momento histórico como una
disposición estable a la lucha para
superar los obstáculos, tanto
interiores como exteriores, tanto
personales como colectivos. En la
práctica sería imposible, sin esta
esperanza, perseverar en tal
esfuerzo.

2. Una experiencia plenamente
eclesial y universal

La reflexión del Beato Josemaría
sobre la esperanza se desarrolla en
dos momentos estrechamente unidos
entre sí: por una parte, es una
reflexión que, a la luz de la palabra



de Dios, profundiza en la experiencia
de la gracia, generosamente acogida
en la propia vida; por otra parte, que
en realidad es inseparable de la
anterior, la reflexión del Beato
Josemaría se proyecta sobre la Iglesia
y la humanidad[18], sobre esa misma
experiencia existencial en la vida de
muchos hombres y mujeres a los que,
con frecuencia, ha removido su
propia predicación y su propio
ejemplo[19]. La primera reflexión le
ofrece la posibilidad de entender y
calibrar la segunda; pero, al mismo
tiempo, la segunda reflexión, es
decir, la nacida de la experiencia de
personas que se encuentran en las
más variadas situaciones humanas,
confirma y ratifica la primera, esto
es, la que se origina en la propia
experiencia de la gracia.

El Beato Josemaría se da cuenta de
que la esperanza florece con fuerza,
en su propia vida y en la de hombres
y mujeres de toda condición —



enfrentados, por tanto, con todos los
desafíos pequeños y grandes que la
vida terrena presenta—, cuando los
sobreabundantes dones de Dios son
acogidos con generosidad y
perseverancia. Es esta gozosa
realidad lo que le impulsa a dirigirse
con tanta fuerza y constancia a todos
los hombres: «Espéralo todo de Jesús:
tú no tienes nada, no vales nada, no
puedes nada. —Él obrará, si en Él te
abandonas»[20]. Es también esta
experiencia, personal y eclesial a la
vez y vivida a fondo, lo que le mueve
a gritar a los cuatro vientos su fe y su
esperanza inconmovibles en el Dios
de Jesucristo.

La virtud teologal de la esperanza ha
de considerarse esencial en el
conjunto de la reflexión teológica y
espiritual del Beato Josemaría. Basta
pensar en su infatigable predicación,
a lo largo de toda su vida, sobre la
llamada universal a la santidad[21].
Cuando se afirma, como ha hecho el



último Concilio Ecuménico[22], que
la llamada a la santidad es
efectivamente universal, lo que en el
fondo se está proclamando es que
ninguna realidad humana o creada
puede obstaculizar o condicionar
seriamente el despliegue de la
bondad omnipotente de Dios,
empeñada en llevar a sus hijos a la
plenitud de la santidad en Cristo. En
consecuencia, el cristiano puede y
debe esperar de Dios la gracia, la
abundancia de sus dones, no —por
así decir— a pesar de sus propias
limitaciones interiores y de los
obstáculos exteriores, sino en y por
medio de todas las vicisitudes y
circunstancias de su concreta
existencia.

Paul O'Callaghan

Universidad Pontificia de la Santa
Cruz

[1] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, 
Consideraciones espirituales, Cuenca



1934, p. 67. Esta colección fue
posteriormente ampliada, y en 1939
se publicó con otro título: Camino. El
punto citado de Consideraciones
espirituales corresponde al n. 731 de 
Camino.

[2] Cfr., en relación con estas
reflexiones metodológicas
fundamentales, A. DEL PORTILLO, 
Significado teológico-espiritual de
"Camino", en J. Morales (ed.),
"Escritos sobre Camino", Madrid
1989, pp. 45-56.

[3] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, La
esperanza del cristiano (8-VI-1968), en
"Amigos de Dios", Madrid 1996, nn.
205-221. Las citas de esta homilía,
fundamental en la reflexión del
Beato Josemaría sobre la esperanza,
se indican en adelante con la sigla EC
seguida del número y párrafo de la
mencionada edición en Amigos de
Dios.



[4] «Cuando hables de las virtudes
teologales, de la fe, de la esperanza,
del amor, piensa que, antes que para
teorizar, son virtudes para
vivir» (Forja, n. 479).

[5] El teólogo G. GRESHAKE afirma
que los santos «no viven de una
doctrina, sino que es su vida la que
produce una doctrina» (L'uomo e la
salvezza di Dio, en AA.VV., "Problemi
e prospettive di teologia dogmatica",
Brescia 1983, p. 310). Cfr. también las
jugosas reflexiones de H. URS VON
BALTHASAR, Teologia e santità:
"Verbum Caro", vol. 1, Brescia 1985,
pp. 200-229.

[6] Estos son algunos de los textos
mas representativos: «...La
esperanza en Dios enciende
maravillosas hogueras de amor, con
un fuego que mantiene palpitante el
corazón, sin desánimos, sin
decaimientos, aunque a lo largo del
camino se sufra, y a veces se sufra de



veras» (EC 205 a); «Aquí, en la
presencia de Dios, que nos preside
desde el Sagrario —¡cómo fortalece
esta proximidad real de Jesús!—,
vamos a meditar hoy acerca de ese
suave don de Dios, la esperanza, que
colma nuestras almas de alegría, spe
gaudentes (Rom 12, 12), gozosos,
porque —si somos fieles— nos
aguarda el Amor infinito» (EC 206 a);
«Don de Dios que colma el alma de
alegría»...: no se trata, por tanto, de
una alegría cualquiera, sino de «la
luz y el calor de Dios, y la inefable
alegría de la esperanza teologal» (EC
206 b). Cfr. también Camino, n. 659:
«La alegría que debes tener no es esa
que podríamos llamar fisiológica, de
animal sano, sino otra sobrenatural,
que procede de abandonar todo y
abandonarte en los brazos amorosos
de nuestro Padre-Dios»; «...La
seguridad de sentirme —de saberme
— hijo de Dios me llena de verdadera
esperanza que, por ser virtud
sobrenatural, al infundirse en las



criaturas se acomoda a nuestra
naturaleza, y es también virtud muy
humana...» (EC 208 c); «Te he rogado
que, en medio de las ocupaciones,
procures alzar tus ojos al Cielo
perseverantemente, porque la
esperanza nos impulsa a agarrarnos
a esa mano fuerte que Dios nos
tiende sin cesar, con el fin de que no
perdamos el punto de mira
sobrenatural...» (EC 213 b); «Advierte
la Escritura Santa que hasta el justo
cae siete veces (Pro 24, 16). Siempre
que he leído estas palabras, se ha
estremecido mi alma con una fuerte
sacudida de amor y de dolor... Una
sacudida de amor, os decía. Miro mi
vida y, con sinceridad, veo que no soy
nada, que no valgo nada, que no
tengo nada, que no puedo nada; más:
¡que soy la nada!, pero Él es el todo y,
al mismo tiempo, es mío, y yo soy
suyo, porque no me rechaza, porque
se ha entregado por mí... Y una
sacudida de dolor... Me apena de
veras este comportamiento mío, pero



no me quita la paz. Me postro ante
Dios, y le expongo con claridad mi
situación. Enseguida recibo la
seguridad de su asistencia, y escucho
en el fondo de mi corazón que Él me
repite despacio: meus es tu!" (Is 43,
1); sabía —y sé— cómo eres,
¡adelante!» (EC 215, a-c); «...De nada
sirven todas las maravillas de la
tierra, todas las ambiciones
colmadas, si en nuestro pecho no
arde la llama de amor vivo, la luz de
la santa esperanza que es un anticipo
del amor interminable en nuestra
definitiva Patria» (Amigos de Dios,
278 b).

[7] «Ha querido el Señor que sus
hijos, los que hemos recibido el don
de la fe, manifestemos la original
visión optimista de la creación, el
"amor al mundo" que late en el
cristianismo. —Por tanto, no debe
faltar nunca ilusión en tu trabajo
profesional, ni en tu empeño por
construir la ciudad temporal» (Forja,



n. 703). Cfr., especialmente, la
homilía Amar al mundo
apasionadamente (8-X-1967), en la
que el Beato Josemaría explica la
expresión «materialismo cristiano».

[8] Sobre la imagen de los «fuegos
fatuos», cfr. también Camino, n. 412; 
Forja, n. 57.

[9] Cfr., por ejemplo, Amigos de Dios,
nn. 21 a, 207 a, 223 b; Es Cristo que
pasa, n. 19 b; Camino, n. 6; Forja, nn.
900, 902.

[10] Cfr. Surco, nn. 134, 626.

[11] Cfr Camino, n. 473.

[12] B. GRACIÁN, Oráculo manual y
arte de prudencia, n. 251.

[13] «Repasad con calma aquella
divina advertencia, que llena el alma
de inquietud y, al mismo tiempo, le
trae sabores de panal y de miel: 
redemi te, et vocavi te nomine tuo:



meus es tu (Is 43, 1); te he redimido y
te he llamado por tu nombre: ¡eres
mío! No robemos a Dios lo que es
suyo. Un Dios que nos ha amado
hasta el punto de morir por nosotros,
que nos ha escogido desde toda la
eternidad, antes de la creación del
mundo, para que seamos santos en
su presencia: y que continuamente
nos brinda ocasiones de purificación
y de entrega» (Amigos de Dios, n. 312
b). Cfr. Forja, nn. 12, 123.

[14] «En el camino de la santificación
personal, se puede a veces tener la
impresión de que, en lugar de
avanzar, se retrocede; de que, en vez
de mejorar, se empeora... Mientras
haya lucha interior, ese pensamiento
pesimista es sólo una falsa ilusión,
un engaño, que conviene rechazar.
—Persevera tranquilo: si peleas con
tenacidad, progresas en tu camino y
te santificas» (Forja, n. 223); cfr. ibid.,
n. 222; «Renovad cada mañana, con
un serviam! decidido —¡te serviré,



Señor!—, el propósito de no ceder, de
no caer en la pereza o en la desidia,
de afrontar los quehaceres con más
esperanza, con más optimismo, bien
persuadidos de que si en alguna
escaramuza salimos vencidos
podremos superar ese bache con un
acto de amor sincero» (EC 217 d).

[15] «Insisto, ten ánimos, porque
Cristo, que nos perdonó en la Cruz,
sigue ofreciendo su perdón en el
Sacramento de la Penitencia, y
siempre tenemos por abogado ante el
Padre a Jesucristo, el Justo... (1 Jn 2,
1-2)... ¡Adelante, pase lo que pase!
Bien cogido del brazo del Señor,
considera que Dios no pierde
batallas. Si te alejas de Él por
cualquier motivo, reacciona con la
humildad de comenzar y
recomenzar; de hacer de hijo pródigo
todas las jornadas, incluso
repetidamente en las veinticuatro
horas del día; de ajustar tu corazón
contrito en la Confesión, verdadero



milagro del Amor de Dios. En este
Sacramento maravilloso, el Señor
limpia tu alma y te inunda de alegría
y de fuerza para no desmayar en tu
pelea, y para retornar sin cansancio
a Dios, aun cuando todo te parezca
oscuro. Además, la Madre de Dios,
que es también Madre nuestra, te
protege con su solicitud maternal, y
te afianza en tus pisadas» (EC 214 d-
e).

[16] Cfr., por ejemplo, SANTO TOMÁS
DE AQUINO, S.Th. II-II, q. 17, a. 1-3.

[17] Pienso especialmente en la
influencia que ha tenido la reflexión
de E. BLOCH, recogida
principalmente en su obra Das
Prinzip Hoffnung, Frankfurt am Main
1954, 1955 y 1959. Cfr. P.
O'CALLAGHAN, Hope and Freedom in
Gabriel Marcel and Ernst Bloch: "Irish
Theological Quarterly" 55 (1989)
215-239.



[18] «...He concebido siempre mi
labor de sacerdote y de pastor de
almas como una tarea encaminada a
situar a cada uno frente a las
exigencias completas de su vida,
ayudándole a descubrir lo que Dios,
en concreto, le pide...» (Es Cristo que
pasa, n. 99 b).

[19] En el breve prólogo a Camino
escribió: «Lee despacio estos
consejos. Medita pausadamente estas
consideraciones. Son cosas que te
digo al oído, en confidencia de
amigo, de hermano, de padre. Y estas
confidencias las escucha Dios. «No te
contaré nada nuevo. Voy a remover
en tus recuerdos, para que se alce
algún pensamiento que te hiera: y así
mejores tu vida y te metas por
caminos de oración y de Amor. Y
acabes por ser alma de criterio».

[20] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, 
Consideraciones espirituales, Cuenca
1934, p. 67.



[21] «Ésta ha sido mi predicación
constante desde 1928: urge
cristianizar la sociedad; llevar a
todos los estratos de esta humanidad
nuestra el sentido sobrenatural, de
modo que unos y otros nos
empeñemos en elevar al orden de la
gracia el quehacer diario, la
profesión u oficio. De esta forma,
todas las ocupaciones humanas se
iluminan con una esperanza nueva,
que trasciende el tiempo y la
caducidad de lo mundano» (EC 210
a).

[22] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm. Lumen gentium, nn.
39-42.

Paul O'Callaghan

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-virtud-de-la-

https://opusdei.org/es-es/article/la-virtud-de-la-esperanza-y-la-ascetica-cristiana-en-algunos-escritos-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/la-virtud-de-la-esperanza-y-la-ascetica-cristiana-en-algunos-escritos-de-san-josemaria/


esperanza-y-la-ascetica-cristiana-en-
algunos-escritos-de-san-josemaria/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-virtud-de-la-esperanza-y-la-ascetica-cristiana-en-algunos-escritos-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/la-virtud-de-la-esperanza-y-la-ascetica-cristiana-en-algunos-escritos-de-san-josemaria/

	La virtud de la esperanza y la ascética cristiana en algunos escritos de San Josemaría

