opusdei.org

La virtud de la
esperanzay la
asceética cristiana en
algunos escritos de
San Josemaria

Estudio de Paul O Callaghan, de
la Universidad Pontificia de la
Santa Cruz, publicado en
"Romana" n° 23 (1996).

31/05/2015

1. LA REFLEXION TEOLOGICA
SOBRE LA ESPERANZA CRISTIANA



En 1934, el Beato Josemaria Escriva,
en su primera coleccion de puntos
para la meditacion personal,
Consideraciones espirituales, escribio:
«Espéralo todo de Jesus: tu no tienes
nada, no vales nada, no puedes nada.
—Fl obrara4, si en El te
abandonas»[1]. Se trata de una
afirmacion que, sélidamente
fundada en la Escritura, los Padres y
la teologia, expresa la comun,
fundamental e indiscutida
conviccion de la fe cristiana viva y
vivida de que Jesucristo es el unico
Salvador, a la vez que declara la
radical contingencia y precariedad
del hombre —sobre todo en
consideracion del desorden
introducido en él por el pecado—y
mueve a la confianza en Dios y al
abandono filial en sus manos.

Sin embargo, es preciso hacerse una
pregunta: ¢hay que entender este
modo de expresarse del Beato
Josemaria sélo como la repeticion de



una doctrina bien conocida en la
tradicion teoldgica y espiritual de la
Iglesia o, por el contrario, reviste esa
afirmacion del Fundador del Opus
Dei, en el seno de esta tradicion, un
significado nuevo y un valor
especifico? ;Donde reside, en
definitiva, su valor propiamente
teoldgico y espiritual? Por una parte,
se trata de una afirmacion perenne y
permanente, supratemporal,
radicada en el mismo corazon de la
espiritualidad cristiana de todos los
tiempos; por otra, sin embargo, se
enmarca en un preciso momento
historico: el Beato Josemaria, como
tantos cristianos antes y después de
él, proclamaba vigorosamente con
esas palabras su personal confianza
en Dios, descargando sobre el Sefior
su deseo de apoyo y consuelo (cfr. Sal
55, 23) vy, a la vez, procurando mover
a los demas cristianos a hacer lo
mismo. Teniendo esto en cuenta, es
preciso preguntarse si esta abierta
proclamacion personal de una



esperanza radical e inquebrantable
trasciende de alguna manera el
momento y las circunstancias en que
fue pronunciada. En otras palabras,
la proclamacion de una tal
esperanza, trascendiendo —con su
contenido especifico— el momento
contingente y la circunstancia
histérica particular, ¢tiene una
validez real, concreta, en otros
momentos, para otras personas, para
otras épocas, para otras situaciones,
para toda la Iglesia, para toda la
humanidad[2]?

La breve reflexion que sigue acerca
de algunos textos del Beato
Josemaria sobre la esperanza
cristiana pretende precisamente no
solo investigar el contenido teoldgico
y espiritual de la virtud de la
esperanza en su vida y en sus
ensefianzas, sino también explicar
por qué esa vida y esa proclamacion
revisten un valor propiamente
teoldgico, perenne y eclesial, es decir,



una reflexion potencialmente valida
e inspiradora para todo hombre,
para todos los hombres.

2. LA ESPERANZA CRISTIANA,
FRUTO DE LA GRACIA DE DIOS EN
EL HOMBRE

En primer lugar, hay que hacer notar
que la fundamental convicciéon que
el Beato Josemaria enuncia en
Consideraciones espirituales ha
permanecido intacta, e incluso se ha
robustecido, a lo largo de su vida. Al
comienzo de su homilia La esperanza
del cristiano[3], pronunciada en 1968,
el Beato Josemaria vuelve a las
palabras de 1934 y las completa con
dos consideraciones significativas. La
primera es autobiografica: el autor
afirma que aquellas palabras habian
sido escritas «con un convencimiento
que se acrecentaba de dia en dia» (EC
205 a). Después afiade: «Ha pasado el
tiempo, y aquella conviccion mia se
ha hecho ain mas robusta, mas



honda» (ibid). La segunda
consideracion es apostolica y eclesial:
«He visto, en muchas vidas, que la
esperanza en Dios enciende
maravillosas hogueras de amor, con
un fuego que mantiene palpitante el
corazon, sin desanimos, sin
decaimientos, aunque a lo largo del
camino se sufra, y a veces se sufra de
veras» (ibid).

Por lo tanto, la afirmacion «espéralo
todo de Jesus: tu no tienes nada, no
vales nada, no puedes nada. —Fl1
obrar4, si en Fl te abandonas» no era
solo, para el Fundador del Opus Dei,
un punto de partida, sino de llegada:
se trataba de una conviccion
consolidada tanto en la propia vida
como en la vida de la Iglesia: una
conviccion vivida, mas que deducida;
experimental, mas que sapiencial;
una conviccion que indudablemente
manaba de la misma vida de la
gracia. El Fundador del Opus Dei no
habla en ese texto de la esperanza



cristiana, como refiriéndose a una
cosa abstracta; habla, tal como refleja
el titulo de la homilia de 1968, de la
esperanza del cristiano[4], 1a que se
vive dia a dia. Desde luego, se la
puede llamar "teologal” porque Dios
eternamente poseido es su "objeto
formal quod" y Dios omnipotente y
misericordioso su "objeto formal
quo"; pero también porque, en cierto
sentido, Dios mismo actua
directamente en el hombre que espera,
incitandole a dar pasos, motivandole
interiormente, haciéndole superar
los obstaculos, el pecado, la nada, el
vacio: la misma "conviccion" que le
llevo a proclamar durante toda su
vida el valor de la esperanza
cristiana era fruto de la gracia de
Dios en él. Tal "conviccion" es, por lo
tanto, lugar teoldgico, ambito valido
para la reflexion cristianal[5].

La riqueza y la profunda resonancia
humana de las expresiones del Beato
Josemaria sobre la accion de Dios en



la esperanza son notables. Se trata de
una conviccion, de una seguridad, de
un «suave don de Dios», del «deseo
por el que nos sostenemos» (Es Cristo
que pasa, 3 c¢); de una realidad hecha
de fuego, de calor, de amor, del
apretar «esa mano fuerte que Dios
nos tiende sin cesar» (EC 213 b), de
una seguridad y una confianza que
Dios pone en nosotros (cfr. EC 214 a),
es decir, de una proteccion divina
que «se toca con las manos» (EC 216
a), de la «seguridad de sentirme —de
saberme— hijo de Dios» (EC 208 ¢),
de la «seguridad de que Dios nos
gobierna con su providente
omnipotencia, que nos da los medios
necesarios» (EC 218 a), de la alegria
sobrenatural, de un auténtico
«anticipo del amor interminable en
nuestra definitiva Patria» (Amigos de
Dios, 278 b), que espera nuestra
llegada y en la que resuena la
llamada definitiva: «ven a la casa de
tu Padre»[6].



Esta claro que, cuando habla de la
esperanza, el punto de partida del
Beato Josemaria Escriva no es una
reflexion abstracta realizada a priorti,
obtenida, por ejemplo, de un analisis
exegéticamente riguroso de la
Escritura. Se trata mas bien de la
experiencia vivida de la gracia de
Dios en las circunstancias cotidianas:
desde la gracia, con una lectura
meditada y personalmente
interiorizada de la Palabra de Dios, el
significado y la inagotable riqueza de
esa palabra viva y vivificante que
lleva a la total confianza en Dios es
descubierto y redescubierto,
profundizado y continuamente
confirmado.

1. La experiencia vivida de la gracia
de Dios y la caducidad de las
esperanzas secularizadas

Se trata, en primer lugar, de una
experiencia de la gracia de Dios
conscientemente vivida, es decir, de



una verdadera accion de la gracia, de
una iniciativa divina, suave y eficaz,
recibida sin asomo alguno de
pelagianismo. El cristiano debe,
sobre todo, dirigir la mirada hacia el
cielo, porque solo alli «<nos aguarda el
Amor infinito» (EC 206 a):

«Un cristiano sincero, coherente con
su fe, no actua mas que cara a Dios,
con vision sobrenatural; trabaja en
este mundo, al que ama
apasionadamente, metido en los
afanes de la tierra, con la mirada en
el Cielo. Nos lo confirma San Pablo:
quce sursum sunt queerite; buscad las
cosas de arriba, donde Cristo esta
sentado a la diestra de Dios; saboread
las cosas del Cielo, no las de la tierra.
Porque muertos estais ya —a lo que
es mundano, por el Bautismo—, y
vuestra vida esta escondida con
Cristo en Dios (Col 3, 1-3)» (EC 206 c).

En repetidas ocasiones, el Fundador
del Opus Dei explica que el objetoy



el motivo de nuestra esperanza es
Dios mismo:

«Frecuentemente nos habla el Sefior
del premio que nos ha ganado con su
Muerte y su Resurreccion. Yo voy a
preparar un lugar para vosotros. Y
cuando habré ido, y os haya
preparado lugar, vendré otra vezy o0s
llevaré conmigo, para que donde yo
estoy estéis también vosotros (Jn 14,
2-3). El Cielo es la meta de nuestra
senda terrena. Jesucristo nos ha
precedido y alli, en compafiia de la
Virgen y de San José —a quien tanto
venero—, de los Angeles y de los
Santos, aguarda nuestra llegada» (EC
220 b); «...decidete a abrir tu alma a
Dios, pues exclusivamente en el
Sefior hallards fundamento real para
tu esperanza y para hacer el bien a
los demas» (EC 211 a); «EI Sefior, que
es omnipotente y misericordioso, nos
ha concedido los medios idoneos
para vencer» (EC 219 b); «La
divinidad de nuestro camino —Jesus,



camino, verdad y vida (cfr. Jn 14, 6)—
es prenda segura de que acaba en la
felicidad eterna, si de El no nos
apartamos» (EC 220 c).

También subraya clarividentemente
el Beato Josemaria que la alternativa
a esa vida cristiana empapada de
esperanza y de gracia y orientada al
Amor que nunca se agosta, es decir,
una vida que quisiera prescindir de
Dios (cfr. EC 206 b), no seria una vida
neutra o meramente humana, sino
una "vida animal”, aun en el caso de
que se consiguiera llevar una
existencia «mas o0 menos
humanamente ilustrada» (ibid). Y
describe con profundidad y
sensibilidad la patética, desesperada
situacion de las personas que
intentan, con grandes esfuerzos,
vivir una vida de esperanza
secularizada, sin Dios. Dice, por
ejemplo:



«Pero si abundan los temerosos y los
frivolos, en esta tierra nuestra
muchos hombres rectos, impulsados
por un noble ideal —aunque sin
motivo sobrenatural, por filantropia
—, afrontan toda clase de
privaciones y se gastan
generosamente en servir a los otros,
en ayudarles en sus sufrimientos o
en sus dificultades. Me siento
siempre movido a respetar, e incluso
a admirar la tenacidad de quien
trabaja decididamente por un ideal
limpio. Sin embargo, considero una
obligacion mia recordar que todo lo
que iniciamos aqui, si es empresa
exclusivamente nuestra, nace con el
sello de la caducidad» (EC 208 a).

«Por desgracia, algunos, con una
vision digna pero chata, con ideales
exclusivamente caducos y fugaces,
olvidan que los anhelos del cristiano
se han de orientar hacia cumbres
mas elevadas: infinitas. Nos interesa
el Amor mismo de Dios, gozarlo



plenamente, con un gozo sin fin.
Hemos comprobado, de tantas
maneras, que lo de aqui abajo pasara
para todos, cuando este mundo
acabe: y ya antes, para cada uno, con
la muerte... Por eso, con las alas de la
esperanza, que anima a nuestros
corazones a levantarse hasta Dios,
hemos aprendido a rezar: in te
Domine speravi, non confundar in
ceternum (Sal 30, 2); espero en Ti,
Sefior, para que me dirijas con tus
manos ahora y en todo momento, por
los siglos de los siglos» (EC 209 b).

Se entiende que el Beato Josemaria
afirme no haber nunca «concedido
demasiado peso a los "santones" que
alardean de no ser creyentes: los
quiero muy de veras, como a todos
los hombres, mis hermanos; admiro
su buena voluntad, que en
determinados aspectos puede
mostrarse heroica, pero los
compadezco, porque tienen la
enorme desgracia de que les falta la



luz y el calor de Dios, y la inefable
alegria de la esperanza teologal» (EC
206 b).

Por eso, «quiza no exista nada mas
tragico en la vida de los hombres que
los engarios padecidos por la
corrupcion o por la falsificacion de la
esperanza, presentada con una
perspectiva que no tiene como objeto
el Amor que sacia sin saciar» (EC 208
b).

2. La experiencia de la vida de
esperanza, ;fuente de una reflexion
teologica valida?

La lectura de estos textos, a pesar de
su indudable fuerza y de su cefiida
belleza expresiva, podria producir
una doble perplejidad: el lector, en
efecto, podria pensar, por una parte,
que el autor esta describiendo una
experiencia de la gracia divina tan
excepcional y de tal intensidad que,
en la practica, solo llega a ser vivida
por un reducido numero de



afortunados; por otra parte, podria
pensar también que detras de esos
textos hay una concepcion de la vida
cristiana demasiado "desencarnada”
e inaccesible, segun la cual,
aparentemente, el unico protagonista
de la vida cristiana es Dios mismo,
que se ocupa de ahorrarnos el
esfuerzo, la energia, el empefio
inteligente y perseverante, la
solidaridad constante, mientras
nosotros simplemente nos dejamos
llevar por la gracia, al modo
quietista. Podria parecer, en
definitiva, que el dinamismo propio
de la virtud de la esperanza descrito
por el Beato Josemaria refleja tanto
un cardcter de excepcionalidad como
una fundamental inarticulacion en la
realidad humana, es decir, en lo
cotidiano, en la tarea humana de
construir un mundo mejor.

Para poder discernir la validez
teoldgica de la reflexion sobre la
esperanza del Beato Josemaria es



preciso, por tanto, analizar esa
reflexion en la doble perspectiva
"ecumeénica” (o universal) y
antropoldgica. El resultado de este
analisis muestra claramente que las
reflexiones del Beato Josemaria
Escriva apelan directamente a la
concreta situacion histdrica del
hombre y sirven a todo fiel cristiano
llamado a santificarse en medio del
mundo —ocupdndose de cosas
humanas y ordenandolas segun Dios
—, sea cual sea la situacion en que se
encuentre y el ambito en que se
desarrolle su existencia.

3. LA CONCRECION DE LA VIRTUD
DE LA ESPERANZA EN LA LUCHA
ASCETICA ORDINARIA DEL
CRISTIANO

La cualidad "eclesial" y la humana se
encuentran profundamente
radicadas en la reflexion teoldgica
del Beato Josemaria sobre la virtud
de la esperanza. Se comprueba a



traveés de los tres pasos siguientes,
que constituyen la parte analitica
principal de este estudio.

1. La vida cristiana, con el impulso
de la virtud teologal de la esperanza,
se configura como una realidad
plenamente humana que puede
aflorar en todas las situaciones
humanas, por limitadas y
coyunturales que éstas sean.

2. La fuerza de la esperanza teologal
no elimina el empefio humano; es
incompatible, por tanto, con la
pasividad y con la evasion
irresponsable.

3. El reverso de la concreta vitalidad
de la virtud de la esperanza es la
lucha ascética cristiana vivida a
fondo.

1. La esperanza cristiana, una
realidad auténticamente humana



Hablando de la relacion entre las
esperanzas terrenas y la esperanza
cristiana, el Beato Josemaria Escriva
se dirige personalmente al lector en
un parrafo rico y denso:

«A mi, y deseo que a vosotros os
ocurra lo mismo, la seguridad de
sentirme —de saberme— hijo de Dios
me llena de verdadera esperanza
que, por ser virtud sobrenatural, al
infundirse en las criaturas se
acomoda a nuestra naturaleza, y es
también virtud muy humana. Estoy
feliz con la certeza del Cielo que
alcanzaremos, si permanecemaos
fieles hasta el final; con la dicha que
nos llegara, quoniam bonus (Sal 105,
1), porque mi Dios es bueno y es
infinita su misericordia. Esta
conviccion me incita a comprender
que solo lo que esta marcado con la
huella de Dios revela la sefial
indeleble de la eternidad, y su valor
es imperecedero. Por esto, la
esperanza no me separa de las cosas



de esta tierra, sino que me acerca a
esas realidades de un modo nuevo,
cristiano, que trata de descubrir en
todo la relacién de la naturaleza,
caida, con Dios Creador y con Dios
Redentor» (EC 208, c).

El texto es sugestivo. Es evidente que
el cristiano no considera su contexto
humano —ese mosaico de los
variados elementos que envuelven y
conforman su existencia ordinaria
en el mundo— del mismo modo que
quienes, segun la lapidaria frase
paulina, no tienen esperanza (1 Tes 4,
13). El cristiano comparte con el no
cristiano su naturaleza humana, pero
no su humanismo, porque se acerca
a las realidades de la tierra «de un
modo nuevo, cristiano», es decir, con
un esfuerzo positivo por «descubrir
en todo la relacion de la naturaleza
con Dios Creador y con Dios
Redentor». La accion de la esperanza
cristiana —esperanza viva, unida a la
caridad— procede directamente, dice



el texto, de «la seguridad de sentirme
—de saberme— hijo de Dios». El
cristiano, por ser hijo de Dios, ve 'y
considera la entera realidad que le
rodea a la luz de la accion creadora
del Padre, de la accion redentora del
Hijo, de la accion santificadora del
Espiritu Santo, es decir, del actuar
divino, lleno de misericordia, de
omnipotencia, de fidelidad. El
cristiano, precisamente porque lo
espera todo de Dios y lo espera solo
de El, no deja de "esperar" en las
cosas y de las cosas que El ha creado;
no deja de esperar en el hombre ni
siquiera cuando éste aparece ante
sus 0jos como poco fiable —como
pecador—, porque se da cuenta de
que el sacrificio redentor del Hijo
puede vencer en cualquier momento
de la historia todas las sombras del
pecado y transformar al hombre,
hacerle fuerte, fiel, convertirlo en un
hijo amoroso, por mas que prodigo.



En otros textos, el Beato Josemaria
insiste en este impetu intensamente
humano de la esperanza cristiana. El
cristiano participa en la realidad
historica y cultural que le envuelve
con un entusiasmo y una fuerza que
parecen derivar directamente de la
vitalidad divina intrinseca a la virtud
de la esperanza. Escribe el Fundador
del Opus Dei, por ejemplo:

«El mundo... —"jEsto es lo
nuestro!"... —Y lo afirmas, después
de poner la mirada y la cabeza en el
cielo, con la seguridad del labriego
que camina soberano por su propia
mies: "regnare Christum volumus!"
—iqueremos que El reine sobre esta
tierra suyal!» (Surco, n. 292).

«"Es tiempo de esperanza, y vivo de
este tesoro. No es una frase, Padre —
me dices—, es una realidad"...
Entonces..., el mundo entero, todos
los valores humanos que te atraen
con una fuerza enorme —amistad,



arte, ciencia, filosofia, teologia,
deporte, naturaleza, cultura, almas...
—, todo eso depositalo en la
esperanza: en la esperanza de
Cristo» (Surco, n. 293).

«No lo olvidéis nunca: después de la
muerte, os recibira el Amor. Y en el
amor de Dios encontraréis, ademas,
todos los amores limpios que habéis
tenido en la tierra» (EC 221 b).

Y el optimismo, ese resorte decisivo
para emprender cualquier proyecto
humano, es presentado
teoldgicamente, por el Fundador del
Opus Dei, como manifestacion
genuina de una esperanza cristiana
proyectada sobre las cosas humanas
con el objeto de remover los
obstaculos que se oponen al progreso
terreno:

«Utilizando estos recursos [la
recepcion del sacramento de la
Penitencia y el cumplimiento del
deber cristiano], con buena voluntad,



y rogando al Sefior que nos otorgue
una esperanza cada dia mas grande,
poseeremos la alegria contagiosa de
los que se saben hijos de Dios...
Optimismo, por lo tanto. Movidos por
la fuerza de la esperanza,
lucharemos para borrar la mancha
viscosa que extienden los
sembradores del odio, y
redescubriremos el mundo con una
perspectiva gozosa, porque ha salido
hermoso y limpio de las manos de
Dios, y asi de bello lo restituiremos a
Fl, si aprendemos a

arrepentirnos» (EC 219 c).

«Movido por la esperanza», dice el
Beato Josemaria Escriva, el cristiano
encara la vida y el mundo, lucha por
superar el mal y descubre —
redescubre— en lo creado la huella
profunda y viva de la alegria y del
amor del Padre por lo que ha salido
de sus manos; y en esa complacencia
divina encuentra apoyo y sostén para
su empeno cristiano. Los textos del



Beato Josemaria que apuntan en este
sentido son muy numerosos|[7].

Cabria, sin embargo, preguntarse
como es posible que la accion
vivificante de Dios, que se manifiesta
en la esperanza cristiana y lleva al
hombre a su realizacion personal y
colectiva, se relacione de modo tan
"natural” y espontaneo con la
concreta realidad humana e infunda
sobre ésta semejante fuerza. Y la
respuesta habria de ser, logicamente,
que lo que produce en el quehacer
humano y cristiano en todos los
ambitos de este mundo esa fuerza
insospechada y perenne es la misma
realidad que nos ha convertido en
hijos de Dios, la encarnacion del Hijo
Eterno. Escribe, a este propdsito, el
Beato Josemaria:

«Tanto se ha acercado el Sefior a las
criaturas, que todos guardamos en el
corazon hambres de altura, ansias de
subir muy alto, de hacer el bien. Si



remuevo en ti ahora esas
aspiraciones, es porque quiero que te
convenzas de la seguridad que Fl ha
puesto en tu alma: si le dejas obrar,
servirds —donde estas— como
instrumento util, con una eficacia
insospechada» (EC 214 a).

La paternal solicitud de Dios se hace
tangible y plenamente humana para
quien medita asiduamente sobre la
extraordinaria sinfonia de lo
humano y lo divino que se da en
Jesucristo, Hijo de Dios hecho
hombre: esa sinfonia se reproduce
en la vida de cada bautizado, de cada
hijo de Dios, que ha de ser una vida
plenamente "cristica", es decir,
modelada segun la hechura de la
vida terrena —tan llena de cosas
concretas y tan aparentemente
ordinaria— de Jesucristo:

«Mezclaos con frecuencia entre los
personajes del Nuevo Testamento.
Saboread aquellas escenas



conmovedoras en las que el Maestro
actua con gestos divinos y humanos,
o relata con giros humanos y divinos
la historia sublime del perddn, la de
su Amor ininterrumpido por sus
hijos. Esos trasuntos del Cielo se
renuevan también ahora, en la
perenne actualidad del Evangelio: se
palpa, se nota, cabe afirmar que se
toca con las manos la proteccion
divina; un amparo que gana en vigor,
cuando vamos adelante a pesar de
los traspiés, cuando comenzamos y
recomenzamos, que esto es la vida
interior, vivida con la esperanza en
Dios» (EC 216 a).

2. La fuerza de la esperanza teologal
es incompatible con la pasividad y con
la evasion irresponsable

Hemos aludido antes a la critica del
Beato Josemaria a las
extrapolaciones exclusivamente
humanas de la esperanza. En la
homilia La esperanza del cristiano, el



Fundador del Opus Dei describe
incisivamente otro modo de
considerar la esperanza que es
igualmente incompatible con la
doctrina cristiana, por su
excesivamente despreocupada
"confianza" en Dios. La esperanza,
segun esta vision, seria una coartada
para justificar la irresponsabilidad,
el egoismo sutil, la fantasia que desea
escapar del momento presente, la
indolencia, la comodidad, la
superficialidad, la evasion de la
concreta realidad humana y
cristiana.

«Con mondtona cadencia sale de la
boca de muchos el ritornello, ya tan
manido, de que la esperanza es lo
ultimo que se pierde; como si la
esperanza fuera un asidero para
seguir deambulando sin
complicaciones, sin inquietudes de
conciencia; o como si fuera un
expediente que permite aplazar sine
die la oportuna rectificacion de la



conducta, la lucha para alcanzar
metas nobles y, sobre todo, el fin
supremo de unirnos con Dios.

»Y0 diria que ése es el camino para
confundir la esperanza con la
comodidad. En el fondo, no hay
ansias de conseguir un verdadero
bien, ni espiritual, ni material
legitimo; la pretension mas alta de
algunos se reduce a esquivar lo que
podria alterar la tranquilidad —
aparente— de una existencia
mediocre. Con un alma timida,
encogida, perezosa, la criatura se
llena de sutiles egoismos y se
conforma con que los dias, los afios,
transcurran sine spe nec metu, sin
aspiraciones que exijan esfuerzos,
sin las zozobras de la pelea: 1o que
importa es evitar el riesgo del desaire
y de las lagrimas. jQué lejos se esta
de obtener algo, si se ha malogrado el
deseo de poseerlo, por temor a las
exigencias que su conquista
comporta!



»No falta tampoco la actitud
superficial de quienes —incluso con
visos de afectada cultura o de ciencia
— componen con la esperanza poesia
facil. Incapaces de enfrentarse
sinceramente con su intimidad y de
decidirse por el bien, limitan la
esperanza a una ilusion, a un
ensuefio utdpico, al simple consuelo
ante las congojas de una vida dificil.
La esperanza —ifalsa esperanza!— se
muda para éstos en una frivola
veleidad, que a nada conduce» (EC
207).

De hecho, esa vision pasiva y
desencarnada de la esperanza
pretende que Dios se encargue de
resolver todos los problemasy
preocupaciones que afligen al
hombre, de modo que éste pueda
eludir comodamente el empefio
responsable, humano y cristiano, en
el mundo. Por eso afirma el Beato
Josemaria Escriva:



«Déjate de construir castillos con la
fantasia, decidete a abrir tu alma a
Dios, pues exclusivamente en el
Sefior hallards fundamento real para
tu esperanza y para hacer el bien a
los demas» (EC 211 a)... «<Esos
propasitos tan poco delineados me
parecen ilusiones falaces, que
intentan acallar las llamadas divinas
que percibe el corazon; fuegos fatuos,
que no queman ni dan calor, y que
desaparecen con la misma fugacidad
con que han surgido (EC 211 b)[8].
«Militia est vita hominis super terram,
et sicut dies mercenartii, dies eius (Job
7, 1), la vida del hombre sobre la
tierra es milicia, y sus dias
transcurren con el peso del trabajo.
Nadie escapa a este imperativo;
tampoco los comodones que se
resisten a enterarse: desertan de las
filas de Cristo, y se afanan en otras
contiendas para satisfacer su
poltroneria, su vanidad, sus
ambiciones mezquinas; andan
esclavos de sus caprichos» (EC 217 b).



Es evidente en las palabras del Beato
Josemaria que la accion de la gracia a
traveés de la virtud de la esperanza de
ningun modo es incompatible con el
esfuerzo inteligente, solidario,
realista, adecuado a una concreta
situacion historica, del cristiano. La
paradoja y la riqueza principal de la
reflexion viva y vital del Beato
Josemaria sobre la virtud de la
esperanza esta precisamente en la
correspondencia exacta entre la
accion divina propia de la virtud de
la esperanza y la lucha esforzada del
cristiano. Cuando no hay lucha, se
puede decir que no hay santidad, no
porque la santidad sea un producto
de la lucha ascética, sino porque la
lucha ascética cristiana no es otra
cosa que la concreta y generosa
acogida de la gracia de Dios.

3. La lucha ascética cristiana,
manifestacion de la virtud de la
esperanza



Hay diferentes formas de "quietismo’
que coinciden en considerar que el
efecto propio de la gracia de Dios es
simplificar la accion humana,
ahorrar al hombre el uso inteligente
y perseverante de sus fuerzas,
rellenar las lagunas y deficiencias de
su debilidad o incompetencia. S6lo
un planteamiento de este tipo, se
dice, es coherente con la gratuidad
de la gracia divina y conduce a la
plena confianza en Dios. En relacion
con la gracia, que nos lleva adelante
y nos inspira, toda actividad humana
"positiva" seria, en el mejor de los
casos, irrelevante, cuando no un
obstaculo a la gracia. Mucho se
podria hablar sobre las controversias
histdricas en torno a esta vision, que
en este momento esta ya un tanto
superada. Lo que es evidente para el
Beato Josemaria Escriva es que la
gracia de Dios no ahorra el empleo
de las energias humanas, sino mas
bien al revés, induce a la auténtica
lucha ascética, «complicando la



vida», como tantas veces recordo[9].
En otras palabras, la confianza
humana en Dios y en su gracia se
refleja precisamente en una
perseverante lucha ascética.

El riquisimo entrelazamiento entre la
gracia divina y la respuesta humana
generosa (humilde pero
comprometida e inteligente) esta en
la misma médula de los escritos del
Fundador del Opus Dei. Atendiendo
principalmente a la homilia La
esperanza del cristiano, se puede
decir que sus ensefianzas al respecto
se orientan en dos direcciones
complementarias: (1) la accion de
Dios por medio de la gracia, tal como
ya se ha dicho, induce o inspira
experimentalmente al hombre a la
lucha perseverante por superar los
obstaculos que se oponen a una vida
cristiana; (2) la libre, personal y
confiada respuesta del hombre a esta
gracia se manifiesta como lucha
ascética concreta y habitual. No se



trata, claro esta, de una lucha
ascética preparativa, es decir, previa
a la accion de la gracia o
independiente de su logica, porque la
naturaleza de la lucha ascética
cristiana esta determinada, en su
contenido y en su forma, por la
l6gica de la gracia. Por esta razon, la
ascética cristiana es radicalmente
distinta de la meramente humana
(piénsese, por ejemplo, en la ascesis
estoica), porque en ella el cristiano
manifiesta conscientemente su
confiada esperanza en Dios. Los
textos del Beato Josemaria
reproducidos a continuacion
presentan atinadamente este
aspecto.

«Acostumbraos a ver a Dios detras de
todo, a saber que El nos aguarda
siempre, que nos contempla y
reclama justamente que le sigamos
con lealtad, sin abandonar el lugar
que en este mundo nos corresponde.
Hemos de caminar con vigilancia



afectuosa, con una preocupacion
sincera de luchar, para no perder su
divina compafia» (EC 218 b)...
«..."Contra spem, in spem!" —vive de
esperanza segura, contra toda
esperanza. Apoyate en esta roca
firme que te salvara y empujara. Es
una virtud teologal, jestupendal, que
te animara a adelantar, sin temor a
pasarte de la raya, y te impedira
detenerte. —jNo me mires asi!: jsi!,
cultivar la esperanza significa
robustecer la voluntad» (Surco, n.
780).

Dios esta pendiente del hombre, lo
espera, es exigente con €él; y el
hombre camina vigilante para no
perder su compafiia. "Cultivar la
esperanza”, esa esperanza divina que
impulsa a avanzar sin temor e
impide detenerse, significa, por parte
del hombre, «robustecer la voluntad».

Tres son las principales
manifestaciones practicas de esta



reciprocidad entre la virtud de la
esperanza y la lucha cristiana:

1. Sin una decidida lucha ascética, la
accion de Dios en el hombre es
ineficaz. Los siguientes cinco textos,
pertenecientes a la homilia La
esperanza del cristiano, exponen esta
conviccion. Se afirma en ellos, en el
fondo, que con nuestra respuesta
personal el Sefior "obra en nosotros y
por medio de nosotros”, infundiendo
seguridad en nuestra alma, de modo
que las dificultades objetivas que nos
obligan a luchar no son obstaculo,
sino condicion para el desarrollo de
la vida cristiana, porque nos ofrecen
la posibilidad de seguir de cerca a
Cristo; por el contrario, cuando no
hay una lucha concreta se pierde el
sentido y el frescor de la esperanza.

«Por el Bautismo, somos portadores
de la palabra de Cristo, que serena,
que enciende y aquieta las
conciencias heridas. Y para que el



Sefior actue en nosotros y por
nosotros, hemos de decirle que
estamos dispuestos a luchar cada
jornada, aunque nos veamos flojos e
inutiles, aunque percibamos el peso
inmenso de las miserias personales y
de la pobre personal debilidad.
Hemos de repetirle que confiamos en
El, en su asistencia: si es preciso,
como Abraham, contra toda
esperanza (Rom 4, 18)» (EC 210 b).

«Tanto se ha acercado el Sefior a las
criaturas, que todos guardamos en el
corazon hambres de altura, ansias de
subir muy alto, de hacer el bien. Si
remuevo en ti ahora esas
aspiraciones, es porque quiero que te
convenzas de la seguridad que Fl ha
puesto en tu alma: si le dejas obrar,
servirds —donde estas— como
instrumento util, con una eficacia
insospechada. Para que no te apartes
por cobardia de esa confianza que
Dios deposita en ti, evita la
presuncion de menospreciar



ingenuamente las dificultades que
apareceran en tu camino de
cristiano» (EC 214 a).

«Lejos de desalentarnos, las
contrariedades han de ser un
acicate[10] para crecer como
cristianos: en esa pelea nos
santificamos, y nuestra labor
apostolica adquiere mayor eficacia.
Al meditar esos momentos en los que
Jesucristo —en el Huerto de los
Olivos y, mas tarde, en el abandono y
el ludibrio de la Cruz— acepta y ama
la Voluntad del Padre, mientras
siente el peso gigante de la Pasion,
hemos de persuadirnos de que para
imitar a Cristo, para ser buenos
discipulos suyos, es preciso que
abracemos su consejo: si alguno
quiere venir en pos de mi, niéguese a
si mismo, tome su cruz, y me siga (Mt
16, 24). Por esto, me gusta pedir a
Jesus, para mi: Sefior, jningun dia sin
cruz! Asi, con la gracia divina, se
reforzara nuestro caracter, y



serviremos de apoyo a nuestro Dios,
por encima de nuestras miserias
personales.

»Compréndelo: si, al clavar un clavo
en la pared, no encontrases
resistencia, ¢qué podrias colgar alli?
Si no nos robustecemos, con el
auxilio divino, por medio del
sacrificio, no alcanzaremos la
condicion de instrumentos del Sefior.
En cambio, si nos decidimos a
aprovechar con alegria las
contrariedades, por amor de Dios, no
nos costara ante lo dificil y lo
desagradable, ante lo duro y lo
incoémodo, exclamar con los
Apostoles Santiago y Juan: jpodemos!
(Mc 10, 39)» (EC 216 c-d).

«Cuando no se lucha consigo mismo,
cuando no se rechazan
terminantemente los enemigos que
estan dentro de la ciudadela interior
—el orgullo, la envidia, la
concupiscencia de la carne y de los



0jos, la autosuficiencia, la alocada
avidez de libertinaje—, cuando no
existe esa pelea interior, los mas
nobles ideales se agostan como la flor
del heno, que al salir el sol ardiente, se
seca la hierba, cae la flor, y se acaba
su vistosa hermosura (Sant 1, 10-11).
Después, en el menor resquicio
brotaran el desaliento y la tristeza,
como una planta dafiina e

invasora» (EC 211 a)... «Si no luchas,
no me digas que intentas
identificarte mas con Cristo,
conocerle, amarle. Cuando
emprendemos el camino real de
seguir a Cristo, de portarnos como
hijos de Dios, no se nos oculta lo que
nos aguarda: la Santa Cruz, que
hemos de contemplar como el punto
central donde se apoya nuestra
esperanza de unirnos al Sefior» (EC
212 a).

2. En el ejercicio concreto de la lucha
ascética se pone confiadamente la
mirada en Dios. El cristiano se



esfuerza en una lucha practica y
perseverante, en una lucha gozosa,
positiva, enamorada, que se
manifiesta en el concreto ejercicio de
las virtudes humanas, en el
cumplimiento del deber, en la
caridad con quienes le rodean. Sin
embargo, no deja de tener presente
que hace eso "por Dios, con el
pensamiento en su gloria, con la
mirada alta, anhelando la Patria
definitiva". Se comprueba en los
siguientes pasajes de La esperanza
del cristiano:

«Por eso, me convenceré de que tus
intenciones para alcanzar la meta
son sinceras, si te veo marchar con
determinacién. Obra el bien,
revisando tus actitudes ordinarias
ante la ocupacion de cada instante;
practica la justicia, precisamente en
los &mbitos que frecuentas, aunque
te dobles por la fatiga; fomenta la
felicidad de los que te rodean,
sirviendo a los otros con alegria en el



lugar de tu trabajo, con esfuerzo para
acabarlo con la mayor perfeccion
posible, con tu comprension, con tu
sonrisa, con tu actitud cristiana. Y
todo, por Dios, con el pensamiento en
su gloria, con la mirada alta,
anhelando la Patria definitiva, que
solo ese fin merece la pena» (EC 211

c).

«Si la situacion de lucha es
connatural a la criatura humana,
procuremos cumplir nuestras
obligaciones con tenacidad, rezando
y trabajando con buena voluntad,
con rectitud de intencion, con la
mirada puesta en lo que Dios
quiere» (EC 217 ¢).

«Esta lucha del hijo de Dios no va
unida a tristes renuncias, a oscuras
resignaciones, a privaciones de
alegria: es la reaccion del
enamorado, que mientras trabajay
mientras descansa, mientras gozay
mientras padece, pone su



pensamiento en la persona amada, y
por ella se enfrenta gustosamente
con los diferentes problemas. En
nuestro caso, ademas, como Dios —
insisto— no pierde batallas, nosotros,
con El, nos llamaremos

vencedores» (EC 219 a).

Hay en la lucha ascética, por tanto,
una confianza filial basada en las
promesas del mismo Dios, una
confianza no abstracta u ocasional,
sino ejercitada «con la mirada alta»
en los momentos de mayor
cansancio. Y es esta confianza lo que
da fuerza, lo que da la auténtica
fortaleza divina.

«Te he rogado que, en medio de las
ocupaciones, procures alzar tus ojos
al Cielo perseverantemente, porque
la esperanza nos impulsa a
agarrarnos a esa mano fuerte que
Dios nos tiende sin cesar, con el fin
de que no perdamos el punto de mira
sobrenatural; también cuando las



pasiones se levantan y nos acometen
para aherrojarnos en el reducto
mezquino de nuestro yo, o cuando —
con vanidad pueril— nos sentimos el
centro del universo. Yo vivo
persuadido de que, sin mirar hacia
arriba, sin Jesus, jamas lograré nada;
y sé que mi fortaleza, para vencerme
y para vencer, nace de repetir aquel
grito: todo lo puedo en Aquel que me
conforta (Fil 4, 13)» (EC 213 b).

«...La certeza de nuestra nulidad
personal —no se requiere una gran
humildad para reconocer esta
realidad: somos una auténtica
multitud de ceros— se trocara en una
fortaleza irresistible, porque a la
izquierda de nuestro yo estara Cristo,
y iqué cifra inconmensurable
resultal: el Sefior es mi fortaleza y mi
refugio, ;a quién temeré? (Sal 26,

1)» (EC 218 a)[11].

En el texto siguiente, el Beato
Josemaria glosa la conocida



sentencia de Baltasar Gracian:
«Hanse de procurar los medios
humanos como si no hubiese divinos,
y los divinos como si no hubiese
humanos»[12]. En su comentario, el
Fundador del Opus Dei insiste en la
necesidad de emplear a fondo las
fuerzas humanas contra la debilidad
presente en todo hombre,
emprendiendo «esas ascensiones,
esas tareas divinas y humanas de
cada dia que siempre desembocan en
el Amor de Dios».

«No hemos de extrafiarnos.
Arrastramos en nosotros mismos —
consecuencia de la naturaleza caida
— un principio de oposicion, de
resistencia a la gracia: son las
heridas del pecado de origen,
enconadas por nuestros pecados
personales. Por tanto, hemos de
emprender esas ascensiones, esas
tareas divinas y humanas —las de
cada dia—, que siempre desembocan
en el Amor de Dios, con humildad,



con corazon contrito, fiados en la
asistencia divina, y dedicando
nuestros mejores esfuerzos como si
todo dependiera de uno mismo» (EC
214 b).

3. La lucha ascética, con su
caracteristico "comenzary
recomenzar", tan familiar a la virtud
de la esperanza, se traduce en
humildad, en conversiony en
penitencia. Son muchos los textos del
Fundador del Opus Dei que exponen
esta realidad. Por ejemplo:

«Advierte la Escritura Santa que
hasta el justo cae siete veces (Pro 24,
16). Siempre que he leido estas
palabras, se ha estremecido mi alma
con una fuerte sacudida de amory
de dolor... Una sacudida de amor, 0s
decia. Miro mi vida y, con sinceridad,
Veo que no soy nada, que no valgo
nada, que no tengo nada, que no
puedo nada; mas: jque soy la nadal,
pero El es el todo y, al mismo tiempo,



es mio, y yo SOy suyo, porque no me
rechaza, porque se ha entregado por
mi. ;Habéis contemplado amor mas
grande? Y una sacudida de dolor,
pues repaso mi conducta, y me
asombro ante el caimulo de mis
negligencias. Me basta examinar las
pocas horas que llevo de pie en este
dia, para descubrir tanta falta de
amor, de correspondencia fiel. Me
apena de veras este comportamiento
mio, pero no me quita la paz. Me
postro ante Dios, y le expongo con
claridad mi situacion. Enseguida
recibo la seguridad de su asistencia,
y escucho en el fondo de mi corazon
que El me repite despacio: meus es
tu! (Is 43, 1); sabia —y sé— como
eres, jadelante!» (EC 215 a-c).

La lectura de ese texto del libro de
los Proverbios mueve al Beato
Josemaria a comunicar su
experiencia personal: como criatura,
tiene clara conciencia de que €l es
nada delante de Dios y,



paralelamente, de que el Sefor es
bueno y fiel, de que «es mio, y yo soy
suyo»; como pecador, se duele por su
falta de correspondencia, pero ese
dolor no le quita la paz ni le conduce
a la desesperacion, porque, a pesar
de todo, Dios se muestra siempre fiel
y dice suavemente al corazon del
cristiano: meus es tu[13].

La vida interior, en consecuencia,
dificilmente presentara el perfil
rectilineo de un crecimiento suave y
constante, serenamente verificable y
cuantificable: mas bien se resolvera
en un «ir adelante a pesar de los
traspiés, comenzando y
recomenzando» con tenacidad,
porque precisamente los momentos
en que parece que las victorias no
llegan y se retrocede en la vida
espiritual presentan una singular
oportunidad de ejercitar la virtud de
la esperanza, a través de la cual «se
palpa, se nota, cabe afirmar que se
toca con las manos la proteccion



divina». Encontramos esta idea en
numerosos textos del Beato
Josemaria:

«Esos trasuntos del Cielo [la vida de
Jesus en la tierra] se renuevan
también ahora, en la perenne
actualidad del Evangelio: se palpa, se
nota, cabe afirmar que se toca con
las manos la proteccion divina; un
amparo que gana en vigor, cuando
vamos adelante a pesar de los
traspiés, cuando comenzamos y
recomenzamaos, que esto es la vida
interior, vivida con la esperanza en
Dios» (EC 216 a).

«Debo preveniros ante una
asechanza, que no desdefia en
emplear Satanas —jése no se toma
vacaciones!—, para arrancarnos la
paz. Quiza en algun instante se
insinua la duda, la tentacion de
pensar que se retrocede
lamentablemente, o de que apenas se
avanza; hasta cobra fuerza el



convencimiento de que, no obstante
el empefio por mejorar, se empeora.
Os aseguro que, de ordinario, ese
juicio pesimista refleja solo una falsa
ilusion, un engario que conviene
rechazar. Suele suceder, en esos
casos, que el alma se torna mas
atenta, la conciencia mas fina, el
amor mas exigente; o bien, ocurre
que la accion de la gracia ilumina
con mas intensidad, y saltan a los
ojos tantos detalles que en una
penumbra pasarian inadvertidos.
Sea lo que fuere, hemos de examinar
atentamente esas inquietudes,
porque el Sefior, con su luz, nos pide
mas humildad o mas generosidad.
Acordaos de que la Providencia de
Dios nos conduce sin pausas, y no
escatima su auxilio —con milagros
portentosos y con milagros menudos
— para sacar adelante a sus

hijos» (EC 217 a)[14]. «En las batallas
del alma, la estrategia muchas veces
es cuestion de tiempo, de aplicar el
remedio conveniente, con paciencia,



con tozudez. Aumentad los actos de
esperanza. Os recuerdo que sufriréis
derrotas, o que pasaréis por altibajos
—Dios permita que sean
imperceptibles— en vuestra vida
interior, porque nadie anda libre de
esos percances. Pero el Sefior, que es
omnipotente y misericordioso, nos
ha concedido los medios idoneos
para vencer. Basta que los
empleemos, como 0s comentaba
antes, con la resolucion de comenzar
y recomenzar en cada momento, si
fuera preciso» (EC 219 b)[15].

Por ultimo, un aspecto central de la
lucha cristiana descrita en estas
ensefanzas es la conversion, la
penitencia, y consecuentemente la
recepcion asidua del sacramento de
la Reconciliacion, fuente de alegria y
fruto del don de la esperanza, don
que el Sefior nos concede cada vez
con mayor abundancia.



«Acudid semanalmente —y siempre
que lo necesitéis, sin dar cabida a los
escrupulos— al santo Sacramento de
la Penitencia, al sacramento del
divino perdon. Revestidos de la
gracia, cruzaremos a traves de los
montes (cfr. Sal 103, 10), y subiremos
la cuesta del cumplimiento del deber
cristiano, sin detenernos. Utilizando
estos recursos, con buena voluntad, y
rogando al Sefior que nos otorgue
una esperanza cada dia mas grande,
poseeremos la alegria contagiosa de
los que se saben hijos de Dios...
Optimismo, por lo tanto. Movidos por
la fuerza de la esperanza,
lucharemos para borrar la mancha
viscosa que extienden los
sembradores del odio, y
redescubriremos el mundo con una
perspectiva gozosa, porque ha salido
hermoso y limpio de las manos de
Dios, y asi de bello lo restituiremos a
Fl, si aprendemos a

arrepentirnos» (EC 219 c).



4. CONCLUSION: LA VALIDEZ
TEOLOGICA DE LA REFLEXION
DEL BEATO JOSEMARIA ESCRIVA
SOBRE LA VIRTUD DE LA
ESPERANZA

:Se puede, entonces, dar validez
teoldgica, al menos hipotética, a la
viva y hermosa reflexion que ha
hecho el Beato Josemaria sobre la
esperanza en la homilia La esperanza
del cristiano y en otros escritos
suyos? Después de todo lo visto hasta
ahora, la respuesta tiene que ser
afirmativa, porque es evidente que la
del Beato Josemaria Escriva es una
reflexion de fe a partir de una
experiencia cristiana plenamente
integrada en la realidad humana: es
decir, se trata de una reflexion
eclesial y no excepcional. Pero
estudiemos ahora con mas
detenimiento estos dos aspectos: el
humano y el eclesial.



1. Una experiencia plenamente
humana

La teologia siempre ha sostenido que
la esperanza es virtud solo en la
medida en que es teologal[16], es
decir, sdlo en cuanto tiene por objeto
el Amor «que sacia sin saciar», solo
en cuanto encuentra su motivacion y
su fundamento en la misericordia
omnipotente y fidelisima de Dios. En
el pensamiento de nuestro siglo, por
desgracia, ha ejercido una poderosa
influencia el prejuicio de que los
cristianos, cuando predican esta
virtud y la dirigen a su objeto
primordial (Dios, el cielo, la vida
eterna), evidencian el inconfesado
deseo de huir de la realidad, de
eludir los multiples y cambiantes
desafios humanos que presenta el
mundo. En consecuencia, ha sido
inevitable que, una vez consumado
el derrumbe de las filosofias
nihilistas, destructoras de la
esperanza, las modernas visiones de



una esperanza secularizada —directa
o0 indirectamente inspiradas en el
pensamiento marxista[17]- hayan
cosechado un cierto éxito. El hecho
de que éste tampoco haya sido
duradero justifica la conclusion de
que cualquier reflexion sobre la
esperanza que no sea capaz de tocar
el corazdn del hombre en sus mas
nobles aspiraciones, que no mueva
eficazmente al perseverante esfuerzo
en orden a la construccion de un
mundo mejor, mas justo, mas a la
medida del hombre, no es creible. Al
mismo tiempo, el agotamiento
utopico que caracteriza a este final
del milenio nos ensefia que sin la
accion silenciosa de esa agua viva
que salta hasta la vida eterna (Jn 4,
14), sin ese amor de Dios difundido en
nuestros corazones por medio del
Espiritu Santo que se nos ha dado
(Rom 5, 5), 1a esperanza tiende a
desaparecer o a tornarse meramente
espiritual y desencarnada. De
manera concisa pero existencial y



rigurosa, el Beato Josemaria Escriva
ha ensefiado que, por el contrario,
esa accion de Dios denominada
esperanza, alimentando
«maravillosas hogueras de amor, con
un fuego que mantiene palpitante el
corazon» (EC 205 a), se manifiesta
plenamente en las concretas
situaciones humanas de cada
momento histérico como una
disposicion estable a la lucha para
superar los obstaculos, tanto
interiores como exteriores, tanto
personales como colectivos. En la
practica seria imposible, sin esta
esperanza, perseverar en tal
esfuerzo.

2. Una experiencia plenamente
eclesial y universal

La reflexion del Beato Josemaria
sobre la esperanza se desarrolla en
dos momentos estrechamente unidos
entre si: por una parte, es una
reflexion que, a la luz de la palabra



de Dios, profundiza en la experiencia
de la gracia, generosamente acogida
en la propia vida; por otra parte, que
en realidad es inseparable de la
anterior, la reflexion del Beato
Josemaria se proyecta sobre la Iglesia
y la humanidad[18], sobre esa misma
experiencia existencial en la vida de
muchos hombres y mujeres a los que,
con frecuencia, ha removido su
propia predicacion y su propio
ejemplo[19]. La primera reflexion le
ofrece la posibilidad de entender y
calibrar la segunda; pero, al mismo
tiempo, la segunda reflexion, es
decir, la nacida de la experiencia de
personas que se encuentran en las
mas variadas situaciones humanas,
confirma y ratifica la primera, esto
es, la que se origina en la propia
experiencia de la gracia.

El Beato Josemaria se da cuenta de
que la esperanza florece con fuerza,
en su propia vida y en la de hombres
y mujeres de toda condicion —



enfrentados, por tanto, con todos los
desafios pequefios y grandes que la
vida terrena presenta—, cuando los
sobreabundantes dones de Dios son
acogidos con generosidad y
perseverancia. Es esta gozosa
realidad lo que le impulsa a dirigirse
con tanta fuerza y constancia a todos
los hombres: «Espéralo todo de Jesus:
ta no tienes nada, no vales nada, no
puedes nada. —Fl obrar4, si en El te
abandonas»[20]. Es también esta
experiencia, personal y eclesial a la
vez y vivida a fondo, lo que le mueve
a gritar a los cuatro vientos su fe y su
esperanza inconmovibles en el Dios
de Jesucristo.

La virtud teologal de la esperanza ha
de considerarse esencial en el
conjunto de la reflexion teoldgica y
espiritual del Beato Josemaria. Basta
pensar en su infatigable predicacion,
a lo largo de toda su vida, sobre la
llamada universal a la santidad[21].
Cuando se afirma, como ha hecho el



ultimo Concilio Ecuménico[22], que
la llamada a la santidad es
efectivamente universal, 1o que en el
fondo se esta proclamando es que
ninguna realidad humana o creada
puede obstaculizar o condicionar
seriamente el despliegue de la
bondad omnipotente de Dios,
empefiada en llevar a sus hijos a la
plenitud de la santidad en Cristo. En
consecuencia, el cristiano puede y
debe esperar de Dios la gracia, la
abundancia de sus dones, no —por
asi decir— a pesar de sus propias
limitaciones interiores y de los
obstaculos exteriores, sino en'y por
medio de todas las vicisitudes y
circunstancias de su concreta
existencia.

Paul O'Callaghan

Universidad Pontificia de la Santa
Cruz

[1] JOSEMARIA ESCRIVA,
Consideraciones espirituales, Cuenca



1934, p. 67. Esta coleccion fue
posteriormente ampliada, y en 1939
se publico con otro titulo: Camino. El
punto citado de Consideraciones
espirituales corresponde al n. 731 de
Camino.

[2] Cfr., en relacion con estas
reflexiones metodoldgicas
fundamentales, A. DEL PORTILLO,
Significado teologico-espiritual de
"Camino", en J. Morales (ed.),
"Escritos sobre Camino", Madrid
1989, pp. 45-56.

[3] JOSEMARIA ESCRIVA, La
esperanza del cristiano (8-VI-1968), en
"Amigos de Dios", Madrid 1996, nn.
205-221. Las citas de esta homilia,
fundamental en la reflexion del
Beato Josemaria sobre la esperanza,
se indican en adelante con la sigla EC
seguida del numero y parrafo de la
mencionada edicion en Amigos de
Dios.



[4] «Cuando hables de las virtudes
teologales, de la fe, de la esperanza,
del amor, piensa que, antes que para
teorizar, son virtudes para

vivir» (Forja, n. 479).

[5] El tedlogo G. GRESHAKE afirma
que los santos «no viven de una
doctrina, sino que es su vida la que
produce una doctrina» (L'uomo e la
salvezza di Dio, en AA.VV., "Problemi
e prospettive di teologia dogmatica",
Brescia 1983, p. 310). Cfr. también las
jugosas reflexiones de H. URS VON
BALTHASAR, Teologia e santita:
"Verbum Caro", vol. 1, Brescia 1985,
pp- 200-229.

[6] Estos son algunos de los textos
mas representativos: «...La
esperanza en Dios enciende
maravillosas hogueras de amor, con
un fuego que mantiene palpitante el
corazon, sin desanimos, sin
decaimientos, aunque a lo largo del
camino se sufra, y a veces se sufra de



veras» (EC 205 a); «Aqui, en la
presencia de Dios, que nos preside
desde el Sagrario —jcomo fortalece
esta proximidad real de Jesus!—,
vamos a meditar hoy acerca de ese
suave don de Dios, la esperanza, que
colma nuestras almas de alegria, spe
gaudentes (Rom 12, 12), g0z0so0s,
porque —si somos fieles— nos
aguarda el Amor infinito» (EC 206 a);
«Don de Dios que colma el alma de
alegriar...: no se trata, por tanto, de
una alegria cualquiera, sino de «la
luz y el calor de Dios, y la inefable
alegria de la esperanza teologal» (EC
206 b). Cfr. también Camino, n. 659:
«La alegria que debes tener no es esa
que podriamos llamar fisioldgica, de
animal sano, sino otra sobrenatural,
que procede de abandonar todo y
abandonarte en los brazos amorosos
de nuestro Padre-Dios»; «...La
seguridad de sentirme —de saberme
— hijo de Dios me llena de verdadera
esperanza que, por ser virtud
sobrenatural, al infundirse en las



criaturas se acomoda a nuestra
naturaleza, y es también virtud muy
humana...» (EC 208 c¢); «Te he rogado
que, en medio de las ocupaciones,
procures alzar tus ojos al Cielo
perseverantemente, porque la
esperanza nos impulsa a agarrarnos
a esa mano fuerte que Dios nos
tiende sin cesar, con el fin de que no
perdamos el punto de mira
sobrenatural...» (EC 213 b); «Advierte
la Escritura Santa que hasta el justo
cae siete veces (Pro 24, 16). Siempre
que he leido estas palabras, se ha
estremecido mi alma con una fuerte
sacudida de amor y de dolor... Una
sacudida de amor, os decia. Miro mi
vida y, con sinceridad, veo que no soy
nada, que no valgo nada, que no
tengo nada, que no puedo nada; mas:
ique soy la nada!, pero El es el todo v,
al mismo tiempo, es mio, y yo soy
suyo, porque no me rechaza, porque
se ha entregado por mi... Y una
sacudida de dolor... Me apena de
veras este comportamiento mio, pero



no me quita la paz. Me postro ante
Dios, y le expongo con claridad mi
situacion. Enseguida recibo la
seguridad de su asistencia, y escucho
en el fondo de mi corazon que El me
repite despacio: meus es tu!" (Is 43,
1); sabia —y sé— cOmo eres,
jadelante!» (EC 215, a-c); «...De nada
sirven todas las maravillas de la
tierra, todas las ambiciones
colmadas, si en nuestro pecho no
arde la llama de amor vivo, la luz de
la santa esperanza que es un anticipo
del amor interminable en nuestra
definitiva Patria» (Amigos de Dios,
278 b).

[7] «Ha querido el Sefior que sus
hijos, los que hemos recibido el don
de la fe, manifestemos la original
vision optimista de la creacion, el
"amor al mundo" que late en el
cristianismo. —Por tanto, no debe
faltar nunca ilusion en tu trabajo
profesional, ni en tu empefio por
construir la ciudad temporal» (Forja,



n. 703). Cfr., especialmente, la
homilia Amar al mundo
apasionadamente (8-X-1967), en la
que el Beato Josemaria explica la
expresion «materialismo cristiano».

[8] Sobre la imagen de los «fuegos
fatuos», cfr. también Camino, n. 412;
Forja, n. 57.

[9] Cfr., por ejemplo, Amigos de Dios,
nn. 21 a, 207 a, 223 b; Es Cristo que
pasa, n. 19 b; Camino, n. 6; Forja, nn.
900, 902.

[10] Cfr. Surco, nn. 134, 626.
[11] Cfr Camino, n. 473.

[12] B. GRACIAN, Ordculo manual y
arte de prudencia, n. 251.

[13] «Repasad con calma aquella
divina advertencia, que llena el alma
de inquietud y, al mismo tiempo, le
trae sabores de panal y de miel:
redemi te, et vocavi te nomine tuo:



meus es tu (Is 43, 1); te he redimido y
te he llamado por tu nombre: jeres
mio! No robemos a Dios lo que es
suyo. Un Dios que nos ha amado
hasta el punto de morir por nosotros,
que nos ha escogido desde toda la
eternidad, antes de la creacion del
mundo, para que seamos santos en
su presencia: y que continuamente
nos brinda ocasiones de purificacion
y de entrega» (Amigos de Dios, n. 312
b). Cfr. Forja, nn. 12, 123.

[14] «En el camino de la santificacion
personal, se puede a veces tener la
impresion de que, en lugar de
avanzar, se retrocede; de que, en vez
de mejorar, se empeora... Mientras
haya lucha interior, ese pensamiento
pesimista es sélo una falsa ilusion,
un engafo, que conviene rechazar.
—Persevera tranquilo: si peleas con
tenacidad, progresas en tu camino y
te santificas» (Forja, n. 223); cfr. ibid.,
n. 222; «Renovad cada mafana, con
un serviam! decidido —ite servireé,



Sefior!—, el propdsito de no ceder, de
no caer en la pereza o en la desidia,
de afrontar los quehaceres con mas
esperanza, con mas optimismo, bien
persuadidos de que si en alguna
escaramuza salimos vencidos
podremos superar ese bache con un
acto de amor sincero» (EC 217 d).

[15] «Insisto, ten &nimos, porque
Cristo, que nos perdono en la Cruz,
sigue ofreciendo su perdon en el
Sacramento de la Penitencia, y
siempre tenemos por abogado ante el
Padre a Jesucristo, el Justo... (1 Jn 2,
1-2)... j{Adelante, pase lo que pase!
Bien cogido del brazo del Sefior,
considera que Dios no pierde
batallas. Si te alejas de El por
cualquier motivo, reacciona con la
humildad de comenzar y
recomenzar; de hacer de hijo prédigo
todas las jornadas, incluso
repetidamente en las veinticuatro
horas del dia; de ajustar tu corazon
contrito en la Confesion, verdadero



milagro del Amor de Dios. En este
Sacramento maravilloso, el Sefior
limpia tu alma y te inunda de alegria
y de fuerza para no desmayar en tu
pelea, y para retornar sin cansancio
a Dios, aun cuando todo te parezca
oscuro. Ademas, la Madre de Dios,
que es también Madre nuestra, te
protege con su solicitud maternal, y
te afianza en tus pisadas» (EC 214 d-
e).

[16] Cfr., por ejemplo, SANTO TOMAS
DE AQUINO, S.Th. II-11, q. 17, a. 1-3.

[17] Pienso especialmente en la
influencia que ha tenido la reflexion
de E. BLOCH, recogida
principalmente en su obra Das
Prinzip Hoffnung, Frankfurt am Main
1954, 1955 y 1959. Cfr. P.
O'CALLAGHAN, Hope and Freedom in
Gabriel Marcel and Ernst Bloch: "Irish
Theological Quarterly"” 55 (1989)
215-239.



[18] «...He concebido siempre mi
labor de sacerdote y de pastor de
almas como una tarea encaminada a
situar a cada uno frente a las
exigencias completas de su vida,
ayudandole a descubrir lo que Dios,
en concreto, le pide...» (Es Cristo que
pasa, n. 99 b).

[19] En el breve prélogo a Camino
escribid: «Lee despacio estos
consejos. Medita pausadamente estas
consideraciones. Son cosas que te
digo al oido, en confidencia de
amigo, de hermano, de padre. Y estas
confidencias las escucha Dios. «No te
contaré nada nuevo. Voy a remover
en tus recuerdos, para que se alce
algun pensamiento que te hiera: y asi
mejores tu vida y te metas por
caminos de oracion y de Amor. Y
acabes por ser alma de criterio».

[20] JOSEMARIA ESCRIVA,
Consideraciones espirituales, Cuenca
1934, p. 67.



[21] «Esta ha sido mi predicacién
constante desde 1928: urge
cristianizar la sociedad; llevar a
todos los estratos de esta humanidad
nuestra el sentido sobrenatural, de
modo que unos y otros nos
empefiemos en elevar al orden de la
gracia el quehacer diario, la
profesion u oficio. De esta forma,
todas las ocupaciones humanas se
iluminan con una esperanza nueva,
que trasciende el tiempo y la
caducidad de lo mundano» (EC 210
a).

[22] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm. Lumen gentium, nn.
39-42.

Paul O'Callaghan

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/la-virtud-de-la-


https://opusdei.org/es-es/article/la-virtud-de-la-esperanza-y-la-ascetica-cristiana-en-algunos-escritos-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/la-virtud-de-la-esperanza-y-la-ascetica-cristiana-en-algunos-escritos-de-san-josemaria/

esperanza-y-la-ascetica-cristiana-en-
algunos-escritos-de-san-josemaria/
(12/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/la-virtud-de-la-esperanza-y-la-ascetica-cristiana-en-algunos-escritos-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/la-virtud-de-la-esperanza-y-la-ascetica-cristiana-en-algunos-escritos-de-san-josemaria/

	La virtud de la esperanza y la ascética cristiana en algunos escritos de San Josemaría

