
opusdei.org

La vida familiar,
camino de santidad

Estudio de D. Francisco Gil
Hellín, Secretario del Pontificio
Consejo para la Familia,
publicado en "Romana" nº 20
(1995).

31/05/2015

Al afrontar el tema de la santidad de
los esposos, de la santidad en la vida
de la familia, o de la santidad en la
vida conyugal, se pone ante los ojos,
necesariamente, el principio
configurador de toda familia, que es
el que debe ser santificado: el pacto



de alianza conyugal entre los
esposos.«La vocación universal a la
santidad se dirige también a los
cónyuges y a los padres cristianos:
para ellos ha sido especificada por el
sacramento celebrado y traducida en
las realidades propias de la existencia
conyugal y familiar»[1].

En efecto, no se puede hablar de
santidad cristiana en la vida de
familia sin vivir según el Espíritu de
Cristo la realidad que la constituye y
las exigencias que lleva consigo. En
otras palabras, no se puede construir
la santidad de los miembros de la
familia — en primer lugar, la de los
esposos— sin vivir la verdad
contenida en el ser familia y, por
tanto, en el pacto o alianza en que se
fundamenta.

Los tareas esenciales que configuran
la vida familiar están ya presentes en
el pacto conyugal. Los elementos
primordiales de tal alianza son las



coordenadas fundamentales de la
vida familiar. La vocación cristiana
exige vivir según el Espíritu de Cristo
dicha realidad natural inherente a la
Creación, configurada para los
cristianos por el Misterio Pascual.
«La inauguración de la plenitud de
los tiempos (cfr. Gal 4, 4), el
momento escogido por Dios para
manifestar por entero su amor a los
hombres, entregándonos a su propio
Hijo (...) se cumple en medio de las
circunstancias más normales y
ordinarias: una mujer que da a luz,
una familia, una casa. La
omnipotencia divina, el esplendor de
Dios, pasan a través de lo humano, se
unen a lo humano»[2].

Se puede hablar, por tanto, de un 
materialismo cristiano[3] que vive,
en el espíritu del don pascual, la
realidad concreta de la comunión
entre el hombre y la mujer, salida de
las manos de Dios Creador.
Oponiéndose a todo tipo de



espiritualismo, la santidad cristiana
de cuantos han sido llamados al
matrimonio requiere, sobre todo,
vivir la realidad de ser «dos en una
carne» (Gen 2, 24). Esto ciertamente
no en un sentido reductivo, sino
conforme a toda la riqueza que
implica esta expresión bíblica en el
ámbito de la comunión
interpersonal.

En esto consiste la tarea fundamental
de esta vocación cristiana, de la cual
el Beato Josemaría Escrivá fue
pionero con su predicación[4] en los
años treinta. Es un modo específico
de vivir esa llamada universal a la
santidad en medio del mundo, propia
de los fieles laicos. Además de su
incansable predicación, el Beato
Josemaría contribuyó a que en la
vida Iglesia se hiciera realidad esta
llamada a santificarse en el
matrimonio y en la familia por
medio de tantos miles de parejas que
intentan encarnarla en sus propias



vidas, respondiendo así a la propia
vocación de hijos de Dios en el Opus
Dei. La mayoría de los miembros del
Opus Dei —como declaraba su
Fundador— «viven en el estado
matrimonial y, para ellos, el amor
humano y los deberes conyugales
son parte de la vocación divina»[5].

Los deberes fundamentales de la
vida conyugal

Los deberes primordiales y
esenciales de la vida familiar están
determinados, decíamos, por el ser
mismo del matrimonio sobre el cual
se asienta la familia. La familia no
puede surgir sin referirse a la
entrega conyugal del hombre y la
mujer; tampoco ésta podría existir al
margen de la intrínseca exigencia de
trasmitir la vida, procrear y educar
nuevas vidas.

Comunión de personas y servicio a la
vida son los valores esenciales e
interdependientes propios de la



familia. Como puede verse, se trata
de las mismas leyes estructurales del
matrimonio. El pacto matrimonial no
existiría sin la comunión conyugal,
fruto de la recíproca entrega; pero
tampoco sin la connatural
orientación a trasmitir la vida y
educar a los hijos.

Lo confirma la conexión existente
entre la segunda y la tercera parte de
la Exhortación pastoral Familiaris
consortio. La parte específica y
central del documento, a saber la
tercera, comienza con el conocido
imperativo: «¡Familia, sé lo que
eres!»[6]; en ella son desarrollados
los dos aspectos constitutivos
esenciales de la misión de la familia:
comunidad de personas (cap. I) y
servicio a la vida (cap. II).
Precedentemente, la segunda parte,
fundamento de la tercera, relativa a
los deberes familiares, está dedicada
al designio de Dios sobre el
matrimonio y la familia.



El mandamiento «¡Familia, sé lo que
eres!» hunde sus raíces en el ser
mismo del matrimonio, el cual se
expresa en leyes que estructuran la
familia. La riqueza contenida en la
semilla del matrimonio se desarrolla
con toda su fuerza y potencia en la
vida familiar, confirmando día a día
la validez y el designio de ese germen
inicial.

El valor de la familia se funda
originariamente sobre la cualidad de
la recíproca entrega de los esposos. Es
el bien fundamental de la célula
básica de la sociedad. La sociedad se
estructura según vínculos humanos
que sitúan a las personas en
relaciones de solidaridad,
interdependencia y servicio. Entre
esos lazos, el matrimonio posee una
prioridad constitutiva. Mientras es
posible prescindir, en mayor o
menor medida, de otras relaciones
sociales, esta es sustantiva y esencial,
y condiciona la cualidad global de



una sociedad. Como recuerda la 
Gaudium et spes, la unión del hombre
y la mujer «constituye la primera
forma de comunión de personas»[7].

El libro del Génesis expresa tal
concepto de un modo admirable, al
concluir la presentación al hombre
de la mujer recién creada afirmando:
«Por esto el hombre abandonará a su
padre y a su madre, y se unirá a su
mujer, y los dos serán una sola
carne» (Gen 2, 24). A pesar de ser tan
fuerte el nexo de los hijos con sus
padres desde el punto de vista
biológico —físico por lo demás
respecto de la madre—, de hecho no
es ésta la unión más poderosa que
existe en la sociedad humana. Hay
otra que, partiendo de seres diversos
por el sexo y la sangre, crea una
fusión natural tan fuerte que su
desintegración es parangonable al
desmembramiento de un cuerpo
vivo[8]. La entrega conyugal une y



funde a los esposos en un modo tal
que llegan a ser «una sola carne».

«Cuando el hombre y la mujer, en el
matrimonio, se entregan y se reciben
recíprocamente en la unidad de "una
sola carne", la lógica de la entrega
sincera entra en sus vidas»[9]. La
madurez y la riqueza humana de
uno y otro de los componentes de la
pareja se refleja necesariamente en
el resultado de esta "una caro".

Todo esto determina que el ideal de la
familia que se quiere constituir haya
de influir desde la elección recíproca
de los novios y en todo el proceso
formativo del período preparatorio.
En efecto, como dice Juan Pablo II en
laCarta a las familias, «la unión
conyugal —significado en la
expresión bíblica en una sola carne—
sólo puede ser comprendida y
explicada plenamente recurriendo a
los valores de la "persona" y de la
"entrega"»[10]. En tal proceso de



conocimiento y compenetración
existen aspectos determinantes para
la futura familia. Sobre algunos de
ellos no podrá transigirse y será
necesario reparar las lagunas de
cada pretendiente. De otra forma, los
problemas se postergan pero no se
resuelven, y volverán a aparecer en
seguida, con menores posibilidades
de solucionarlos adecuadamente.

La donación mutua, por tanto,
colocado en la base de la "una caro"
de los esposos, debe inspirar la
recíproca relación en toda la vida
conyugal, y debe penetrar y
configurar toda la vida familiar. Por
ejemplo, las relaciones paterno-
filiales y materno-filiales hunden sus
raíces en la donación al cónyuge. La
paternidad y la maternidad no sólo
no lesionan la mutua entrega de los
cónyuges sino que la enriquecen,
constituyendo su optimación más
coherente.



En efecto, la calidad de la donación
recíproca potencia y hace idóneos
para una paternidad y maternidad
generosas y llenas de contenido. La
procreación y la educación de los
hijos madura y se cultiva en la
genuina entrega esponsal. La
tendencia a excluir a los hijos del
horizonte de la donación de sí
mismos o a limitarlo de manera
injustificada e impropia manifiesta la
inmadurez de dicha entrega y la
intensidad del egoísmo que la
paraliza. En esa misma medida priva
a la entrega personal al esposo o a la
esposa de la intrínseca referencia
entre sí como al padre o a la madre
de los propios hijos.

Ya que el donarse de los esposos es
conyugal, la transmisión de la vida y
cuanto comporta la formación de
éstos repercute naturalmente en la
vida matrimonial. La íntima relación
de los cónyuges, el descubrimiento
de la maternidad y de la paternidad,



el crecimiento y la educación de los
hijos, traducen en experiencia
existencial el bien previamente
contenido en el matrimonio. La
comunión de personas iniciada con
una referencia directa entre esposo y
esposa, crece ahora y se dilata por la
fuerza de una ley inscrita en su ser,
transmitiendo y formando la
"imagen de Dios" en los propios
descendientes.

El servicio a la vida no es algo
añadido a la familia, sino uno de sus
elementos constitutivos, ya que el don
de los esposos tiene como fin, por su
misma estructura natural, el cuidado
de la vida. Cuando esta fuerza
orientativa se desordena y pervierte,
el mismo egoísmo conyugal inficiona
y, en ocasiones, desnaturaliza el la
donación mutua de los esposos.

La mentalidad anticonceptiva,
aunque no alcance la exclusión
absoluta de los hijos, perjudica la



cualidad de la entrega conyugal en
muchas familias. Muchas
desventuras conyugales, que
terminan ante el juez intentando
obtener la declaración de nulidad o
desembocan en un divorcio civil,
encuentran su origen en una entrega
que excluía la transmisión de la vida,
o por lo menos la difería sin motivos
serios. Algunos quizá llegaban a
pensar que fortalecían de este modo
su total entrega conyugal. Pero la
realidad es que ni la procreación
previa al matrimonio favorece la
calidad de la donación mutua, ni ésta
crece ni mejora cerrándose al
servicio de la vida. En ambos casos,
se contradice la entrega conyugal.

Tal entrega posee algunas leyes
intrínsecas; y crece y se desarrolla
conforme a ellas. De otra forma, no
obstante lo aparente a primera vista,
languidece y puede llegar a morir a
causa de los continuos actos que
contradicen su dinamismo natural.



«Toda la vida del matrimonio es
entrega, pero esto se hace
singularmente evidente cuando los
esposos, ofreciéndose
recíprocamente en el amor, realizan
aquel encuentro que hace de los dos
"una sola carne" (Gen 2, 24)»[11].

El amor conyugal, alma de la vida
familiar El amor conyugal anima y
vivifica la vida de familia. Este
dinamismo coherente, que hace vivir
a los esposos en la alegría de la
mutua donación, informa todos los
lazos familiares con el alegre espíritu
de la entrega. De ahí que el amor
conyugal haga que las relaciones
entre los padres y los hijos estén
animadas por el espíritu de entrega
mutua de los esposos, el cual se
extiende y difunde a todos los
miembros de la familia. La solidez o
fragilidad de tal entrega, manifestada
consciente o inconscientemente en la
vida cotidiana, indica el grado de



consistencia de una familia como
grupo social.

El amor conyugal no es un
dinamismo ciego, con
manifestaciones autónomas, sino que
vivifica la estructura esencial del
matrimonio y, por tanto, de la
familia. «Dios ha querido servirse del
amor conyugal, para traer nuevas
criaturas al mundo y aumentar el
cuerpo de su Iglesia»[12]. La
donación mutua de los esposos y su
servicio a la vida no son leyes
internas del matrimonio y la familia
independientes del amor conyugal.
Sin él no se habría llevado a cabo la
entrega recíproca y ésta, sin tal
impulso de amor, se quedaría en un
compromiso pactado pero incapaz de
cumplirse por falta de fuerza vital.
La donación recíproca de los esposos
ha nacido con un acto de amor, pero
tal donación no se reduce a ese acto
de amor constitutivo. Aún más, la
entrega conyugal reclama ser



sostenida y vivificada continuamente
por el amor como linfa vital.

El amor conyugal, al suscitar como
principio vital la entrega recíproca de
los esposos, vivifica también todo el
servicio a la vida propio del
matrimonio y de la vida conyugal.
«No hay amor humano neto, franco y
alegre en el matrimonio si no se vive
esa virtud de la castidad, que respeta
el misterio de la sexualidad y lo
ordena a la fecundidad y a la
entrega»[13].

Si bien la mutua entrega se ordena
por sí misma al servicio de la vida, es
difícil que tal servicio sea abundante
si el amor es débil y vacilante. Un
hogar en que el servicio a la vida —
con todo lo que comporta su
transmisión, la educación de los hijos
y la comunicación entre los
miembros— es floreciente, revela
que un amor fuerte y poderoso
vivifica toda la estructura de la



mutua entrega. La fuerza del amor
conyugal vuelve operativo todo el ser
del matrimonio, que es la misma
comunión de los esposos al servicio
de la vida. Por el contrario, sin el
dinamismo del amor todo el
organismo del matrimonio y la
familia se anquilosa y paraliza.

La existencia del matrimonio no
depende del amor, en el sentido de
que su desaparición disuelva la
consistencia del matrimonio. Es
cierto que si falta el amor en el
matrimonio se adormecen tanto la
vida como su actividad. De la misma
manera que la vida de la semilla la
hace germinar y nos da a conocer la
estructura de la planta, y luego como
linfa vivificante la hace crecer y
producir flores y frutos, así el amor
conyugal hace germinar el
matrimonio como institución con su
propia estructura específica. Ahora
bien, si este amor, como principio
vital, continúa alimentando tal



estructura, ésta se desarrolla en una
comunión de vida entre los cónyuges
y se extiende trasmitiendo la vida a
los descendientes.

Es la vida del matrimonio y de la
familia, y no su ser constitutivo, lo
que está implicado directamente en
la presencia o ausencia del amor
conyugal, lo mismo que del amor
paterno y materno por los hijos. Sin
duda que la institución matrimonial
sin amor conyugal es como un
cadáver, el cual a pesar de poseer
toda la estructura física de un ser
humano, no por esto es un ser vivo.
La estructura del matrimonio y de la
familia tiene necesidad del amor
como de su espíritu y de su vida; un
espíritu que puede siempre resurgir,
superando posibles crisis conyugales,
aunque se hubiera adormecido o
perdido aparentemente. Este amor es
la respuesta permanente, actual y
viva, a esa exigencia de entrega total
que está en la base del matrimonio.



El amor conyugal, a su vez, se
expresa haciéndose evidente
mediante la estructura, pero esta no
puede ser modificada según la
voluntad de los cónyuges. El amor
conyugal puede de este modo crecer
y desarrollarse hacia la plenitud de
su perfección.

La vida íntima conyugal es una
manifestación específica de la
donación recíproca entre los esposos
y el modo propio en que la "una
caro" de los esposos demuestra su
connatural ordenación a la
transmisión de la vida. Como puede
verse, las mismas leyes de la
estructura del matrimonio y de la
familia —entrega de los cónyuges y
servicio a la vida— constituyen las
coordenadas estructurales del acto
conyugal. Son los aspectos que la
Encíclica Humanæ vitæ afirma como
significados esenciales e
inseparables: unitivo y procreativo.



Sin embargo, estos aspectos
esenciales que componen el ser del
acto conyugal deben ser vivificados
por el amor. Por lo cual, como
recuerda la Constitución pastoral 
Gaudium et spes hablando de la
moralidad conyugal, es necesario
recurrir a criterios objetivos que
mantienen en un contexto de
verdadero amor el sentido íntegro de
la mutua entrega y de la procreación
humana[14]. Con palabras del
Fundador del Opus Dei, «las
relaciones conyugales son dignas
cuando son prueba de verdadero
amor y, por tanto, están abiertas a la
fecundidad, a los hijos»[15].

Son, por tanto, dos los criterios
objetivos de la moralidad conyugal,
los cuales, indicados por los Padres
conciliares, han sido explícitamente
concretados por Pablo VI en la
respuesta a la cuestión de los
anovulatorios. Estos criterios unitivo
y procreativo de la vida conyugal,



radicados en el mismo ser del
matrimonio, ayudan a entender y
diferenciar los aspectos de la vida
matrimonial y familiar.

Tales criterios hacen incompatible la
anticoncepción, cualquiera que sea
su forma, con la santidad en la vida
conyugal; asimismo excluyen
radicalmente todo tipo de
procreación artificial, sea heteróloga
u homóloga. En efecto, mientras que
cualquier forma de anticoncepción
destruye la orientación natural de la
entrega conyugal a la transmisión de
la vida, la procreación artificial,
también la homóloga, sustituye y, por
tanto, elimina de este acto la misma
donación conyugal. Ni en el caso de
un acto anticonceptivo puede
hablarse de verdadero acto conyugal,
por estar éste privado
voluntariamente de uno de sus
aspectos esenciales; ni en el caso de
la fecundación artificial la vida es



fruto de la recíproca entrega de los
esposos.

La santidad de la vida matrimonial
conduce a los esposos a vivir el acto
propio y específico de los cónyuges
con el mismo amor que los llevó a la
entrega matrimonial. En dicho acto,
«el hombre y la mujer están
llamados a ratificar de manera
responsable la recíproca entrega que
han hecho de sí mismos con la
alianza matrimonial»[16]. Más aún,
la comunión específica, mediante la
cual llegan a ser "una sola carne»
puede expresar y perfeccionar de
manera singular aquel amor
conyugal que ha dado origen al
matrimonio[17]. Fomentar el
ejercicio de la intimidad conyugal,
privándola positivamente de la
potencialidad procreativa, con el
pretexto de no poner en peligro la
fidelidad conyugal, es buscar la
solución de posibles males con
remedios paliativos que, además de



no resolver los problemas, los
acentúan y los agravan.

La santidad de la vida íntima
conyugal asume la misma condición
de los esposos y de su unión íntima
en la carne, sabiendo respetar, en las
leyes intrínsecas de la relación física,
el misterio trascendente de las
personas como colaboradoras del
Dios de la vida. Santificar también la
recíproca entrega física prueba y
expresa, en este acto de amor, hasta
qué grado la vida de relación de los
esposos está impregnada de entrega
y de apertura a los hijos.

Realidades humanas vividas según
el Espíritu de Cristo

Estos cometidos connaturales al
matrimonio y a la familia se
convierten en obras de santidad para
los esposos, los cuales han sido
fortalecidos por el sacramento del
matrimonio. «El matrimonio está
hecho para que los que lo contraen



se santifiquen en él, y santifiquen a
través de él: para eso los cónyuges
tienen una gracia especial, que
confiere el sacramente instituido por
Jesucristo»[18].

El misterio de gracia de la unión de
Cristo con la Iglesia, del cual
participan ahora, añade una
capacidad peculiar de testimoniar y
plasmar a través de esos deberes,
propios de todos los esposos, la
presencia del Salvador en el mundo y
la auténtica naturaleza de la Iglesia
en la historia de los hombres[19].

El sacramento del matrimonio,
instituido por Cristo —decía el Beato
Josemaría Escrivá— es «signo
sagrado que santifica, acción de Jesús
que invade el alma de los que se
casan y les invita a seguirle,
transformando toda la vida
matrimonial en un andar divino en
la tierra»[20].



Esta transformación de la vida
conyugal y familiar por Cristo es obra
de su Espíritu, que actúa en primer
lugar por la caridad. La vida de los
esposos y padres cristianos y de los
otros miembros de la familia, revela
el misterio de amor de Dios entre los
hombres, en la medida en que sus
obras de relaciones familiares y
sociales están impregnadas de las
virtudes teologales: la fe, la
esperanza, la caridad.

Todo aquello que expresa la relación
de entrega recíproca de los esposos
cristianos se encuentra bajo la acción
de la gracia. Ahora bien, en la
medida en que cada uno de ellos
percibe esta realidad, asumiéndola
de modo consciente con la docilidad
que exige la acción del Espíritu Santo
en sus almas, crecen y participan
más abundantemente de la vida de
Dios como esposos y padres. La
unidad vital existente entre la
relación con Dios y la entrega



conyugal al esposo o a la esposa
comienza a ser una realidad sólida.
Esta misma entrega conyugal
especifica la entrega propia a cada
uno de los demás miembros de la
familia.

El amor de Dios y el amor del
cónyuge recorren un mismo camino
que manifiesta, en un lenguaje
humano comprensible a cualquier
persona, los tesoros insondables del
misterio de la Encarnación. Pero, a
un tiempo, es el amor de Dios, fuerte
como la muerte[21], el que purifica,
configura y eleva todas las
expresiones humanas del amor y de
la entrega entre los esposos para que
sean instrumentos que manifiesten
la donación de Cristo a la Iglesia.

La espiritualidad conyugal no se
constituye desde el exterior con la
multiplicación de los actos de piedad,
con la simple imitación de
comportamientos ejemplares. La



piedad y la imitación de las virtudes
sin duda alimentan la santidad de los
esposos cuando los conduce a vivir
más plenamente el sentido
sacramental de su unión. «Los
casados están llamados a santificar
su matrimonio y a santificarse en esa
unión; cometerían por eso un grave
error, si edificaran su conducta
espiritual a espaldas y al margen de
su hogar»[22].

La espiritualidad conyugal cristiana
tiene su propio fundamento en el
misterio de la entrega fecunda de
Cristo a su Iglesia, de la cual los
esposos cristianos participan
mediante el sacramento del
matrimonio. Esta participación
constituye un principio dinámico,
que, obrando por medio de las
virtudes de la fe, la esperanza y la
caridad, convierte el propio hogar en
célula fundamental y vivificante del
Reino de Dios en Cristo: la iglesia
doméstica.



Cuando en la familia se vive en
coherencia con este misterio
participado, los hijos nacen como el
fruto concreto de la entrega de los
esposos: expresiones de la carne,
fruto del espíritu. Lo mismo que la
fidelidad, también el servicio a la
vida, propio de la entrega conyugal,
se vive no en la agitación y la
inquietud de la carne, sino con la
fuerza unificadora del espíritu.

El servicio a la vida, ya sea la
procreación, el crecimiento y la
alimentación, la educación y la
formación, no puede sino reforzar el
don mutuo de los esposos. Un
equilibrio precario en el servicio a la
vida, que no conlleve el crecimiento
en la comunión de los esposos,
manifiesta una entrega ya débil o
enferma desde el momento del
compromiso matrimonial o que se ha
resquebrajado y debilitado a causa
de una vida incoherente. No existe
una entrega conyugal que no



comporte una mayor exigencia de
servicio a la vida, así como no se da
un radical empeño de transmitir la
vida y servirla que no lleve a
concretar y mejorar la entrega de los
esposos.

El trabajo, la convivencia, la relación
cotidiana en las actividades, de
trascendencia o más ordinarias,
constituyen la trama del ejercicio de
las virtudes que impregnan toda la
vida doméstica. La constancia en
sacar adelante las propias
ocupaciones, la serenidad y
afabilidad en el trato con los otros, la
sinceridad para reconocer los
propios errores, la capacidad de
comprender y perdonar, la fortaleza
para corregir los defectos personales,
la paciencia consigo mismo y con los
otros, el optimismo para ayudar a
superarse... son virtudes que,
apoyándose en la fe, la esperanza y la
caridad, traducen en vida de hijos de



Dios el cotidiano transcurrir de la
vida familiar.

Así se expresa el Beato Josemaría:
«La vida familiar, las relaciones
conyugales, el cuidado y la educación
de los hijos, el esfuerzo por sacar
económicamente adelante a la
familia y por asegurarla y mejorarla,
el trato con las otras personas que
constituyen la comunidad social,
todo eso son situaciones humanas y
corrientes que los esposos cristianos
deben sobrenaturalizar»[23].

Unión conyugal generosa y fecunda

La santidad matrimonial requiere,
por tanto, vivir en el espíritu del
Misterio Pascual —Pasión, Muerte y
Resurrección de Cristo— una
manifestación específica de la vida
de los esposos: la relación conyugal
íntima. Ésta posee indudablemente
una fuerte influencia y repercusión
sobre la santidad de los demás
componentes de la familia, en cuanto



que aparece como la clave del arco
de la coherencia de vida propia del
estado esponsal.

Ciertamente toda la comunicación de
palabras y obras entre los cónyuges
puede expresar su recíproca entrega
y la positiva acción al servicio de la
vida: una sonrisa, la mirada, una
amabilidad, una palabra, un gesto,
un servicio... Ahora bien, la unión
íntima de la carne como expresión
de la comunión de sus personas es
singular y específica.

Esta unión actualiza en el tiempo la
verdad de la alianza conyugal
estipulada con la donación recíproca
de las personas del hombre y la
mujer. Por consiguiente tal don
requiere su cumplimiento en
plenitud como unión única, exclusiva
y para siempre. No admite que le
falte ninguna de las propiedades
naturales del pacto matrimonial. La
sola sospecha de esto impediría que



hubiera una verdadera
comunicación íntima, despojándola
de su condición específica de
comunión de personas.

La santidad esponsal implica, por
tanto, vivir la verdad de esta unión
con la generosidad y la coherencia de
la entrega que tal comunión
actualiza. La expresión de la
recíproca entrega conyugal, además
de reclamar la coherencia, la
promueve, en cuanto constituye una
llamada a vivir las exigencias que
actualiza. La sinceridad de la entrega
cotidiana prepara y dispone a vivir
esta expresión específica de
verdadero don recíproco , y éste, a su
vez, puede ayudar a expresarla en
los variados y diversos aspectos de la
vida.

Por tanto, la santidad cristiana de los
esposos requiere vivir según el
Espíritu la realidad plena de tal
entrega. El misterio de la entrega de



Cristo a la Iglesia —hasta la muerte, y
muerte de cruz—, en el que los
esposos cristianos participan en
virtud del matrimonio, debe
impregnar esta comunión de las
personas con la ley de la entrega más
que de la posesión. Esta unión es
siempre fecunda y, generalmente, se
expresa también con los frutos de la
procreación. La generación humana
exige la comunión de los
progenitores en una sola carne como
manifestación de la comunión
existente entre sus personas. Por eso,
los aspectos unitivo y procreativo son
elementos inseparables de un mismo
valor moral. Por este motivo, para
vivir una procreación responsable,
necesaria para la santidad de los
esposos, es presupuesto indispensable
la responsabilidad en la mencionada
comunión.

Las facultades superiores del hombre
no poseen un dominio directo, pleno
y absoluto sobre la procreación,



como tampoco sobre las demás
funciones biológicas del hombre. De
ellas dependen ciertamente los actos
de la relación íntima, necesarios para
la transmisión de la vida. Ahora bien,
la conexión entre los actos
conyugales y la transmisión de la
vida tiene sus propias leyes, no
sometidas al dominio de la voluntad.
Por tanto, hablar de procreación
responsable implica directa y
propiamente la responsabilidad en la
comunicación íntima conyugal. Sólo
indirecta y mediatamente puede ser
relativa a la facultad de transmitir la
vida.

La responsabilidad se ejerce, o deja
de ejercitarse, en los actos que
dependen de la voluntad; de lo cual
se deriva que los efectos
consiguientes son responsables o
irresponsables. No se puede
proponer como responsable la
voluntad de no procrear sin que esta
misma voluntad determine una



actitud coherente en las relaciones
conyugales. En definitiva, no se
puede ser irresponsable en las
relaciones íntimas y pretender ser
responsable en la transmisión de la
vida.

Esto conlleva para la santidad
conyugal que el Espíritu de Cristo
penetre las relaciones íntimas de los
esposos asumiendo consciente y
responsablemente la propia índole
de transmisores de la vida. No es
suficiente por parte de los esposos el
respeto de la vida que tales actos
pueden eventualmente suscitar; la
santidad matrimonial implica una
disposición positiva respecto a la vida
que tal unión voluntaria y consciente
puede procrear.

Solamente cuando existen serios
motivos que volverían irresponsable
suscitar una nueva procreación, se
justifica el recurso a relaciones
naturalmente infecundas. Tal



continencia periódica, en sí misma
lícita, requerirá sin embargo que los
esposos asuman de modo
responsable la eventualidad de que
la relación pueda ser fecunda. Esta
natural incertidumbre relativa a los
actos conyugales y su fecundidad,
exigirá de los esposos, en algunas
circunstancias, una abstención
proporcionada con la gravedad de
los motivos que desaconsejan la
transmisión de la vida, y aun la
absoluta abstinencia, cuando la
posible procreación, que sigue siendo
voluntaria in causa, pudiera
comprometer un bien tan grande
como la vida de la esposa.

Como se advierte con claridad, las
exigencias de la vida conyugal no se
pueden vivir sin un grado de amor y
desprendimiento de sí mismo tales
que trascienden toda fuerza humana
y reclaman el auxilio divino. En
efecto, no existe en el orden natural
un acto de mayor amor y



desprendimiento que el contenido e
implicado en la donación
matrimonial. Todo esto lleva al Santo
Padre a preguntarse: «¿Acaso se
puede imaginar el amor humano sin
el Esposo y sin el amor con que Él
amó primero hasta el extremo?». A
tal pregunta, responde así: «Sólo si
participan en este amor y en este
"gran misterio", los esposos pueden
amar "hasta el extremo", o se hacen
partícipes de él, o bien no conocen
verdaderamente lo que es el amor y
la radicalidad de sus exigencias»[24].

Ejercicio de las virtudes cristianas

Para los esposos cristianos, el
matrimonio y, concretamente, los
aspectos de la entrega conyugal y de
la transmisión de la vida, constituyen
el ámbito específico de la propia
santidad, es decir, el lugar propio del
ejercicio de todas las virtudes,
principalmente las teologales. «Para
santificar cada jornada, se han de



ejercitar muchas virtudes cristianas,
las teologales en primer lugar y,
luego, todas las otras: la prudencia, la
lealtad, la sinceridad, la humildad, el
trabajo, la alegría...»[25]. La fe les
ayudará a descubrir el misterio del
que participan en detalles,
exigencias, penas y alegrías de la
vida ordinaria. «En efecto —subraya
la Familiaris consortio—, sólo en la fe
los esposos pueden descubrir y
admirar con gozosa gratitud, a qué
dignidad ha querido Dios elevar el
matrimonio y la familia,
constituyéndolos como signo y lugar
de la alianza de amor entre Dios y los
hombres, entre Jesucristo y su esposa
la Iglesia»[26].

Esta misma fe hará percibir a los
esposos en su vida, en los momentos
y circunstancias de dolor y
sufrimiento, el misterio de la entrega
redentora de Cristo por los hombres:
«Dentro y a través de los
acontecimientos, los problemas, las



dificultades, los hechos de la
existencia de todos los días, Dios
viene a ellos revelando y
proponiendo las "exigencias"
concretas de su participación en el
amor de Cristo por la Iglesia»[27]. La
misma fe cristiana proyectará luz
abundante sobre la responsable
entrega íntima como expresión
concreta del amor de Cristo por cada
uno de ellos a través del otro,
también en el gozo sensible y
espiritual que se deriva de dicha
entrega. Será asimismo un faro
resplandeciente para los esposos
cristianos en la tarea de la
procreación y educación de nuevas
vidas, en cuanto partícipes del poder
creador de Dios y de la acción
redentora de Cristo en la Iglesia.

Cumplir con plenitud el proyecto de
la donación personal implícito en el
matrimonio, y de la entrega de los
padres a los hijos a través de la
procreación y la educación, es un



cometido que supera las solas
fuerzas naturales. La virtud de la 
esperanza confiere a los cristianos la
seguridad de que Aquel que los ha
llamado a la vocación de esposos y
padres, no cesará de asistirlos con su
gracia, para volver fecunda y eficaz
su respuesta a las exigencias
concretas de la propia vocación.

La fe, que ilumina el misterio de la
cruz fecunda, del cual participan, les
conduce asimismo a vivir, en la
esperanza, la coherencia deseada y
no siempre realizada en todas y cada
una de las manifestaciones
cotidianas. La certeza de que los 
últimos tiempos han comenzado,
pero no están consumados aún, los
hace anhelar y suplicar la gracia, y
agradecer con frutos maduros,
siempre deseosos de ser revestidos
de la presencia del Esposo que
confirme definitivamente en ellos la
fidelidad a la Esposa.



Las virtudes teologales y,
especialmente, la caridad,
perfeccionan el ser humano en sus
exigencias naturales. Así el hombre,
que no puede «encontrarse
plenamente a sí mismo sino en el
sincero don de sí»[28], recibe en el
amor participado de Cristo la fuerza
primordial para la propia
realización. «El amor hace que el
hombre se realice mediante la
entrega sincera de sí mismo. Amar
significa dar y recibir lo que no se
puede comprar ni vender, sino sólo
regalar libre y recíprocamente»[29].
La caridad participada, en el caso de
los esposos cristianos, es ese amor
esponsal, raíz última del Misterio
Pascual: la unión de Cristo con la
Iglesia. «Así, en cada familia
auténticamente cristiana —nos
recuerda el Beato Josemaría Escrivá
— se reproduce de algún modo el
misterio de la Iglesia, escogida por
Dios y enviada como guía del
mundo»[30].



La familia es incorporada a la Iglesia
respetando, más aún, confirmando y
elevando a acción de la Iglesia lo que
constituía la misión propia de tal
comunidad natural. «Si la familia
cristiana es una comunidad cuyos
vínculos han sido renovados por
Cristo mediante la fe y los
sacramentos, su participación a la
misión de la Iglesia debe realizarse 
según una modalidad comunitaria:
por tanto, juntamente los cónyuges 
como pareja, los hijos y los padres en
cuanto familia, deben vivir el propio
servicio a la Iglesia y al mundo»[31].

De ahí que la misión de la familia en
la Iglesia no sea la suma de las
misiones de los miembros que la
componen. La Exhortación pastoral 
Familiaris consortio precisa que «la
familia cristiana está llamada a
tomar parte viva y responsable en la
misión de la Iglesia de un modo
propio y original, a saber,
poniéndose ella misma al servicio de



la Iglesia y de la sociedad en su ser y
su acción, en cuanto íntima
comunidad de vida y de amor»[32].

El matrimonio y la familia, gracias a
su contenido fundamental del don de
sí al cónyuge y a los hijos, son de
suyo expresión primaria y
prototípica de todo vínculo
social[33]; cuando además es
vivificada por el amor de Cristo, se
convierte en iglesia doméstica, es
decir, célula básica del Reino de
Cristo entre los hombres: signo
participado de la comunión y amor
fecundo entre Cristo y la Iglesia[34].
La familia «como "iglesia doméstica",
es la esposa de Cristo. La Iglesia
universal, y dentro de ella cada
Iglesia particular, se manifiesta más
inmediatamente como esposa de
Cristo en la "iglesia doméstica" y en
el amor que se vive en ella: amor
conyugal, amor paterno y materno,
amor de una comunidad de personas
y de generaciones»[35].



Sacerdocio común: la ofrenda de la
propia existencia

«Todos, por el Bautismo, hemos sido
constituidos sacerdotes de nuestra
propia existencia, para ofrecer
víctimas espirituales, que sean
agradables a Dios por Jesucristo (1
Pet 2, 5), para realizar cada una de
nuestras acciones en espíritu de
obediencia a la voluntad de Dios,
perpetuando así la misión del Dios-
Hombre»[36].

Todo bautizado debe vivir el propio
sacerdocio convirtiendo su existencia
en un culto agradable a Dios Padre.
«Y como del sacramento derivan
para los cónyuges el don y la
obligación de vivir cotidianamente la
santificación recibida, así de ese
mismo sacramento descienden la
gracia y el deber moral de
transformar toda su vida en un
continuo sacrifico espiritual»[37].



Existe por tanto una característica
específica del sacerdocio común de
los esposos cristianos: el modo
peculiar de hacer de su propia
existencia una ofrenda espiritual. El
sacramento del matrimonio ha
transformado en unidad social
aquella identificación con Cristo
previamente adquirida por cada uno
en el Bautismo. Por tanto, la ofrenda
de la propia existencia tiene para ellos
una dimensión social específica: la
unidad conyugal. El sacerdocio común
de los esposos adquiere una
dimensión familiar. De ahora en
adelante cada uno de ellos no podrá
vivir la ofrenda de su existencia sino
como esposo y esposa, y por tanto
como padre o madre, al menos
potencialmente.

En otros términos, los cónyuges
cristianos no pueden vivir la ofrenda
de las propias vidas más que en el
ejercicio de la misión de esposos y
padres, propia de su identidad



dentro del Pueblo de Dios. Las
virtudes humanas y cristianas les
harán vivir la concreta voluntad de
Dios en todas las actividades y
deberes propios, y descubrir en ellos
la respuesta de entrega como
ofrenda grata a Dios por Jesucristo.

Toda la vida es, por consiguiente,
ejercicio de este sacerdocio, y toda la
vida estará llena por la entrega al
cónyuge y a los hijos; éste es su modo
peculiar y eficaz de construir la
ciudad de los hombres y la ciudad de
Dios. Cualquier otra actividad u
ocupación, trabajo, descanso, vida de
piedad y de relación social, se
encuentra en estrecha unión con el
cometido fundamental que Dios ha
establecido como centro de sus vidas.

La Eucaristía adquiere para los
esposos, en esta perspectiva de la
ofrenda de la propia existencia, no
sólo la función de raíz de la que nace
el propio sacerdocio, sino además de



consumación del misterio de la
entrega fecunda de la cual
participan. El misterio eucarístico
potencia toda su entrega de esposos,
y de ellos mismos a los hijos, con el
dinamismo de totalidad de la entrega
de Cristo al Padre. La Eucaristía, para
quienes, gracias a su unión, son signo
y representación de la entrega de
Cristo a la Iglesia, mueve a una
especial urgencia de realizar en el
mundo —hoy y ahora— el amor de
Dios a los hombres revelado en la
muerte de Cristo. «En efecto, todas
sus obras —afirma a propósito de los
laicos la Constitución sobre la Iglesia
del Concilio Vaticano II—, sus
oraciones e iniciativas apostólicas, la
vida conyugal y familiar, el trabajo
de cada día, el descanso espiritual y
corporal, si se cumplen en el Espíritu,
e incluso las molestias de la vida si
son soportadas con paciencia, se
convierten en sacrificios espirituales
agradables a Dios por Jesucristo (cfr.
1 Pet 2, 5), los cuales son



piadosamente ofrecidos al Padre en
la celebración de la Eucaristía
juntamente con la oblación del
Cuerpo del Señor»[38].

Revelar, con la peculiaridad de los
esposos y padres cristianos, el
misterio del amor es contribuir a su
glorificación. Dar gloria a Dios, como
fin propio del hombre en esta tierra,
está estrechamente ligado a la
santidad y perfección así como a la
misma felicidad humana de las
familias. «Pero que no olviden —
recordaba a los esposos el Fundador
del Opus Dei— que el secreto de la
felicidad conyugal está en lo
cotidiano, no en ensueños. Está en
encontrar la alegría escondida que
da la llegada al hogar; en el trato
cariñoso con los hijos; en el trabajo
de todos los días, en el que colabora
la familia entera; en el buen humor
ante las dificultades, que hay que
afrontar con deportividad»[39].



En el caso de los esposos, la santidad,
y por tanto la gloria de Dios, se
construye secundando en la vida
cotidiana, de modo consciente y
voluntario, los deberes centrales que
especifican la vocación como entrega
conyugal al servicio de la vida.

Cualquier otra orientación dirigida a
dar gloria a Dios que prescindiera de
estas coordenadas básicas de la
santidad conyugal, sería una
desviación para los esposos. El modo
propio y específico de la santidad de
los esposos consiste en reproducir en
la propia vida el misterio del cual
participan en virtud del sacramento:
un misterio de entrega fecunda. Este
es el camino de su perfección
cristiana y de la gloria de Dios
reflejada en sus vidas. Testigos del
amor de Cristo en la Cruz: entrega
fecunda.

Con palabras de San Pablo, el Papa
suplica por la santidad de los esposos



y de las familias : «Doblo mis rodillas
ante el Padre del cual toma nombre
toda paternidad y maternidad "para
que os conceda ... que seáis
fortalecidos por la acción de su
Espíritu en el hombre interior" (Ef 3,
16)»[40].

Francisco Gil Hellín

Secretario del Consejo Pontificio
para la Familia

[1] JUAN PABLO II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio, 22-XI-1981, n.
56.

[2] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Es Cristo
que pasa, n. 22.

[3] «El auténtico sentido cristiano —
que profesa la resurrección de toda
carne— se enfrentó siempre, como es
lógico, con la desencarnación, sin
temor a ser juzgado de
materialismo» (IDEM, 
Conversaciones, n. 115).



[4] Cfr. Camino n. 27; Conversaciones
nn. 45, 91, 93.

[5] Conversaciones, n. 91.

[6] JUAN PABLO II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio, 22-XI-1987, n.
17.

[7] CONCILIO VATICANO II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 12.

[8] Cfr. P. ADNÈS, El matrimonio,
Herder, Barcelona, 1972, 2ª ed., p.28.

[9] JUAN PABLO II, Carta a las
familias Gratissimam sane, 2-II-1994,
n. 11.

[10] Ibid. n. 12.

[11] Ibid.

[12] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Es Cristo
que pasa, n. 24

[13] Ibid., n. 25.



[14] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. past. Gaudium et spes, n. 51.

[15] Es Cristo que pasa, n. 25.

[16] JUAN PABLO II, Carta a las
familias Gratissimam sane, 2-II-1994,
n. 12.

[17] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. past. Gaudium et spes, n. 51.

[18] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, 
Conversaciones, n. 91.

[19] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. past. Gaudium et spes, n. 48.

[20] Es Cristo que pasa, n. 23.

[21] Cfr. Cant 8, 6.

[22] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Es Cristo
que pasa, n. 23.

[23] Ibid. [24] JUAN PABLO II, Carta a
las familias Gratissimam sane, 2-
II-1994, n. 19.



[25] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Es Cristo
que pasa, n. 23

[26] JUAN PABLO II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio, 22-XI-1981, n.
51.

[27] Ibid.

[28] CONCILIO VATICANO II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 24.

[29] JUAN PABLO II, Carta a las
familias Gratissimam sane, 2-II-1994,
n. 11.

[30] Es Cristo que pasa, n. 30.

[31] JUAN PABLO II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio, 21-XI-1981, n. 50

[32] Ibid.

[33] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. past. Gaudium et spes, n. 12.

[34] Cfr. Const. dogm. Lumen
gentium, n. 11.



[35] JUAN PABLO II, Carta a las
familias Gratissimam sane, 2-II-1994,
n. 19.

[36] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Es Cristo
que pasa, n. 96.

[37] JUAN PABLO II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio, 21-XI-1981, n. 56

[38] CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 34.

[39] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, 
Conversaciones, n. 91.

[40] JUAN PABLO II, Carta a las
familias Gratissimam sane, 2-II-1994,
n. 23.

Francisco Gil Hellín

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/la-vida-

https://opusdei.org/es-es/article/la-vida-familiar-camino-de-santidad/
https://opusdei.org/es-es/article/la-vida-familiar-camino-de-santidad/


familiar-camino-de-santidad/
(11/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-vida-familiar-camino-de-santidad/

	La vida familiar, camino de santidad

