
opusdei.org

La vida de Jesús, una
conversación
siempre abierta

El anuncio del Evangelio toma
acentos distintos en cada
momento histórico concreto.
Contemplar algunas actitudes
de Cristo nos puede ayudar en
nuestra tarea.

01/05/2022

«¿A qué se parece el Reino de Dios y
con qué lo compararé?» (Lc 13,18).
Esta pregunta que Jesús se hace en
voz alta, antes de relatar algunas



parábolas, es probablemente algo
más que un recurso retórico. Quizás
refleje lo que él mismo consideraba
en su interior con frecuencia, al
menos cada vez que quería
transmitir su mensaje en los distintos
ambientes por los que se movía. Esta
actitud puede resonar en nosotros,
también en forma de pregunta:
¿cómo testimoniar el amor de Dios
aquí y ahora? ¿Cuál es la mejor
manera de compartir su luz en cada
momento histórico particular, con
unas personas concretas, que tienen
su propia manera de ver la vida?

Si nos acercamos al Evangelio con
esta clave, vemos, por ejemplo, que el
Señor se interesa por la cultura que
daba forma al mundo que le
rodeaba: alguna vez utiliza una
canción popular para remover las
disposiciones de quienes le
escuchaban (cfr. Mt 11,16-17), o toma
pie de una noticia conocida por todos
–la caída accidental de una torre, en



la que murieron dieciocho personas–
para ayudar a sus oyentes a perfilar
mejor la idea que tenían de Dios (cfr.
Lc 13,4). Cristo, además, está siempre
abierto a todo tipo de preguntas,
especialmente las de quienes
parecen hostiles a su persona o a su
predicación: su anuncio, que evade
inteligentemente polémicas estériles,
llega a colmar un vacío, una
insatisfacción. Y esta apertura no
cambia cuando sabe que las
intenciones de quien pregunta no
son demasiado honestas (cfr. Mt
22,15-22; Mc 12,13; Lc 20,20).

Por otro lado, en no pocas ocasiones,
busca tiempos prolongados de
intimidad para considerar lo que la
otra persona está verdaderamente
comprendiendo, como aquella noche
con Nicodemo (cfr. Jn 3), el
encuentro con la samaritana junto al
pozo (cfr. Jn 4), con los discípulos de
Emaús (cfr. Lc 24,13-35) o en tantos
paseos con otros discípulos. Jesús



sabe que, por un lado, está lo que ha
predicado; pero, por otro, está lo que
cada uno ha comprendido
personalmente, encarnado en su
historia concreta, su modo de vida,
sus talentos y limitaciones.

Si la fe es «el encuentro con un
acontecimiento, con una Persona»[1],
mirar con atención estas actitudes de
Cristo puede ser un buen camino
para comunicar mejor ese mismo
encuentro que transforma nuestra
vida. Porque «toda la vida de Jesús –
decía san Josemaría– no es más que
un maravilloso diálogo, hijos míos,
una estupenda conversación con los
hombres»[2].

Todo momento es único y bueno
para Dios

Cada época está modelada por una
cultura, unas convicciones
compartidas, unos anhelos propios…
y por eso la evangelización adquiere
con el tiempo modos distintos.



Benedicto XVI observaba que cuando
los cristianos se preocupan por las
consecuencias sociales de su fe,
frecuentemente lo hacen
«considerando la fe como un
presupuesto obvio de la vida
común». Sin embargo, continuaba,
hoy «este presupuesto no solo no
aparece como tal, sino que incluso
con frecuencia es negado. Mientras
que en el pasado era posible
reconocer un tejido cultural unitario,
ampliamente aceptado en su
referencia al contenido de la fe y a
los valores inspirados por ella, hoy
no parece que sea ya así»[3].

Benedicto XVI no se proponía
transmitir una radiografía pesimista
del presente, ya que para Dios no hay
tiempos mejores ni peores.
Simplemente arrojaba luz sobre esta
nueva situación en la que
anunciamos a Jesús: un momento en
el que muchas personas no han
escuchado hablar de su mensaje o



consideran irrelevante lo que han
oído; un momento en el que a
muchos todavía nadie les ha llevado
la Buena Noticia del amor de Dios.
Esto supone la necesidad de afinar
nuevamente los términos, de
encontrar caminos adecuados para
encender la imaginación y el corazón
de quienes nos rodean. Es verdad
que no es difícil identificar
manifestaciones culturales o
artísticas que han surgido de un
espíritu cristiano, pero muchas veces
estas permanecen aisladas, sin
conexión con el gran evento que les
dio vida o con los designios
misericordiosos de Dios para cada
persona. Una maravillosa obra de
arte o la valorización de un derecho
humano pueden resultar retazos
bellos, pero inconexos, de un gran
mensaje desconocido.

El hecho de que la fe no sea «un
presupuesto obvio de la vida común»
no hace sino más desafiante, e



incluso más bonita, la tarea de
compartir el Evangelio. Al no dar
nada por sabido, somos nosotros los
primeros que tendremos que
descubrir la esencia de lo que nos
trajo Jesús: descender hasta las raíces
de esta nueva vida, apuntar hacia lo
más importante. Por momentos, la
situación será semejante a la de los
primeros cristianos, que anunciaban
una novedad destinada a llenar de
esperanza los corazones y a colmar
ese vacío que dejaban las corrientes
del momento. Por eso, como Jesús,
queremos encontrar la mejor
manera para hablar sobre el Reino
de Dios con quienes nos rodean. «Es
hermoso –dice el Papa Francisco– ver
personas que se afanan en elegir con
cuidado las palabras y los gestos para
superar las incomprensiones, curar
la memoria herida y construir paz»[4].

El cristianismo pide un anuncio
sinfónico



La carencia de ese «tejido cultural
unitario» es algo que habitualmente
no depende de la responsabilidad de
las personas concretas. Es un punto
de partida del que conviene tomar
conciencia, porque para transmitir
algunos aspectos particulares del
mensaje evangélico –que pueden ser
de carácter dogmático, moral, etc.– es
necesario haber anunciado
abundantemente el marco general
que les da sentido, el corazón que les
da vida. No es extraño que Jesús
haya querido dejar claro, para que
no hubiera confusiones, que el
mandamiento al amor está por
encima de todo lo demás (cfr. Mt
22,37-39). Solamente sobre esta base
sus enseñanzas adquieren armonía,
orden y comprensibilidad. Así sucede
normalmente también cuando una
persona quiere apreciar un cuadro:
no se acerca para ver primero la
esquina del lienzo, porque eso no
permite percibir la composición en
su conjunto, sino que la observa



primero entera. De la misma
manera, si el anuncio cristiano se
redujera a uno o dos temas
particulares, se correría el riesgo de
no exponer nunca la obra auténtica,
que da sentido integral y belleza a
cada uno de sus elementos.

Por esto, la riqueza del cristianismo
pide ser expresada a modo de
sinfonía, haciendo resonar, al mismo
tiempo, tanto los sonidos bajos que
dan consistencia a la orquesta, como
el virtuosismo de cada instrumento
particular. Si una trompeta se lanza a
sonar por encima de los violines o de
la percusión que marca el ritmo,
podrá quizás proponer una melodía
comprensible para especialistas, pero
sin duda no entusiasmará a la
variada multitud que llena la sala.
«Cada verdad se comprende mejor si
se la pone en relación con la
armoniosa totalidad del mensaje
cristiano, y en ese contexto todas las
verdades tienen su importancia y se



iluminan unas a otras»[5]. Con
respecto a esta iluminación
recíproca, y haciéndose eco del
Concilio Vaticano II, el Papa ha
subrayado que los distintos aspectos
del anuncio cristiano no son todos
iguales en importancia; no todos
expresan con igual intensidad el
corazón del Evangelio, el kerygma[6]:
«En este núcleo fundamental lo que
resplandece es el amor salvífico de
Dios manifestado en Jesucristo
muerto y resucitado»[7].

En esa misma dirección, san Juan
Pablo II reconocía, en la pregunta del
joven rico a Jesús sobre cómo
alcanzar la vida eterna (cfr. Mt
19,16), algo distinto de una duda
sobre las reglas a cumplir, o de una
búsqueda de soluciones parciales. En
la inquietud de este joven latía más
bien «una pregunta de pleno
significado para la vida»[8]. Lo que
aquel joven manifestaba era su
experiencia del «eco de la llamada de



Dios»[9]. Así se termina de formar el
gran marco, ese gran anuncio dentro
del cual pueden ser plenamente
comprensibles todas las demás
verdades cristianas: el amor de un
Dios misericordioso que, en
Jesucristo, nos busca a todos. Los
instrumentos aislados –uno u otro
aspecto doctrinal concreto– solo se
unirán a la melodía si todos los
sonidos de la orquesta,
especialmente los más importantes,
se activan de manera sinfónica.

En definitiva, es importante recordar
que, al dar testimonio de nuestra fe,
cuenta más la música que la otra
persona escucha, entiende e
interioriza, que lo que nosotros
pensamos haber dicho de una
manera satisfactoria. «¿Quién dicen
los hombres que es el Hijo del
hombre?», pregunta Jesús. «Y
ustedes, ¿quién dicen que soy yo? (Mt
16,13.15)». El Señor quiere
cerciorarse, y sobre todo quiere que



lo hagan sus discípulos, de cuánto
camino han recorrido en el
conocimiento de su Maestro.

Existe mucho terreno compartido

Cristo acaba de cruzar el Jordán,
desde Galilea hasta Judea. Vuela
como el viento la fama de su
predicación y de los milagros que ha
realizado, así que un grupo grande
de gente no tarda en acudir a
encontrarlo. Entre ellos, un buen
número de fariseos, estudiosos de la
ley. Uno le pregunta rápidamente
sobre el divorcio. Jesús explica la
indisolubilidad del matrimonio,
recurriendo a las palabras del
Génesis. Aunque no sabemos en qué
medida les convence esa explicación,
sí vemos que los propios discípulos,
de entrada mejor dispuestos a acoger
sus enseñanzas, se quedan
desconcertados: «Si esa es la
condición del hombre con respecto a
su mujer, no trae cuenta casarse» (Mt



19,10). Algo similar sucede cuando
Cristo anuncia, esta vez a los
saduceos, la resurrección futura de
nuestro cuerpo, ante un retorcido
caso hipotético que ellos le habían
planteado, sirviéndose incluso de las
palabras de Moisés (cfr. Mt 22,23-33).

En cada momento histórico existen
también aspectos de las enseñanzas
de la Iglesia que, por razones
culturales, encuentran mayor
dificultad para ser comprendidos. La
solución no es hacer como si esas
cuestiones no existieran, ya que eso
manifestaría desentenderse de la
felicidad de los demás; las
enseñanzas de la Iglesia nos hacen
bien y por eso las necesitamos. El
verdadero servicio a los demás
consistirá más bien en procurar
hacerlas comprensibles; mostrar un
camino transitable, progresivo,
haciéndonos cargo de su situación.
Para eso, puede ser bueno apoyarse
en elementos que los demás ya



comparten con el anuncio cristiano:
construir sobre un terreno común.
Así, en los dos casos anteriores, Jesús
recurre a pasajes de la Escritura que
sus interlocutores aceptan como
revelados por Dios. También en
nuestro tiempo, existen muchos
aspectos del cristianismo que son
ampliamente compartidos: el amor y
la búsqueda de la verdad, la
promoción de la libertad religiosa, la
lucha contra todo tipo de esclavitud o
pobreza, el impulso de la paz, el
cuidado del medio ambiente, la
especial atención a personas con
alguna discapacidad, etc.

Cuantas más dificultades se
encuentran en el anuncio, más se
debe afirmar lo esencial del mensaje
cristiano y más conviene promover
las convicciones compartidas. La
verdad se puede comparar a una
piedra preciosa: hiere si la arrojamos
a la cara del otro, pero si la
colocamos con delicadeza en sus



manos, compartiendo su tiempo y su
espacio, podrá ejercer un atractivo
divino. Por eso la amistad es el mejor
contexto para la comunicación de la
fe en un mundo plural y cambiante.
En esos términos se planteaba su
misión apostólica la beata Guadalupe
Ortiz de Landázuri; le ilusionaba
«tender puentes y ofrecer su amistad
a personas de todo tipo: gente
alejada de la fe, gente de países muy
distintos y de edades muy
variadas»[10].

Transformar los conflictos en
eslabones

«Dará órdenes a sus ángeles sobre ti
para que te protejan y te lleven en
sus manos, no sea que tropiece tu pie
contra alguna piedra» (Lc 4,11). Son
palabras del salmo 91 que el
demonio manipula para poner a
prueba a Jesús en el desierto. Lo que
busca el tentador es que el Señor
sobrevuele los caminos terrenos



mostrando su poder divino, sin
someterse a las lógicas propias de lo
histórico. Santo Tomás de Aquino ve
en esta tentación la vanagloria que
puede cruzarse en el recorrido de
quienes ya han emprendido una
senda cristiana[11]. ¿No es verdad que
a veces quisiéramos no encontrar
ninguna piedra en nuestro
apostolado y que la Buena Noticia se
transmitiera por todo el mundo como
una especie de irresistible melodía
angélica?

Sabemos bien que el cristianismo no
se resume en una serie de conceptos,
sino que consiste fundamentalmente
en el encuentro con Jesús. Sin
embargo, puede suceder que a veces
tengamos la tentación de reducir la
propuesta de ese encuentro a la
satisfacción de una discusión
vencedora, a tener siempre los
mejores argumentos frente a las
dudas de los demás. ¿De qué nos
sirve «ganar» en una disputa si se



pierde a la otra persona? En ese caso
estaríamos de hecho pasando de
largo frente al otro, como el levita y
el sacerdote de la parábola, que
pasaron al lado del que estaba herido
en el camino (cfr. Lc 10,31-32). Ser
buen samaritano supone en cambio
«sufrir el conflicto, resolverlo y
transformarlo en el eslabón de un
nuevo proceso»[12]. San Josemaría,
durante el último año de su vida,
solía repetir: «Dios ha derrochado
mucha paciencia conmigo»[13]. Y en
esa realidad encontraba la razón
para ser muy paciente con los demás.

En este sentido, es importante
también distinguir los contextos en
los que conversamos. Una cosa es
defender ciertos valores en un
proceso legislativo o intervenir en
debates sobre las políticas de un
gobierno, pero otra muy distinta es
querer compartir la alegría de la
propia fe con un amigo. Sin embargo,
las redes sociales han hecho que



muchas veces se confundan los
planos y el debate público termine
invadiendo el terreno íntimo, en
donde los desacuerdos deberían ser
superados por el cariño mutuo. «El
que recurre a la violencia para
defender sus ideas –decía el
fundador del Opus Dei– demuestra
con eso mismo que carece de razón».
Y concluía: «No discutáis»[14]. En
situaciones de polarización –que es la
enfermedad del sano y normal
pluralismo– a veces convendrá
abandonar el terreno que se ha
convertido en un campo de batalla
para, así, optar por fortalecer la
relación antes que minarla tal vez
para siempre. En un ambiente
polarizado en el que no hay contacto
abierto con quien piensa distinto,
cuando desaparece la conversación,
las legítimas diferencias pueden
deslizarse poco a poco hacia un
desprecio más o menos encubierto, o
hacia una manifiesta descalificación.



Todo ello es profundamente
contrario al espíritu cristiano.

En una de las primeras ocasiones en
la que Jesús anuncia que es el Mesías
esperado por tanto tiempo,
encuentra una dura oposición:
«Todos en la sinagoga se llenaron de
ira y se levantaron, lo echaron fuera
de la ciudad y lo llevaron hasta la
cima del monte sobre el que estaba
edificada su ciudad para
despeñarlo» (Lc 4,28-29). El clímax
del conflicto llega aquí muy
rápidamente, incluso con peligro de
muerte. Jesús se da cuenta de que, en
ese contexto, no tiene mucho margen
para sumar algo positivo. Así que,
sorprendentemente, decide
marcharse en silencio, pasando por
en medio de ellos. Muchas veces,
como Cristo, lo mejor será optar por
un silencio que dé paso a la obra del
Espíritu Santo: la fuerza de Dios no
es ruidosa, fructifica en silencio y a
su tiempo.



Llenar nuestra comunicación con
el Evangelio

No nos cansaremos de contemplar
las respuestas de Jesús a quienes le
abren el corazón, a quienes buscan
en él luz y sosiego. A la mujer
samaritana, por ejemplo, Jesús le
anuncia el agua viva que calmará su
sed más profunda (cfr. Jn 4,10). A
Nicodemo, por su parte, le hace ver
que para entrar al Reino de Dios
tiene que nacer de nuevo, esta vez
del Espíritu (cfr. Jn 3,5). Y a los
discípulos de Emaús les explica cómo
los profetas habían anunciado desde
antiguo todo lo que tenía que pasar
el Mesías (cfr. Lc 24,26-27). Es bueno
darse cuenta de que en ninguno de
estos casos se trata simplemente de
una exposición sobre la fe. En los
tres pasajes, junto a los aspectos
doctrinales que Jesús expone, hay
otras dimensiones de la verdad que
esas conversaciones manifiestan, que
quizás son menos perceptibles, pero



igualmente importantes: la verdad
sobre cuánto valora el Señor aquella
relación personal; sobre quién es
Jesucristo mismo y quiénes son
verdaderamente ellos. Es la verdad
del encuentro, la verdad como
inspiración de un vínculo que está
llamado a ser duradero.

Jesús no tiene prisa, no aleja a las
personas: las recibe a cualquier hora
y las acompaña en el camino. Jesús
comunica mucho más que lo que
dicen sus palabras: él hace, con su
sola presencia, que cada uno se
sienta hijo de Dios. Esta es la
principal verdad que las personas se
llevan tras un encuentro con él.
Nuestro desafío es llenar todos los
niveles de nuestro testimonio –el
contenido de la fe, la relación de
amistad y el despliegue mismo de
nuestra personalidad– con el espíritu
del Evangelio: «Lo que decimos y
cómo lo decimos, cada palabra y
cada gesto debería expresar la



compasión, la ternura y el perdón de
Dios para con todos»[15].

[1] Benedicto XVI, Deus caritas est, n.
1.

[2] San Josemaría, Cartas 37, n. 7.

[3] Benedicto XVI, Porta fidei, n. 2.

[4] Francisco, Mensaje para la 50
jornada mundial de las
comunicaciones sociales, 24-I-2016.

[5] Francisco,Evangelii gaudium, n. 39.

[6] La palabra griega kerygma
significa anuncio o proclamación. Se
la utiliza como resumen del anuncio
cristiano.

[7] Evangelii Gaudium, n. 36.

[8] San Juan Pablo II, Veritatis
Splendor, n. 7.

[9] Ibíd.



[10] Mons. Fernando Ocáriz, Homilía
en la Misa de acción de gracias por
su beatificación, 19-V-2019.

[11] Cfr. Santo Tomás de Aquino, Suma
de teología, III, c. 41, a. 4, r.

[12] Evangelii gaudium, n. 227.

[13] San Josemaría, Notas tomadas de
una reunión familiar, 10-VII-1974.

[14] San Josemaría, Notas tomadas de
una reunión familiar, 7-IV-1968.

[15] Francisco, Mensaje para la 50
jornada mundial de las
comunicaciones sociales, 24-I-2016.

Andrés Cárdenas Matute / Juan
Pablo Cannata

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-vida-de-

https://opusdei.org/es-es/article/la-vida-de-jesus-una-conversacion-siempre-abierta/
https://opusdei.org/es-es/article/la-vida-de-jesus-una-conversacion-siempre-abierta/


jesus-una-conversacion-siempre-
abierta/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-vida-de-jesus-una-conversacion-siempre-abierta/
https://opusdei.org/es-es/article/la-vida-de-jesus-una-conversacion-siempre-abierta/

	La vida de Jesús, una conversación siempre abierta

