
opusdei.org

La unidad de vida y
la misión de los
fieles laicos en la
Exhortación
Apostólica
Christifideles laici

Estudio de Raúl Lanzetti, de la
Facultad de Teología de la
Universidad Pontificia de la
Santa Cruz, publicado en
"Romana" nº 9 (1989).

27/05/2015



En la conclusión de la VII Asamblea
Ordinaria del Sínodo de Obispos se
daba casi por descontado que el
enfoque de la unidad de vida, como
testimonio esencial pedido al
cristiano por el mundo
contemporáneo, habría de encontrar
un puesto de relevancia en la
exhortación apostólica post-sinodal.
En efecto, en la 5ª proposición, los
Padres sinodales habían calificado
esta exigencia como de «grandísima
importancia»[1]; no sorprende, pues,
que el Santo Padre, acogiendo tales
indicaciones, haya querido hacer de
ella uno de los ejes portadores del
documento ya desde su apertura, allá
donde en la falta de la unidad de
vida se localiza una de las
dificultades más importantes de
superar, o sea una de las dos
principales "tentaciones" del camino
post-conciliar: «la tentación de
legitimar la indebida separación
entre fe y vida, entre la acogida del
evangelio y la acción concreta en las



más diversas realidades temporales y
terrenas»[2].

El fin del presente estudio es el de
ofrecer una visión de la articulación
teológica y pastoral de dicha
enseñanza. En el desarrollo del
trabajo quedarán patentes, además,
los puntos de coincidencia con la
doctrina que, ya desde 1928, enseñó
al respecto el Beato Josemaría
Escrivá de Balaguer[3]. Estamos, en
efecto, ante un rasgo esencial de la
vida espiritual de los fieles de la
Prelatura del Opus Dei, como se
refleja en el Codex Iuris
Particularis[4]. Es obvio que la 
Christifideles laici considera el
horizonte de la Iglesia entera, en la
actuación pluriforme de su misterio
de comunión, y que por tanto no se
pueda esperar una completa
superposición entre la doctrina del
documento postsinodal y la de Mons.
Escrivá. Sin embargo, existe un
núcleo de convicciones esenciales en



las que se verifica una estrecha
afinidad, la cual merece ser
explicitada.

A. La unidad de vida como
exigencia de la misión de los laicos

1. Los motivos de una elección

En la Christifideles laici, la unidad de
vida no aparece —como por otra
parte no sucede en ningún texto
magisterial[5]- como un tema
abstracto, ni como una meta ideal
para proponer a algunos aventajados
en la vida espiritual. Se trata, al
contrario, de una auténtica exigencia
de la misma vida cristiana y de la
misión de los laicos en el mundo
contemporáneo, ya que está en
relación con los grandes desafíos
propuestos a la Iglesia por la
situación actual de la familia
humana.

En efecto, la descripción trazada en
el n. 34 delinea una realidad del todo



grave. Por una parte, el «continuo
difundirse del indiferentismo, del
secularismo y del ateísmo»[6]. Desde
este punto de vista el elemento
característico nos lo da el hecho de
que «la fe cristiana —aunque
sobrevive en algunas
manifestaciones tradicionales y
ceremoniales—, tiende a ser
arrancada de cuajo de los momentos
más significativos de la existencia
humana, como son los momentos del
nacer, del sufrir y del morir»[7]. Si en
estos momentos fundamentales y
radicales de la vida humana no está
presente la luz de la fe, es explicable
«el afianzarse de interrogantes y de
grandes enigmas, que, al quedar sin
respuesta, exponen al hombre
contemporáneo a inconsolables
decepciones, o a la tentación de
suprimir la misma vida humana que
plantea esos problemas»[8]. Es la
situación del llamado primer mundo.



Por otro lado, existen regiones y
países en los que «se conservan hasta
hoy muy vivas las tradiciones de
piedad y de religiosidad popular
cristiana; pero este patrimonio moral
y espiritual corre hoy el riesgo de ser
desperdigado bajo el impacto de
múltiples procesos, entre los que
destacan la secularización y la
difusión de las sectas»[9].

Todo esto hace necesaria una nueva
evangelización, que pueda asegurar
«el crecimiento de una fe límpida y
profunda, capaz de hacer de estas
tradiciones una fuerza de auténtica
libertad»[10].

Ahora bien, el empeño apostólico de
los laicos en tales ámbitos se hace
particularmente urgente y decisivo:
«les corresponde testificar cómo la fe
cristiana —más o menos
conscientemente percibida e
invocada por todos— constituye la
única respuesta plenamente válida a



los problemas y expectativas que la
vida plantea a cada hombre y a cada
sociedad»[11].

Para encontrar acentos similares en
el Magisterio de la Iglesia, hace falta
remontarse a otros momentos
cruciales en la historia. Éstas que
hemos descrito son, en efecto,
circunstancias de crisis profunda, de
cuya resolución positiva dependerá
por mucho tiempo la vida de los
hombres. En efecto, los interrogantes
hoy abiertos hacen referencia al
significado del nacer, del sufrir y del
morir, o sea a las raíces mismas de
cualquier cultura y civilización.

Se puede decir, entonces, que el
horizonte apostólico de los laicos se
ha radicalizado. Y es precisamente al
proyectarse este salto de calidad en
la misión de los laicos donde emerge
la exigencia de la unidad de vida. En
efecto, el testimonio de dicha «única
respuesta plenamente válida» a los



interrogantes actuales será posible,
según Juan Pablo II, «si los fieles
laicos saben superar en ellos mismos
la fractura entre el evangelio y la
vida, recomponiendo en su vida
familiar cotidiana, en el trabajo y en
la sociedad esa unidad de vida que
en el evangelio encuentra
inspiración y fuerza para realizarse
en plenitud»[12].

En la lógica de lo que se ha puesto de
relieve esto quiere decir que, antes
aún que en los demás, el fiel laico
deberá pensar en sí mismo, en el
sentido de verificar hasta qué punto
las dimensiones más profundas de su
ser hombre encuentran en la fe su
pleno significado; y de examinar
hasta qué punto el propio
comportamiento diario sale adelante
con la luz y con la fuerza de tales
convicciones.

Como confirmación de todo esto, el
Santo Padre relaciona tales



exigencias con el "grito apasionado"
que se ha hecho casi emblemático de
su pontificado: «¡No tengáis miedo!
Abrid, es más, abrid de par en par las
puertas a Cristo»[13]. Es como decir:
ya que «los estados, los sistemas
económicos y los políticos, los vastos
campos de la cultura, de la
civilización, del desarrollo»[14], se
confían a la responsabilidad, aunque
no exclusiva, de los laicos, a ellos
compete el abrir "los confines" de
todas estas realidades a la potestad
salvadora de Cristo. Esta percepción
de los hechos nos trae a la cabeza el
paradójico dato puesto de relieve por
Juan XXIII en la Pacem in terris (11
de abril de 1963): «Es también un
hecho evidente que, en las naciones
de antigua tradición cristiana, las
instituciones civiles florecen hoy con
un indudable progreso científico y
poseen en abundancia los
instrumentos precisos para llevar a
cabo cualquier empresa; pero con
frecuencia se observa en ellas un



debilitamiento del estímulo y de la
inspiración cristiana. Hay quien
pregunta, con razón, cómo puede
haberse producido este hecho.
Porque a la institución de esas leyes
contribuyeron no poco, y siguen
contribuyendo aún, personas que
profesan la fe cristiana y que, al
menos en parte, ajustan realmente
su vida a las normas evangélicas. La
causa de este fenómeno creemos que
radica en la incoherencia entre su fe
y su conducta. Es, por consiguiente,
necesario que se restablezca en ellos
la unidad del pensamiento y la
voluntad, de tal forma que su acción
quede animada al mismo tiempo por
la luz de la fe y el impulso de la
caridad»[15].

2. Cristología y síntesis vital en el
Magisterio.

En esta línea es necesario dar
relevancia a un dato decisivo para
los desarrollos sucesivos. Se trata del 



núcleo cristológico de la unidad de
vida. En efecto, la «única respuesta
plenamente válida» a todos los
interrogantes planteados por la
existencia humana se encuentra en
Jesucristo: «Solamente en el misterio
del Verbo encarnado encuentra
verdadera luz el misterio del
hombre», dice la constitución
pastoral Gaudium et sepes (n. 22); y
Juan Pablo II recuerda esta
convicción de fe ya en la Encíclica 
Redemptor hominis (n. 8). La unidad
de vida del fiel laico, así pues, deberá
reflejar otra unidad que la precede y
la hace posible: «El Hijo de Dios con
su encarnación —citamos ahora la 
Gaudium et spes (n. 22)— se ha
unido, en cierto modo, con todo
hombre». Toda la naturaleza
humana ha sido entonces «ensalzada
a una dignidad sublime»[16].
Haciendo una lista de los aspectos
más significativos de tal unión, la
misma constitución pastoral enseña
que el Hijo de Dios «trabajó con



manos de hombre, pensó con
inteligencia de hombre, obró con
voluntad de hombre, amó con
corazón de hombre»[17]. Así pues,
contemplando en Jesús la naturaleza
humana, encontramos también el
pleno y definitivo significado de
nuestra existencia. Por tanto, el fiel
laico está llamado a ser consciente de
esta "sublime dignidad" y a reflejarla,
en la medida de lo posible, en la
propia vida. Por esto la Christifideles
laici concluye que, frente a los
desafíos del mundo contemporáneo,
«la síntesis vital entre el Evangelio y
los deberes cotidianos de la vida que
los fieles laicos sabrán plasmar, será
el más espléndido y convincente
testimonio de que, no el miedo, sino
la búsqueda y la adhesión a Cristo
son el factor determinante para que
el hombre viva y crezca, y para que
se constituyan nuevos modos de vida
más conformes a la dignidad
humana»[18].



En síntesis, sólo identificándose con
Jesús el fiel laico podrá estar a la
altura de esta radicalidad de misión
que el mundo contemporáneo
reclama.

3. La Encarnación como fundamento
de la unidad de vida, en Mons.
Escrivá.

En la predicación de Mons.
Josemaría Escrivá, la llamada del
cristiano a iluminar el mundo entero
aparece como un principio fundante.
En tal sentido, es significativo que ya
en el n. 1 de Camino (publicado en
1939), se diese relevancia a esta
exigencia: «Que tu vida no sea una
vida estéril —Sé útil. —Deja poso. —
Ilumina con la luminaria de tu fe y
de tu amor. Borra, con tu vida de
apóstol, la señal viscosa y sucia que
dejaron los sembradores impuros del
odio. —Y enciende todos los caminos
de la tierra con el fuego de Cristo que
llevas en el corazón»[19]. La



expresión «unidad de vida» se
encuentra ya en sus primeros
escritos. En efecto, ya en 1940
escribía: «Cumplir la voluntad de
Dios en el trabajo, contemplar a Dios
en el trabajo, trabajar por amor de
Dios y al prójimo, convertir el trabajo
en medio de apostolado, dar a lo
humano valor divino: esta es la 
unidad de vida sencilla y fuerte, que
hemos de tener y enseñar»[20]. Y he
aquí un texto de 1945: «No vivimos
una doble vida, sino una unidad de
vida sencilla y fuerte, en la que se
funden y compenetran todas
nuestras acciones»[21]. En 1954
escribía: «Es esa unidad de vida la
que nos lleva a que, siendo dos las
manos, se unan en la oración y en el
trabajo...: la acción es contemplación
y la contemplación es acción, en 
unidad de vida»[22].

Pero son numerosísimos los textos
que, de un modo u otro, hacen
referencia a la relación entre



Encarnación y unidad de vida[23].
Tomaremos sólo dos de ellos, que nos
parecen particularmente pertinentes
para nuestro fin. El primero dice así:
«En rigor, no se puede decir que haya
nobles realidades exclusivamente
profanas, una vez que el Verbo se ha
dignado asumir una naturaleza
humana íntegra y consagrar la tierra
con su presencia y con el trabajo de
sus manos. La gran misión que
recibimos, en el bautismo, es la
corredención»[24].

El pasaje siguiente vuelve sobre el
tema en un modo más amplio y
particularizado: «No hay nada que
pueda ser ajeno al afán de Cristo.
Hablando con profundidad teológica,
es decir, si no nos limitamos a una
clasificación funcional; hablando con
rigor, no se puede decir que haya
realidades —buenas, nobles, y aun
indiferentes— que sean
exclusivamente profanas, una vez
que el Verbo de Dios ha fijado su



morada entre los hijos de los
hombres, ha tenido hambre y sed, ha
trabajado con sus manos, ha
conocido la amistad y la obediencia,
ha experimentado el dolor y la
muerte. Porque en Cristo plugo al
Padre poner la plenitud de todo ser, y
reconciliar por El todas las cosas
consigo, restableciendo la paz entre el
cielo y la tierra, por medio de la
sangre que derramó en la cruz»[25].

Son textos que se remontan a los
años sesenta[26], pero su sintonía
con los del Magisterio posterior
resulta evidente. La conciencia
subyacente es que toda la existencia
del hombre se ilumina por el
misterio de la Encarnación, en el
sentido de que ninguna realidad
humana ha quedado fuera de su
alcance. Se deriva de aquí la
necesidad de que el cristiano se deje
iluminar por esta realidad y la
exprese en la vida diaria.



B. La formación de los fieles laicos
en la unidad de vida

1. La síntesis vital como fin de la
formación.

La unidad de vida, exigencia
fundamental de la misión de los
laicos, tiene un lugar prioritario en
su formación: «En el descubrir y
vivir la propia vocación y misión, los
fieles laicos han de ser formados
para vivir aquella unidad con la que
está marcado su mismo ser de
miembros de la Iglesia y de
ciudadanos de la sociedad
humana»[27].

Después de esta afirmación de
principio, la Christifideles laici
explicita las consecuencias que se
derivan de él: «En su existencia no
puede haber dos vidas paralelas: por
una parte, la denominada vida
"espiritual", con sus valores y
exigencias; y por otra, la denominada
vida "secular", es decir, la vida de



familia, de trabajo, de las relaciones
sociales, del compromiso político y
de la cultura. El sarmiento arraigado
en la vid que es Cristo, da fruto en
cada sector de su actividad y de su
existencia. En efecto, todos los
distintos campos de la vida laical
entran en el designio de Dios, que los
quiere como el "lugar histórico" del
revelarse y realizarse de la caridad
de Jesucristo para gloria del Padre y
servicio a los hermanos. Toda
actividad, toda situación, todo
esfuerzo concreto —como por
ejemplo, la competencia profesional
y la solidaridad en el trabajo, el amor
y la entrega a la familia y a la
educación de los hijos, el servicio
social y político, la propuesta de la
verdad en el ámbito de la cultura—
son 'ocasiones providenciales para
un "continuo ejercicio de la fe, de la
esperanza y de la
caridad'(Apostolicam actuositatem,
4)»[28].



Con un énfasis similar y un lenguaje
bastante parecido se expresa el Beato
Josemaría Escrivá en la homilía 
Amar al mundo apasionadamente,
pronunciada en el campus de la
Universidad de Navarra el 8 de
octubre de 1967, casi un riepilogo del
ministerio pastoral que había
desarrollado desde los primeros
momentos de la fundación del Opus
Dei: «Yo solía decir a aquellos
universitarios y a aquellos obreros
que venían junto a mí por los años
treinta, que tenían que saber 
materializar la vida espiritual.
Quería apartarlos así de la tentación,
tan frecuente entonces y ahora, de
llevar como una doble vida: la vida
interior, la vida de relación con Dios,
de una parte; y de otra, distinta y
separada, la vida familiar,
profesional y social, plena de
pequeñas realidades terrenas.

¡Que no, hijos míos! Que no puede
haber una doble vida, que no



podemos ser como esquizofrénicos,
si queremos ser cristianos: que hay
una única vida, hecha de carne y
espíritu, y ésa es la que tiene que ser
—en el alma y en el cuerpo— santa y
llena de Dios: a ese Dios invisible, lo
encontramos en las cosas más
visibles y materiales»[29].

2. Dimensión personal de la unidad de
vida.

Entre los muchos aspectos que se
podrían subrayar en los textos
citados, destaca de un modo
particular el carácter estrictamente
personal de la unidad de vida, en el
sentido de que tal realidad tiene
como sujeto exclusivo a la persona. Y
aquí se imponen dos reflexiones, que
se implican mutuamente.

Por una parte, en negativo, se debe
excluir la comunidad —ya sea
eclesial o civil— como sujeto de la
unidad de vida. La Iglesia y la 
comunidad política —en cuanto



realidades colectivas— están en
función de la persona. La
constitución pastoral Gaudium et
spes (n. 76) dice que «son
independientes y autónomas, cada
una en su propio terreno. Ambas, sin
embargo, aunque por diverso título,
están al servicio de la vocación
personal y social del hombre». Así
pues, la unidad de vida sería
fatalmente malentendida si se le
pusiese a la comunidad como sujeto:
se iría hacia una teocracia o hacia la
restauración del regalismo, de tal
modo que se conceda a la estructura
eclesiástica o a la civil el primado
sobre el cuerpo social. La
improponibilidad de tales hipótesis
salta a la vista.

En positivo, sin embargo, se debe
evidenciar el carácter de totalidad
que asume la unidad de vida. En
efecto, en la posición de la persona
como sujeto de aquella son asumidos
todos los aspectos de la existencia



humana: de un modo emblemático,
el ser miembro de la Iglesia y 
ciudadano de la sociedad humana,
como diría la Christifideles laici; o el 
alma y el cuerpo, la carne y el 
espíritu, según la terminología
empleada por Mons. Escrivá. Así
pues, la unidad de vida se constituye
en cada cristiano como un encuentro
entre dos totalidades: la del entero
existir humano —«todo sector de la
actividad y de la existencia»[30]- y la
del misterio de Cristo, como plenitud
de la revelación y de la realización
histórica del designio de Dios[31]. Y
dicho encuentro es, precisamente, el 
arraigamiento del "sarmiento" —el
fiel laico— en la "vid", que es Cristo:
verdadero leit-motiv de toda la
exhortación apostólica, junto al de la
centralidad de la persona[32].

De dichas premisas Mons. Escrivá
obtenía con ejemplar coherencia
todas las consecuencias. En efecto,
considerar a la persona como "lugar"



de la unidad de vida comporta la
exigencia de respetar la libertad
personal, por lo que respecta tanto a
las legítimas opciones temporales
como sobre todo a la apertura total
del cristiano en su enfrentarse a
Cristo. Entre sus varias expresiones
al respecto, es necesario subrayar la
siguiente: «Si interesa mi testimonio
personal, puedo decir que he
concebido siempre mi labor de
sacerdote y de pastor de almas como
una tarea encaminada a situar a
cada uno frente a las exigencias
completas de su vida, ayudándole a
descubrir lo que Dios, en concreto, le
pide, sin poner limitación alguna a
esa independencia santa y a esa
bendita responsabilidad individual,
que son características de una
conciencia cristiana»[33].

3. Los diferentes aspectos de la
formación de los fieles laicos.



Desde esta perspectiva, la formación
en la unidad de vida tiene como
finalidad el alcanzar la maduración
personal de la síntesis vital y de la 
integralidad en la formación: «Dentro
de esta síntesis de vida se sitúan los
múltiples y coordinados aspectos de
la formación integral de los fieles
laicos»[34].

Del aspecto espiritual de la
formación se hablará más adelante.
Por lo que respecta a la formación 
doctrinal, la Christifideles laici indica
la necesidad de una profundización.
Más allá de aquel carácter de
globalidad y plenitud que deben
caracterizar a la catequesis como tal,
los fieles laicos deberán recibir una
formación doctrinal específica que
les haga capaces de cristianizar la
cultura, dando una «respuesta a los
eternos interrogantes que agitan al
hombre y a la sociedad de hoy»[35].
La conexión establecida entre la
formación de los laicos y la



necesidad de ofrecer una respuesta a
los desafíos planteados a la Iglesia
por la cultura contemporánea
subraya que el fiel laico no está tan
sólo llamado a vivir esta unidad, sino
también a expresarla con palabras y
con hechos, en el empeño por dar
razón de la esperanza que está en él
y en abrir a los demás el sendero de
su encuentro personal con Cristo.

Sigue la llamada a la formación en la 
doctrina social de la Iglesia, que
retoma la proposición 22 del
Sínodo[36]. Es bastante indicativo
que la Christifideles laici haya
querido retomar el grande y
sugestivo tema del crecimiento en los
valores humanos, citando en la carta
un texto conciliar: «Finalmente, en el
contexto de la formación integral y
unitaria de los fieles laicos es
particularmente significativo, por su
acción misionera y apostólica, el
crecimiento personal en los valores
humanos. Precisamente en este



sentido el Concilio ha escrito: «(Los
laicos) tengan también muy en
cuenta la competencia profesional, el
sentido de la familia y el sentido
cívico, y aquellas virtudes relativas a
las relaciones sociales, es decir, la
probidad, el espíritu de justicia, la
sinceridad, la cortesía, la fortaleza de
ánimo, sin las cuales ni siquiera
puede haber verdadera vida
cristiana» (Apostolicam actuositatem,
4)»[37].

También este aspecto aparece muy
presente en la predicación y en los
escritos del Beato Josemaría Escrivá,
que situaba a Cristo, perfectus homo,
como fundamento y modelo de la
plenitud humana para el cristiano.
Destaca en este sentido una homilía
del 6 de septiembre de 1941,
dedicada a las virtudes humanas. He
aquí dos pasajes decisivos: «Cierta
mentalidad laicista y otras maneras
de pensar que podríamos llamar 
pietistas, coinciden en no considerar



al cristiano como hombre entero y
pleno. Para los primeros, las
exigencias del Evangelio sofocarían
las cualidades humanas; para los
otros, la naturaleza caída pondría en
peligro la pureza de la fe. El
resultado es el mismo: desconocer la
hondura de la Encarnación de Cristo,
ignorar que el Verbo se hizo carne,
hombre, y habitó en medio de
nosotros (Jn 1, 14)»[38]. «Si
aceptamos nuestra responsabilidad
de hijos suyos, Dios nos quiere muy
humanos. Que la cabeza toque el
cielo, pero que las plantas pisen bien
seguras en la tierra. El precio de vivir
en cristiano no es dejar de ser
hombres o abdicar del esfuerzo por
adquirir esas virtudes que algunos
tienen, aun sin conocer a Cristo. El
precio de cada cristiano es la Sangre
redentora de Nuestro Señor, que nos
quiere —insisto— muy humanos y
muy divinos, con el empeño diario de
imitarle a El, que es perfectus Deus,
perfectus homo»[39],



Leamos, finalmente, el párrafo
conclusivo del número 60 de la 
Christifideles laici, que nos pone ante
el aspecto central y sintético de la
formación en la unidad de vida, esto
es, el espiritual, del que trataremos
ahora: «Los fieles laicos, al madurar
la síntesis orgánica de su vida —que
es a la vez expresión de la unidad de
su ser y condición para el eficaz
cumplimiento de su misión—, serán
interiormente guiados y sostenidos
por el Espíritu Santo, como Espíritu
de unidad y de plenitud de vida»[40].

C. La caridad, principio dinámico
de la unidad de vida

1. El "puesto privilegiado" de la
formación espiritual

La enseñanza de la Christifideles laici
sobre la formación espiritual es
concisa en la expresión, pero cargada
de singular densidad en el contenido:
«Sin duda la formación espiritual ha
de ocupar un puesto privilegiado en



la vida de cada uno, llamado como
está a crecer ininterrumpidamente
en la intimidad con Jesús, en la
conformidad con la voluntad del
Padre, en la entrega a los hermanos
en la caridad y en la justicia. Escribe
el Concilio: «Esta vida de íntima
unión con Cristo se alimenta en la
Iglesia con las ayudas espirituales
que son comunes a todos los fieles,
sobre todo con la participación activa
en la sagrada liturgia; y los laicos
deben usar estas ayudas de manera
que, mientras cumplen con rectitud
los mismos deberes del mundo en su
ordinaria condición de vida, no
separen de la propia vida la unión
con Cristo, sino que crezcan en ella
desempeñando su propia actividad
de acuerdo con el querer
divino» (Apostolicam actuositatem,
4)»[41].

La unidad de vida aparece aquí como
noción y realidad global, que supera
la dicotomía entre interioridad y



actividad, entre vida espiritual y
apostolado. El fundamento, como ya
hemos visto, es el misterio de la
Encarnación. En este cuadro, al
hablar de la vida espiritual, la 
Christifideles laici no se pone como
ante una alternativa en la que es
necesario realizar una elección, sino
que expresa un orden en el camino
hacia la actuación de tal síntesis de
vida. Este dato parece decisivo,
porque hace comprender que el
"puesto privilegiado" de la formación
espiritual adquiere significado
dentro de una visión genética de la
unidad de vida; lo que quiere decir
que dicha formación es, en cierto
sentido, la base sobre la que se
apoyan los otros aspectos de la
formación y es, al mismo tiempo, la 
estructura que soporta la totalidad de
la formación de los fieles laicos.

Con esta observación se quiere dar
relieve también a la especificidad de
la formación espiritual de los laicos,



en el sentido de que ella debe
mantenerse necesariamente abierta,
desde dentro de sí misma, hacia los
demás aspectos de la formación, y no
cerrarse ni absolutizarse en los
propios contenidos. Por ejemplo, si
los valores humanos adquiriesen
significado tan sólo en cuanto
factores simplemente atrayentes en
la relación con los demás, como
simple anzuelo de apostolado, y al
mismo tiempo toda la sustancia de la
vida espiritual fuese colocada en el
alma espiritual, entonces estaría
claro que no nos encontramos ante
una propuesta de unidad de vida,
sino tan sólo ante una yuxtaposición
accidental —instrumental— del
hombre y del cristiano. Así pues, la
formación espiritual indispensable
para los fieles laicos no puede buscar
cualquier fuente de inspiración,
prescindiendo de la propia relación
orgánica con los otros ambientes de
la formación integral (doctrinal,
social, valores humanos); sino que



deberá tener en cuenta esta esencial
exigencia de comunión con la
totalidad del existir.

Es en este sentido en el que quiere
expresarse la Christifideles laici, aun
en su concisión, indicando los trazos
fundamentales de una espiritualidad
que dé vida a una síntesis capaz de
superar toda posible fractura en la
existencia diaria de los fieles laicos.
La llave maestra es la unión con
Cristo, como se expresa el decreto 
Apostolicam actuositatem, o la 
intimidad con Cristo, como dice la 
Christifideles laici. En qué pueda
consistir tal unión se especifica por
la indicación de que la actividad
humana se desarrolla «según el
querer divino»[42]. Para profundizar
debidamente en este punto
retomaremos un pasaje del número
precedente de la Christifideles laici.

2. Unión con Cristo y unidad de vida
en los fieles laicos.



«El sarmiento arraigado en la vid que
es Cristo, da fruto en cada sector de
su actividad y de su existencia. En
efecto, todos los distintos campos de
la vida laical entran en el designio de
Dios, que los quiere como el "lugar
histórico" del revelarse y realizarse
de la caridad de Jesucristo para
gloria del Padre y servicio a los
hermanos»[43].

En la interpretación de este texto
hace falta recordar sobre todo que la
unidad de vida en el cristiano deriva
de la unión con Cristo. En efecto, el 
enraizamiento en la Vid —que es
Jesús— es lo que da "fruto" en cada
ámbito de la vida de los fieles laicos.
Ahora bien, en el cuadro de la
formación espiritual va incluido el 
principio en torno al cual dicha unión
con Cristo se puede desarrollar hasta
alcanzar la unidad de vida. La
respuesta de la Christifideles laici a
dicha pregunta sería esta: sólo en la
gradual y constante identificación



con el amor de Jesús al Padre y a su
diseño salvífico, el fiel laico llevará a
cumplimiento la unidad de la propia
existencia. En efecto, lo que se debe
manifestar y realizar en la vida
diaria no es el amor del cristiano en
cuanto hombre, sino la «caridad de
Jesucristo por la gloria del Padre y en
servicio de los hermanos». Así pues,
dicha síntesis vital no se da sobre la
base, por decirlo así, de una
"composición" entre las exigencias
del propio yo y las de Jesús, sino más
bien a fuerza de negarse a sí mismo
para reencontrar en Cristo toda la
propia existencia. Dicha afirmación
merece ser profundizada en sus
fundamentos.

A este respecto se recuerda, sobre
todo, la plena participación del Hijo
de Dios en la naturaleza y en la
historia humana. En este sentido, es
significativo el texto de la Gaudium et
spes que retoma la Christifideles laici
(n. 15) al plantear la índole secular



de los fieles laicos: «El mismo Verbo
encarnado quiso participar de la
convivencia humana (...). Santificó
los vínculos humanos, en primer
lugar los familiares, donde tienen su
origen las relaciones sociales,
sometiéndose voluntariamente a la
leyes de su patria. Quiso llevar la
vida de un trabajador de su tiempo y
de su región»[44]. Así pues, el punto
de partida está constituido por la
unión de Dios con todo el hombre y
toda su existencia. Nada de lo que es
bueno en el hombre ha quedado
como extraño a dicha unión, ya que
«naciendo de María Virgen, Él se ha
hecho verdaderamente uno de
nosotros, similar a nosotros en todo
menos en el pecado»[45]. Todo el
horizonte de la vida humana ha sido
asumido por el Verbo de Dios.

Pero lo que es más característico de
Jesús no es tanto esta asunción de la
"materia", por llamarla así, de
nuestra existencia, como el "espíritu"



con que la asumió. El Verbo de Dios
ha querido hacerse hombre para
participar en nuestra historia y para
redimirnos desde dentro de ella. Él
quiso entrar en el corazón del drama
de nuestro vivir sobre la tierra —de
nuestra relación vital con Dios rota
por el pecado— con el fin de
establecer la paz, la comunión con
Dios Padre, e instaurar la unión
fraterna entre los hombres
pecadores[46]. Y dicha obra
redentora ha sido un acto de 
obediencia a la voluntad —al designio
misericordioso— de Dios, sostenido
por el mismo amor del Hijo hacia el
Padre (cfr. Mt 26, 39.42; Mc 14, 36; Lc
22, 42: Hebr 5, 7s). Ciertamente, la
redención alcanza su propio culmen
en el misterio pascual; pero la Cruz y
la Resurrección no son momentos
aislados en la vida de Jesús. El amor
obediente del Hijo al Padre ilumina
ya la misma Encarnación y toda la
vida de Cristo aparece marcada por
este continuo ocuparse de las "cosas



del Padre" (cfr. Lc 2, 49). El Hijo ha
sido "mandado por el Padre", y dicha
misión está en el mismo centro del
ser teándrico de Jesús y de toda su
obra salvífica[47],

Pues bien, la identificación con el
amor obediente de Jesucristo deberá
llevar al fiel laico a asumir toda su
existencia en la perspectiva de la
redención, ya que —como dice la
misma Christifideles laici (59b)—
«todos los distintos campos de la vida
laical entran en el designio de Dios,
que los quiere como el "lugar
histórico" del revelarse y realizarse
de la caridad de Jesucristo para
gloria del Padre y servicio a los
hermanos». Así pues, la edificación
de la unidad de vida es un proceso en
el cual el fiel laico se aleja de sí
mismo y se identifica con Cristo en
su amor obediente al Padre,
"recuperando" la propia existencia
en el mundo en una perspectiva
nueva. A este respecto, Mons. Escrivá



ha escrito: «Obedecer a la voluntad
de Dios es siempre, por tanto, salir de
nuestro egoísmo; pero no tiene por
qué reducirse principalmente a
alejarse de las circunstancias
ordinarias de la vida de los hombres,
iguales a nosotros por su estado, por
su profesión, por su situación en la
sociedad»[48].

En síntesis, a través de los fieles
laicos el amor redentor de Jesús
actúa capilarmente en todos los
espacios de la vida de los hombres:
toda la creación, de este modo, es
renovada.

3. Plenitud de la caridad y plenitud
humana.

Todo esto habría que relacionarlo
con el número 17 de la Chritifideles
laici, titulado Santificarse en el
mundo. En efecto, la búsqueda asidua
de la identificación con el amor de
Jesús no es otra cosa que la búsqueda
de la santidad, de la plenitud de la



caridad cristiana[49]. Desde este
punto de vista se puede decir que la
unidad de vida de los fieles laicos ha
de ser buscada en el esfuerzo por
vivir el cristianismo seriamente; de
otro modo se quedará en una
aspiración insatisfecha.

Por otra parte, si recordamos que la
unidad de vita se pone como
condición de la misión en el mundo
contemporáneo, o sea como el
camino que hace posible a los demás
hombres recuperar el sentido y la
dignidad de la existencia[50],
entonces la búsqueda de la santidad
no parecerá una especie de lujo
refinado, sino una urgencia vital
para el crecimiento de la Iglesia de
nuestro tiempo.

Esta conciencia palpitaba con fuerza
en la caridad pastoral de Mons.
Escrivá y en su vigoroso anuncio de
la doctrina sobre la santidad en
medio del mundo: «Quizá alguno de



vosotros piense que me estoy
refiriendo exclusivamente a un
sector de personas selectas. No os
engañéis tan fácilmente, movidos por
la cobardía o por la comodidad.
Sentid, en cambio, la urgencia divina
de ser cada uno otro Cristo, ipse
Christus, el mismo Cristo; en pocas
palabras, la urgencia de que nuestra
conducta discurra coherente con las
normas de la fe, pues no es la nuestra
—ésa que hemos de pretender— una
santidad de segunda categoría, que
no existe. Y el principal requisito que
se nos pide —bien conforme a
nuestra naturaleza—, consiste en
amar: la caridad es el vínculo de la
perfección (Col 3, 14); caridad, que
debemos practicar de acuerdo con
los mandatos explícitos que el mismo
Señor establece: amarás al Señor
Dios tuyo con todo tu corazón, con
toda tu alma y con toda tu mente (Mt
22, 37), sin reservarnos nada. En esto
consiste la santidad»[51].



Hace falta, pues, rechazar una
tentación: la de imaginar esta
plenitud cristiana, que lleva consigo
la plenitud humana, como algo que
necesariamente se impone con
sonoridad a nivel de opinión pública.
Sin excluir que en algún caso pueda
suceder así, esto no sucederá en la
inmensa mayoría de los fieles laicos,
sin que esto signifique una
disminución de la eficacia de su
testimonio en la historia. Juan Pablo
II escribe al respecto: «Ante la
mirada iluminada por la fe se
descubre un grandioso panorama: el
de tantos y tantos fieles laicos —a
menudo inadvertidos o incluso
incomprendidos; desconocidos por
los grandes de la tierra, pero mirados
con amor por el Padre—, hombres y
mujeres que, precisamente en la vida
y actividades de cada jornada, son
los obreros incansables que trabajan
en la viña del Señor; son los
humildes y grandes artífices —por la
potencia de la gracia de Dios,



ciertamente— del crecimiento del
Reino de Dios en la historia»[52].

De este carácter paradójico de la
santidad y de la unidad de vida fue
heraldo tenaz el Beato Josemaría
Escrivá. La percepción inicial, como
siempre, es cristológica: la vida
escondida de Jesús rebosa una fuerza
ejemplar: «Años de sombra, pero
para nosotros claros como la luz del
sol. Mejor, resplandor que ilumina
nuestros días y les da una auténtica
proyección, porque somos cristianos
corrientes, que llevamos una vida
ordinaria, igual a la de tantos
millones de personas en los más
diversos lugares del mundo. Así vivió
Jesús durante seis lustros: era fabri
filius (Mt 13, 55), el hijo del
carpintero. Después vendrán los tres
años de vida pública, con el clamor
de las muchedumbres. La gente se
sorprende: ¿quién es éste?, ¿dónde
ha aprendido tantas cosas? Porque
había sido la suya, la vida común del



pueblo de su tierra. Era el faber, filius
Mariæ (Mc 6, 3), el carpintero, hijo de
María. Y era Dios, y estaba
realizando la redención del género
humano, y estaba atrayendo a sí
todas las cosas (Jn 12, 32)»[53].

De dicha simplicidad de una
existencia plenamente santificada en
el mundo Nuestra Señora es el
modelo emblemático: «A aquella
mujer del pueblo, que un día
prorrumpió en alabanzas a Jesús
exclamando: bienaventurado el
vientre que te llevó y los pechos que te
alimentaron, el Señor responde: 
bienaventurados más bien los que
escuchan la palabra de Dios y la
ponen en práctica (Lc 11, 27-28). Era
el elogio de su Madre, de su fiat (Lc 1,
38), del hágase sincero, entregado,
cumplido hasta las últimas
consecuencias, que no se manifestó
en acciones aparatosas, sino en el
sacrificio escondido y silencioso de
cada jornada.



»Al meditar estas verdades,
entendemos un poco más la lógica de
Dios; nos damos cuenta de que el
valor sobrenatural de nuestra vida
no depende de que sean realidad las
grandes hazañas que a veces
forjamos con la imaginación, sino de
la aceptación fiel de la voluntad
divina, de la disposición generosa en
el menudo sacrificio diario»[54].

En este marco el trabajo humano
asume el significado más profundo:
eje de la existencia humana sobre la
tierra, constituye también el núcleo
de la vida espiritual, el "lugar" de la
identificación con aquella vida de
trabajo que llevó Jesús en el amor
obediente a la voluntad del Padre, en
espíritu de oración: «Al haber sido
asumido por Cristo, el trabajo se nos
presenta como realidad redimida y
redentora: no sólo es el ámbito en el
que el hombre vive, sino medio y
camino de santidad, realidad
santificable y santificadora. Conviene



no olvidar, por tanto, que esta
dignidad del trabajo está fundada en
el Amor. El gran privilegio del
hombre es poder amar,
trascendiendo así lo efímero y lo
transitorio. Puede amar a las otras
criaturas, decir un tú y un yo llenos
de sentido. Y puede amar a Dios, que
nos abre las puertas del cielo, que
nos constituye miembros de su
familia, que nos autoriza a hablarle
también de tú a Tú, cara a cara. Por
eso el hombre no debe limitarse a
hacer cosas, a construir objetos. El
trabajo nace del amor, manifiesta el
amor, se ordena al amor.
Reconocemos a Dios no sólo en el
espectáculo de la naturaleza, sino
también en la experiencia de nuestra
propia labor, de nuestro esfuerzo. El
trabajo es así oración, acción de
gracias, porque nos sabemos
colocados por Dios en la tierra,
amados por Él, herederos de sus
promesas»[55].



Así pues, el trabajo no es
simplemente "actividad"; sería
reductivo ponerlo en relación tan
sólo con el sujeto que lo lleva a cabo,
sin considerar que todo trabajo en el
mundo forma parte además —para
lo bueno y para lo malo— de un
conjunto de relaciones más vasto,
algunas veces de auténticas
iniciativas colectivas de amplio
alcance. Es esto siempre
participación responsable en el
esfuerzo de la humanidad. Y el
cristiano está llamado a llevarlo a
cabo orientándolo al reino de Dios y
haciendo partícipes de esta misma
tensión a todos los demás hombres,
comenzando por los propios colegas.
También a este respecto la
sensibilidad de Mons. Escrivá se
revela agudísima, al poner en
evidencia el papel del trabajo en la
corredención: «Puesto que hemos de
comportarnos siempre como
enviados de Dios, debemos tener
muy presente que no le servimos con



lealtad cuando abandonamos
nuestra tarea; cuando no
compartimos con los demás el
empeño y la abnegación en el
cumplimiento de los compromisos
profesionales; cuando nos puedan
señalar como vagos, informales,
frívolos, desordenados, perezosos,
inútiles... Porque quien descuida esas
obligaciones, en apariencia menos
importantes, difícilmente vencerá en
las otras de la vida interior, que
ciertamente son más costosas. Quien
es fiel en lo poco, también lo es en lo
mucho, y quien es injusto en lo poco,
también lo es en lo mucho (Lc 16, 10).
No estoy hablando de ideales
imaginarios. Me atengo a una
realidad muy concreta, de
importancia capital, capaz de
cambiar el ambiente más pagano y
más hostil a las exigencias divinas,
como sucedió en aquella primera
época de la era de nuestra
salvación»[56].



Este texto nos remite a las
consideraciones iniciales. El mundo
contemporáneo plantea desafíos
radicales a la misión de la Iglesia. La
reflexión sinodal ha identificado esta
urgencia de síntesis vital con la
misión de los fieles laicos, llamados a
iluminar a todos los hombres con el
amor de Cristo, que sostiene la
existencia diaria del cristiano en
medio del mundo.

Raúl Lanzetti

Universidad Pontificia de la Santa
Cruz

[1] El texto completo, transcrito de la
misma Ex. Ap. Christifideles laici
(17a) decía así: «La unidad de vida de
los fieles laicos tiene una gran
importancia. Ellos, en efecto, deben
santificarse en la vida profesional y
social ordinaria. Por tanto, para que
puedan responder a su vocación, los
fieles laicos deben considerar las
actividades de la vida cotidiana como



ocasión de unión con Dios y de
cumplimiento de su voluntad, así
como también de servicio a los
demás hombres, llevándoles a la
comunión con Dios en Cristo».

[2] Ex. Ap. Christifideles laici, 2i.

[3] Entre los muchos títulos de la
bibliografía sobre el tema, se pueden
citar esencialmente: ILLANES, J.L., 
Mundo y santidad, Madrid 1984, pp.
80-90, 222-225; CASCIARO, J.M., La
santificación del cristiano en medio
del mundo: AA.VV., "Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer y el Opus Dei",
Pamplona 1985, pp. 161-168; CELAYA,
I. DE, Unidad de vida y plenitud
cristiana, ibid., pp. 321-340; Vocación
cristiana y unidad de vida, in AA.VV., 
La misión del laico en la Iglesia y en el
mundo, Pamplona 1987, pp. 951-965;
RODRÍGUEZ, P., Vocación Trabajo
Contemplación, Pamplona 1986, pp.
118-122, 212-218; HERRANZ, J., 
L'unità di vita del laico: "Studi



Cattolici" 312 (febbraio 1987), pp.
103-108; TORELLÓ, G.B., La santità
dei laici: AA.VV., "Chi sono i laici. Una
teologia della secolarità", Milano
1987, pp. 81-109.

[4] «Spiritus Operis Dei aspectus
duplex, asceticus et apostolicus, ita
sibi adaequate respondet, ac cum
charactere saeculari Operis Dei
intrinsice et harmonice fusus ac
compenetratus est, ut solidam ac
simplicem vitæ —asceticæ,
apostolicæ, socialis et professionalis
— unitatem necessario secum ferre
ac inducere semper debeat» (Tit. III,
cap.I., n. 79 §1: DE FUENMAYOR, A.—
GÓMEZ-IGLESIAS, V.—ILLANES, J.L., 
El itinerario jurídico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma,
Pamplona 1989, p. 639. La cursiva es
nuestra).

[5] La exigencia de la unidad de vida
ha sido subrayada muchas veces por
el Magisterio, que la ha desarrollado



gradualmente y en diversos
contextos. Los lugares
fundamentales al respecto me
parecen ser los siguientes: JUAN
XXIII, Enc. Pacem in terris (11-
IV-1963): AAS 55 (1963) 297; CONC.
VATICANO II, Const. past. Gaudium et
spes (7-XII-1965), n. 43: EV 1 (1985) n.
1454; PABLO VI, Ex. Ap. Evangelii
nuntiandi (8-XII-1975), n. 20: AAS 68
(1976) 19. Ha sido ésta también
solicitada para los presbíteros (cfr. 
Presbyterorum Ordinis, 14) y los
religiosos (cfr. Decr. Perfectæ
caritatis, 18).

[6] Ex. Ap. Christifideles laici, 34a.

[7] Ibid. [8] Ibid. [9] Ex. Ap. 
Christifideles laici, 34b.

[10] Ibid. [11] Ex. Ap. Christifideles
laici, 34d.

[12] Ibid. [13] JUAN PABLO II, Homilía
al comienzo del ministerio de



Supremo Pastor de la Iglesia (22 de
octubre de 1978): AAS 70 (1978) 947.

[14] Ibid. [15] AAS 55 (1963) 297.
Versión castellana de El Magisterio
pontificio contemporáneo, II, BAC,
Madrid 1992.

[16] CONC. VATICANO II, Const. past. 
Gaudium et spes, 22.

[17] Ibid. [18] Ex. Ap. Christifideles
laici, 34g.

[19] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Camino, n.
1.

[20] Cit. por RODRíGUEZ, P., o.c., p.
212.

[21] Ibid. [22] Ibid. p. 213. La cursiva
es nuestra.

[23] Ver la bibliografía señalada en la
nota 3.

[24] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Es Cristo
que pasa, n. 120.



[25] Ibid., n. 112.

[26] El primero de los últimos dos
textos citados ha sido sacado de la
homilía pronunciada el día de la
Ascensión de 1966 (19 de mayo); el
segundo pertenece a la homilía de la
Pascua de 1967 (26 de marzo). Cfr. 
ibid., nn. 117 y 102 (a pie de página).

[27] Ex. Ap. Christifideles laici, 59a.

[28] Ibid., 59b.

[29] Conversaciones con Mons.
Escrivá de Balaguer, n. 114.

[30] Ex. Ap. Christifideles laici, 59b.

[31] Cfr. ibid. [32] Ver, de modo
particular, la insistencia del n. 58
sobre este tema.

[33] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Es Cristo
que pasa, n. 99.

[34] Ex. Ap. Christifideles laici, 60a.



[35] Ibid., 60c.

[36] «Para que los laicos puedan
realizar activamente este noble
propósito en la política (es decir, el
propósito de hacer reconocer y
estimar los valores humanos y
cristianos), no bastan las
exhortaciones, sino que es necesario
ofrecerles la debida formación de la
conciencia social, especialmente en
la doctrina social de la Iglesia, la cual
contiene principios de reflexión,
criterios de juicio y directrices
prácticas (cfr. Congregación para la
doctrina de la Fe, Instr. sobre la
libertad cristiana y la liberación, 72).
Tal doctrina ya debe estar presente
en la instrucción catequética general,
en las reuniones especializadas y en
las escuelas universidades. Esta
doctrina social de la Iglesia es, sin
embargo, dinámica, es decir
adaptada a las circunstancias de los
tiempos y lugares. Es un derecho y
deber de los pastores proponer los



principios morales también sobre el
orden social, y deber de todos los
cristianos dedicarse a la defensa de
los derechos humanos; sin embargo,
la participación activa en los partidos
políticos está reservada a los
laicos» (Ex. Ap. Christifideles laici,
60d).

[37] Ex. Ap. Christifideles laici, 60e

[38] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Amigos de
Dios, n. 74.

[39] Ibid., n. 75.

[40] Ex. Ap. Christifideles laici, 60f.

[41] Ibid., 60b.

[42] CONC. VATICANO II, Decr. 
Apostolicam actuositatem, 4.

[43] Ex. Ap. Christifideles laici, 59b.

[44] CONC. VATICANO II, Const. past. 
Gaudium et spes, 32.



[45] Ibid., 22.

[46] Cfr. CONC. VATICANO II, Decr. 
Ad gentes, 3.

[47] Dicha verdad permea toda la
predicación de Mons. Escrivá: «Este
fuego, el deseo ardiente de cumplir el
decreto salvífico del padre, informa
toda la vida de Cristo, ya desde su
nacimiento en Belén» (Es Cristo que
pasa, ed. cit., n. 95). Sobre ella se
apoya su propuesta de santidad en
medio del mundo: «Desde 1928
comprendí con claridad que Dios
desea que los cristianos tomen
ejemplo de toda la vida del Señor.
Entendí especialmente su vida
escondida, su vida de trabajo
corriente en medio de los hombres:
el Señor quiere que muchas almas
encuentren su camino en los años de
vida callada y sin brillo» (ibid., 20).

[48] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Es Cristo
que pasa, n. 20.



[49] Es significativo en este sentido el
fragmento inicial: «La vocación de
los fieles laicos a la santidad implica
que la vida según el Espíritu se
exprese particularmente en su 
inserción en las realidades temporales
y en su participación en las
actividades terrenas. De nuevo el
Apóstol nos amonesta diciendo:
"Todo cuanto hagáis, de palabra o de
obra, hacedlo todo en el nombre del
Señor Jesús, dando gracias por su
medio a Dios Padre" (Col 3, 17).
Refiriendo estas palabras del apóstol
a los fieles laicos, el Concilio afirma
categóricamente: "Ni la atención de
la familia, ni los otros deberes
seculares deben ser algo ajeno a la
orientación espiritual de la
vida" (Apostolicam actuositatem,
4)» (Ex. Ap. Christifideles laici, 17a).

[50] Cfr. Ex. Ap. Christifideles laici,
3ss.



[51] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Amigos de
Dios, n. 6.

[52] Ex. Ap. Christifideles laici, 17b.

[53] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Es Cristo
que pasa, n. 14.

[54] Ibid., n. 172.

[55] Ibid., nn. 47 y 48.

[56] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Amigos de
Dios, nn. 62 y 63.

Raúl Lanzetti

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-unidad-de-
vida-y-la-mision-de-los-fieles-laicos-en-
la-exhortacion-apostolica-christifideles-

laici/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-unidad-de-vida-y-la-mision-de-los-fieles-laicos-en-la-exhortacion-apostolica-christifideles-laici/
https://opusdei.org/es-es/article/la-unidad-de-vida-y-la-mision-de-los-fieles-laicos-en-la-exhortacion-apostolica-christifideles-laici/
https://opusdei.org/es-es/article/la-unidad-de-vida-y-la-mision-de-los-fieles-laicos-en-la-exhortacion-apostolica-christifideles-laici/
https://opusdei.org/es-es/article/la-unidad-de-vida-y-la-mision-de-los-fieles-laicos-en-la-exhortacion-apostolica-christifideles-laici/
https://opusdei.org/es-es/article/la-unidad-de-vida-y-la-mision-de-los-fieles-laicos-en-la-exhortacion-apostolica-christifideles-laici/

	La unidad de vida y la misión de los fieles laicos en la Exhortación Apostólica Christifideles laici

