opusdei.org

La unidad de vida y
la mision de los
fieles laicos en la
Exhortacion
Apostolica
Christifideles laici

Estudio de Raul Lanzetti, de la
Facultad de Teologia de la
Universidad Pontificia de la
Santa Cruz, publicado en
"Romana" n° 9 (1989).

27/05/2015



En la conclusion de la VII Asamblea
Ordinaria del Sinodo de Obispos se
daba casi por descontado que el
enfoque de la unidad de vida, como
testimonio esencial pedido al
cristiano por el mundo
contemporaneo, habria de encontrar
un puesto de relevancia en la
exhortacion apostdlica post-sinodal.
En efecto, en la 5% proposicion, los
Padres sinodales habian calificado
esta exigencia como de «grandisima
importancia»[1]; no sorprende, pues,
que el Santo Padre, acogiendo tales
indicaciones, haya querido hacer de
ella uno de los ejes portadores del
documento ya desde su apertura, alla
donde en la falta de la unidad de
vida se localiza una de las
dificultades mdas importantes de
superar, o sea una de las dos
principales "tentaciones" del camino
post-conciliar: «la tentacion de
legitimar la indebida separacion
entre fe y vida, entre la acogida del
evangelio y la accion concreta en las



mas diversas realidades temporales y
terrenas»[2].

El fin del presente estudio es el de
ofrecer una vision de la articulacion
teoldgica y pastoral de dicha
ensefianza. En el desarrollo del
trabajo quedaran patentes, ademas,
los puntos de coincidencia con la
doctrina que, ya desde 1928, ensefio
al respecto el Beato Josemaria
Escriva de Balaguer[3]. Estamos, en
efecto, ante un rasgo esencial de la
vida espiritual de los fieles de la
Prelatura del Opus Dei, como se
refleja en el Codex Iuris
Particularis[4]. Es obvio que la
Christifideles laici considera el
horizonte de la Iglesia entera, en la
actuacion pluriforme de su misterio
de comunion, y que por tanto no se
pueda esperar una completa
superposicion entre la doctrina del
documento postsinodal y la de Mons.
Escriva. Sin embargo, existe un
nucleo de convicciones esenciales en



las que se verifica una estrecha
afinidad, la cual merece ser
explicitada.

A. La unidad de vida como
exigencia de la mision de los laicos

1. Los motivos de una eleccion

En la Christifideles laici, la unidad de
vida no aparece —como por otra
parte no sucede en ningun texto
magisterial[5]- como un tema
abstracto, ni como una meta ideal
para proponer a algunos aventajados
en la vida espiritual. Se trata, al
contrario, de una auténtica exigencia
de la misma vida cristiana y de la
mision de los laicos en el mundo
contemporaneo, ya que esta en
relacion con los grandes desafios
propuestos a la Iglesia por la
situacion actual de la familia
humana.

En efecto, la descripcion trazada en
el n. 34 delinea una realidad del todo



grave. Por una parte, el «continuo
difundirse del indiferentismo, del
secularismo y del ateismo»[6]. Desde
este punto de vista el elemento
caracteristico nos lo da el hecho de
que «la fe cristiana —aunque
sobrevive en algunas
manifestaciones tradicionales y
ceremoniales—, tiende a ser
arrancada de cuajo de los momentos
mas significativos de la existencia
humana, como son los momentos del
nacer, del sufrir y del morir»[7]. Si en
estos momentos fundamentales y
radicales de la vida humana no esta
presente la luz de la fe, es explicable
«el afianzarse de interrogantes y de
grandes enigmas, que, al quedar sin
respuesta, exponen al hombre
contemporaneo a inconsolables
decepciones, o a la tentacion de
suprimir la misma vida humana que
plantea esos problemas»[8]. Es la
situacion del llamado primer mundo.



Por otro lado, existen regiones y
paises en los que «se conservan hasta
hoy muy vivas las tradiciones de
piedad y de religiosidad popular
cristiana; pero este patrimonio moral
y espiritual corre hoy el riesgo de ser
desperdigado bajo el impacto de
multiples procesos, entre los que
destacan la secularizacion y la
difusion de las sectas»[9].

Todo esto hace necesaria una nueva
evangelizacion, que pueda asegurar
«el crecimiento de una fe limpida y
profunda, capaz de hacer de estas
tradiciones una fuerza de auténtica
libertad»[10].

Ahora bien, el empefio apostolico de
los laicos en tales &mbitos se hace
particularmente urgente y decisivo:
«les corresponde testificar como la fe
cristiana —mas o menos
conscientemente percibida e
invocada por todos— constituye la
unica respuesta plenamente valida a



los problemas y expectativas que la
vida plantea a cada hombre y a cada
sociedad»[11].

Para encontrar acentos similares en
el Magisterio de la Iglesia, hace falta
remontarse a otros momentos
cruciales en la historia. Estas que
hemos descrito son, en efecto,
circunstancias de crisis profunda, de
cuya resolucion positiva dependera
por mucho tiempo la vida de los
hombres. En efecto, los interrogantes
hoy abiertos hacen referencia al
significado del nacer, del sufrir y del
morir, o sea a las raices mismas de
cualquier cultura y civilizacion.

Se puede decir, entonces, que el
horizonte apostolico de los laicos se
ha radicalizado. Y es precisamente al
proyectarse este salto de calidad en
la mision de los laicos donde emerge
la exigencia de la unidad de vida. En
efecto, el testimonio de dicha «tunica
respuesta plenamente valida» a los



interrogantes actuales sera posible,
segun Juan Pablo II, «si los fieles
laicos saben superar en ellos mismos
la fractura entre el evangelio y la
vida, recomponiendo en su vida
familiar cotidiana, en el trabajo y en
la sociedad esa unidad de vida que
en el evangelio encuentra
inspiracion y fuerza para realizarse
en plenitud»[12].

En la logica de lo que se ha puesto de
relieve esto quiere decir que, antes
aun que en los demas, el fiel laico
debera pensar en si mismo, en el
sentido de verificar hasta qué punto
las dimensiones mas profundas de su
ser hombre encuentran en la fe su
pleno significado; y de examinar
hasta qué punto el propio
comportamiento diario sale adelante
con la luz y con la fuerza de tales
convicciones.

Como confirmacion de todo esto, el
Santo Padre relaciona tales



exigencias con el "grito apasionado”
que se ha hecho casi emblematico de
su pontificado: «jNo tengdis miedo!
Abrid, es mads, abrid de par en par las
puertas a Cristo»[13]. Es como decir:
ya que «los estados, los sistemas
economicos y los politicos, los vastos
campos de la cultura, de la
civilizacion, del desarrollo»[14], se
confian a la responsabilidad, aunque
no exclusiva, de los laicos, a ellos
compete el abrir "los confines" de
todas estas realidades a la potestad
salvadora de Cristo. Esta percepcion
de los hechos nos trae a la cabeza el
paradojico dato puesto de relieve por
Juan XXIII en la Pacem in terris (11
de abril de 1963): «Es también un
hecho evidente que, en las naciones
de antigua tradicion cristiana, las
instituciones civiles florecen hoy con
un indudable progreso cientifico y
poseen en abundancia los
instrumentos precisos para llevar a
cabo cualquier empresa; pero con
frecuencia se observa en ellas un



debilitamiento del estimulo y de la
inspiracion cristiana. Hay quien
pregunta, con razon, como puede
haberse producido este hecho.
Porque a la institucion de esas leyes
contribuyeron no poco, y siguen
contribuyendo aun, personas que
profesan la fe cristiana y que, al
menos en parte, ajustan realmente
su vida a las normas evangélicas. La
causa de este fen6meno creemos que
radica en la incoherencia entre su fe
y su conducta. Es, por consiguiente,
necesario que se restablezca en ellos
la unidad del pensamiento y la
voluntad, de tal forma que su accion
quede animada al mismo tiempo por
laluz de la fe y el impulso de la
caridad»[15].

2. Cristologia y sintesis vital en el
Magisterio.

En esta linea es necesario dar
relevancia a un dato decisivo para
los desarrollos sucesivos. Se trata del



nticleo cristologico de la unidad de
vida. En efecto, la «inica respuesta
plenamente valida» a todos los
interrogantes planteados por la
existencia humana se encuentra en
Jesucristo: «Solamente en el misterio
del Verbo encarnado encuentra
verdadera luz el misterio del
hombre», dice la constitucion
pastoral Gaudium et sepes (n. 22);y
Juan Pablo II recuerda esta
conviccion de fe ya en la Enciclica
Redemptor hominis (n. 8). La unidad
de vida del fiel laico, asi pues, debera
reflejar otra unidad que la precede y
la hace posible: «El Hijo de Dios con
su encarnacion —citamos ahora la
Gaudium et spes (n. 22)— se ha
unido, en cierto modo, con todo
hombre». Toda la naturaleza
humana ha sido entonces «ensalzada
a una dignidad sublime»[16].
Haciendo una lista de los aspectos
mas significativos de tal union, la
misma constitucion pastoral ensefia
que el Hijo de Dios «trabajo con



manos de hombre, penso con
inteligencia de hombre, obré con
voluntad de hombre, amo con
corazon de hombre»[17]. Asi pues,
contemplando en Jesus la naturaleza
humana, encontramos también el
pleno y definitivo significado de
nuestra existencia. Por tanto, el fiel
laico esta llamado a ser consciente de
esta "sublime dignidad" y a reflejarla,
en la medida de lo posible, en la
propia vida. Por esto la Christifideles
laici concluye que, frente a los
desafios del mundo contemporaneo,
«]la sintesis vital entre el Evangelio y
los deberes cotidianos de la vida que
los fieles laicos sabran plasmar, sera
el mas espléndido y convincente
testimonio de que, no el miedo, sino
la busqueda y la adhesion a Cristo
son el factor determinante para que
el hombre viva y crezca, y para que
se constituyan nuevos modos de vida
mas conformes a la dignidad
humana»[18].



En sintesis, solo identificandose con
Jesus el fiel laico podra estar a la
altura de esta radicalidad de misién
que el mundo contemporaneo
reclama.

3. La Encarnacion como fundamento
de la unidad de vida, en Mons.
Escriva.

En la predicacion de Mons.
Josemaria Escriva, la llamada del
cristiano a iluminar el mundo entero
aparece como un principio fundante.
En tal sentido, es significativo que ya
en el n. 1 de Camino (publicado en
1939), se diese relevancia a esta
exigencia: «Que tu vida no sea una
vida estéril —Sé util. —Deja poso. —
[lumina con la luminaria de tu fe 'y
de tu amor. Borra, con tu vida de
apostol, la sefial viscosa y sucia que
dejaron los sembradores impuros del
odio. —Y enciende todos los caminos
de la tierra con el fuego de Cristo que
llevas en el corazon»[19]. La



expresion «unidad de vida» se
encuentra ya en sus primeros
escritos. En efecto, ya en 1940
escribia: «Cumplir la voluntad de
Dios en el trabajo, contemplar a Dios
en el trabajo, trabajar por amor de
Dios y al projimo, convertir el trabajo
en medio de apostolado, dar a lo
humano valor divino: esta es la
unidad de vida sencilla y fuerte, que
hemos de tener y ensefiar»[20]. Y he
aqui un texto de 1945: «No vivimos
una doble vida, sino una unidad de
vida sencilla y fuerte, en la que se
funden y compenetran todas
nuestras acciones»[21]. En 1954
escribia: «Es esa unidad de vida la
que nos lleva a que, siendo dos las
manos, se unan en la oracion y en el
trabajo...: la accion es contemplacion
y la contemplacion es accion, en
unidad de vida»[22].

Pero son numerosisimos los textos
que, de un modo u otro, hacen
referencia a la relacion entre



Encarnacion y unidad de vida[23].
Tomaremos solo dos de ellos, que nos
parecen particularmente pertinentes
para nuestro fin. El primero dice asi:
«En rigor, no se puede decir que haya
nobles realidades exclusivamente
profanas, una vez que el Verbo se ha
dignado asumir una naturaleza
humana integra y consagrar la tierra
con su presencia y con el trabajo de
sus manos. La gran mision que
recibimos, en el bautismo, es la
corredencion»[24].

El pasaje siguiente vuelve sobre el
tema en un modo mas amplio y
particularizado: «No hay nada que
pueda ser ajeno al afan de Cristo.
Hablando con profundidad teoldgica,
es decir, si no nos limitamos a una
clasificacion funcional; hablando con
rigor, no se puede decir que haya
realidades —buenas, nobles, y aun
indiferentes— que sean
exclusivamente profanas, una vez
que el Verbo de Dios ha fijado su



morada entre los hijos de los
hombres, ha tenido hambre y sed, ha
trabajado con sus manos, ha
conocido la amistad y la obediencia,
ha experimentado el dolor y la
muerte. Porque en Cristo plugo al
Padre poner la plenitud de todo ser, y
reconciliar por El todas las cosas
consigo, restableciendo la paz entre el
cieloy la tierra, por medio de la
sangre que derramo en la cruz»[25].

Son textos que se remontan a los
afos sesenta[26], pero su sintonia
con los del Magisterio posterior
resulta evidente. La conciencia
subyacente es que toda la existencia
del hombre se ilumina por el
misterio de la Encarnacion, en el
sentido de que ninguna realidad
humana ha quedado fuera de su
alcance. Se deriva de aqui la
necesidad de que el cristiano se deje
iluminar por esta realidad y la
exprese en la vida diaria.



B. La formacion de los fieles laicos
en la unidad de vida

1. La sintesis vital como fin de la
formacion.

La unidad de vida, exigencia
fundamental de la mision de los
laicos, tiene un lugar prioritario en
su formacion: «En el descubrir y
Vivir la propia vocacion y mision, los
fieles laicos han de ser formados
para vivir aquella unidad con la que
estd marcado su mismo ser de
miembros de la Iglesia y de
ciudadanos de la sociedad
humana»[27].

Después de esta afirmacion de
principio, la Christifideles laici
explicita las consecuencias que se
derivan de él: «<En su existencia no
puede haber dos vidas paralelas: por
una parte, la denominada vida
"espiritual”, con sus valores y
exigencias; y por otra, la denominada
vida "secular", es decir, la vida de



familia, de trabajo, de las relaciones
sociales, del compromiso politico y
de la cultura. El sarmiento arraigado
en la vid que es Cristo, da fruto en
cada sector de su actividad y de su
existencia. En efecto, todos los
distintos campos de la vida laical
entran en el designio de Dios, que los
quiere como el "lugar historico" del
revelarse y realizarse de la caridad
de Jesucristo para gloria del Padre y
servicio a los hermanos. Toda
actividad, toda situacion, todo
esfuerzo concreto —como por
ejemplo, la competencia profesional
y la solidaridad en el trabajo, el amor
y la entrega a la familia y a la
educacion de los hijos, el servicio
social y politico, la propuesta de la
verdad en el ambito de la cultura—
son 'ocasiones providenciales para
un "continuo ejercicio de la fe, de la
esperanzay de la
caridad'(Apostolicam actuositatem,
4)»[28].



Con un énfasis similar y un lenguaje
bastante parecido se expresa el Beato
Josemaria Escriva en la homilia
Amar al mundo apasionadamente,
pronunciada en el campus de la
Universidad de Navarra el 8 de
octubre de 1967, casi un riepilogo del
ministerio pastoral que habia
desarrollado desde los primeros
momentos de la fundacion del Opus
Dei: «Yo solia decir a aquellos
universitarios y a aquellos obreros
que venian junto a mi por los afios
treinta, que tenian que saber
materializar l1a vida espiritual.
Queria apartarlos asi de la tentacion,
tan frecuente entonces y ahora, de
llevar como una doble vida: la vida
interior, la vida de relacion con Dios,
de una parte; y de otra, distinta y
separada, la vida familiar,
profesional y social, plena de
pequenias realidades terrenas.

iQue no, hijos mios! Que no puede
haber una doble vida, que no



podemos ser como esquizofrénicos,
si queremos ser cristianos: que hay
una unica vida, hecha de carne y
espiritu, y ésa es la que tiene que ser
—en el alma y en el cuerpo— santa y
llena de Dios: a ese Dios invisible, 1o
encontramos en las cosas mas
visibles y materiales»[29].

2. Dimension personal de la unidad de
vida.

Entre los muchos aspectos que se
podrian subrayar en los textos
citados, destaca de un modo
particular el cardcter estrictamente
personal de la unidad de vida, en el
sentido de que tal realidad tiene
como sujeto exclusivo a la persona. Y
aqui se imponen dos reflexiones, que
se implican mutuamente.

Por una parte, en negativo, se debe
excluir la comunidad —ya sea
eclesial o civil— como sujeto de la
unidad de vida. La Iglesia y la
comunidad politica —en cuanto



realidades colectivas— estan en
funcion de la persona. La
constitucion pastoral Gaudium et
spes (n. 76) dice que «son
independientes y autonomas, cada
una en su propio terreno. Ambas, sin
embargo, aunque por diverso titulo,
estan al servicio de la vocacion
personal y social del hombre». Asi
pues, la unidad de vida seria
fatalmente malentendida si se le
pusiese a la comunidad como sujeto:
se iria hacia una teocracia o hacia la
restauracion del regalismo, de tal
modo que se conceda a la estructura
eclesiastica o a la civil el primado
sobre el cuerpo social. La
improponibilidad de tales hipotesis
salta a la vista.

En positivo, sin embargo, se debe
evidenciar el caracter de totalidad
que asume la unidad de vida. En
efecto, en la posicion de la persona
como sujeto de aquella son asumidos
todos los aspectos de la existencia



humana: de un modo emblematico,
el ser miembro de la Iglesia y
ciudadano de la sociedad humana,
como diria la Christifideles laici; o el
almay el cuerpo, la carney el
espiritu, segun la terminologia
empleada por Mons. Escriva. Asi
pues, la unidad de vida se constituye
en cada cristiano como un encuentro
entre dos totalidades: 1a del entero
existir humano —«todo sector de la
actividad y de la existencia»[30]-y la
del misterio de Cristo, como plenitud
de la revelacion y de la realizacion
histdrica del designio de Dios[31]. Y
dicho encuentro es, precisamente, el
arraigamiento del "sarmiento" —el
fiel laico— en la "vid", que es Cristo:
verdadero leit-motiv de toda la
exhortacion apostolica, junto al de la
centralidad de la persona[32].

De dichas premisas Mons. Escriva
obtenia con ejemplar coherencia
todas las consecuencias. En efecto,
considerar a la persona como "lugar”



de la unidad de vida comporta la
exigencia de respetar la libertad
personal, por lo que respecta tanto a
las legitimas opciones temporales
como sobre todo a la apertura total
del cristiano en su enfrentarse a
Cristo. Entre sus varias expresiones
al respecto, es necesario subrayar la
siguiente: «Si interesa mi testimonio
personal, puedo decir que he
concebido siempre mi labor de
sacerdote y de pastor de almas como
una tarea encaminada a situar a
cada uno frente a las exigencias
completas de su vida, ayudandole a
descubrir lo que Dios, en concreto, le
pide, sin poner limitacion alguna a
esa independencia santa y a esa
bendita responsabilidad individual,
que son caracteristicas de una
conciencia cristiana»[33].

3. Los diferentes aspectos de la
formacion de los fieles laicos.



Desde esta perspectiva, la formacion
en la unidad de vida tiene como
finalidad el alcanzar la maduracion
personal de la sintesis vital y de la
integralidad en la formacion: «Dentro
de esta sintesis de vida se situan los
multiples y coordinados aspectos de
la formacion integral de los fieles
laicos»[34].

Del aspecto espiritual de la
formacion se hablara mas adelante.
Por lo que respecta a la formacion
doctrinal, la Christifideles laici indica
la necesidad de una profundizacion.
Mas alla de aquel caracter de
globalidad y plenitud que deben
caracterizar a la catequesis como tal,
los fieles laicos deberan recibir una
formacion doctrinal especifica que
les haga capaces de cristianizar la
cultura, dando una «respuesta a los
eternos interrogantes que agitan al
hombre y a la sociedad de hoy»[35].
La conexion establecida entre la
formacion de los laicos y la



necesidad de ofrecer una respuesta a
los desafios planteados a la Iglesia
por la cultura contemporanea
subraya que el fiel laico no esta tan
solo llamado a vivir esta unidad, sino
también a expresarla con palabrasy
con hechos, en el emperio por dar
razon de la esperanza que esta en él
y en abrir a los demas el sendero de
su encuentro personal con Cristo.

Sigue la llamada a la formacion en la
doctrina social de la Iglesia, que
retoma la proposicion 22 del
Sinodo[36]. Es bastante indicativo
que la Christifideles laici haya
querido retomar el grande y
sugestivo tema del crecimiento en los
valores humanos, citando en la carta
un texto conciliar: «Finalmente, en el
contexto de la formacion integral y
unitaria de los fieles laicos es
particularmente significativo, por su
accion misionera y apostolica, el
crecimiento personal en los valores
humanos. Precisamente en este



sentido el Concilio ha escrito: «(Los
laicos) tengan también muy en
cuenta la competencia profesional, el
sentido de la familia y el sentido
civico, y aquellas virtudes relativas a
las relaciones sociales, es decir, la
probidad, el espiritu de justicia, la
sinceridad, la cortesia, la fortaleza de
animo, sin las cuales ni siquiera
puede haber verdadera vida
cristiana» (Apostolicam actuositatem,
A)»[37].

También este aspecto aparece muy
presente en la predicacion y en los
escritos del Beato Josemaria Escriva,
que situaba a Cristo, perfectus homo,
como fundamento y modelo de la
plenitud humana para el cristiano.
Destaca en este sentido una homilia
del 6 de septiembre de 1941,
dedicada a las virtudes humanas. He
aqui dos pasajes decisivos: «Cierta
mentalidad laicista y otras maneras
de pensar que podriamos llamar
pietistas, coinciden en no considerar



al cristiano como hombre entero y
pleno. Para los primeros, las
exigencias del Evangelio sofocarian
las cualidades humanas; para los
otros, la naturaleza caida pondria en
peligro la pureza de la fe. El
resultado es el mismo: desconocer la
hondura de la Encarnacion de Cristo,
ignorar que el Verbo se hizo carne,
hombre, y habité en medio de
nosotros (Jn 1, 14)»[38]. «Si
aceptamos nuestra responsabilidad
de hijos suyos, Dios nos quiere muy
humanos. Que la cabeza toque el
cielo, pero que las plantas pisen bien
seguras en la tierra. El precio de vivir
en cristiano no es dejar de ser
hombres o abdicar del esfuerzo por
adquirir esas virtudes que algunos
tienen, aun sin conocer a Cristo. El
precio de cada cristiano es la Sangre
redentora de Nuestro Sefior, que nos
quiere —insisto— muy humanos y
muy divinos, con el empeiio diario de
imitarle a EL, que es perfectus Deus,
perfectus homo»[39],



Leamos, finalmente, el parrafo
conclusivo del numero 60 de la
Christifideles laici, que nos pone ante
el aspecto central y sintético de la
formacion en la unidad de vida, esto
es, el espiritual, del que trataremos
ahora: «Los fieles laicos, al madurar
la sintesis organica de su vida —que
es a la vez expresion de la unidad de
su ser y condicion para el eficaz
cumplimiento de su mision—, seran
interiormente guiados y sostenidos
por el Espiritu Santo, como Espiritu
de unidad y de plenitud de vida»[40].

C. La caridad, principio dinamico
de la unidad de vida

1. El "puesto privilegiado" de la
formacion espiritual

La ensefianza de la Christifideles laici
sobre la formacion espiritual es
concisa en la expresion, pero cargada
de singular densidad en el contenido:
«Sin duda la formacion espiritual ha
de ocupar un puesto privilegiado en



la vida de cada uno, llamado como
esta a crecer ininterrumpidamente
en la intimidad con Jesus, en la
conformidad con la voluntad del
Padre, en la entrega a los hermanos
en la caridad y en la justicia. Escribe
el Concilio: «Esta vida de intima
union con Cristo se alimenta en la
Iglesia con las ayudas espirituales
que son comunes a todos los fieles,
sobre todo con la participacion activa
en la sagrada liturgia; y los laicos
deben usar estas ayudas de manera
que, mientras cumplen con rectitud
los mismos deberes del mundo en su
ordinaria condicion de vida, no
separen de la propia vida la uniéon
con Cristo, sino que crezcan en ella
desempefnando su propia actividad
de acuerdo con el querer

divino» (Apostolicam actuositatem,
4)»[41].

La unidad de vida aparece aqui como
nocion y realidad global, que supera
la dicotomia entre interioridad y



actividad, entre vida espiritual y
apostolado. El fundamento, como ya
hemos visto, es el misterio de la
Encarnacion. En este cuadro, al
hablar de la vida espiritual, la
Christifideles laici no se pone como
ante una alternativa en la que es
necesario realizar una eleccion, sino
que expresa un orden en el camino
hacia la actuacion de tal sintesis de
vida. Este dato parece decisivo,
porque hace comprender que el
"puesto privilegiado" de la formacion
espiritual adquiere significado
dentro de una vision genética de la
unidad de vida; lo que quiere decir
que dicha formacion es, en cierto
sentido, la base sobre la que se
apoyan los otros aspectos de la
formacion y es, al mismo tiempo, la
estructura que soporta la totalidad de
la formacion de los fieles laicos.

Con esta observacion se quiere dar
relieve también a la especificidad de
la formacion espiritual de los laicos,



en el sentido de que ella debe
mantenerse necesariamente abierta,
desde dentro de si misma, hacia los
demas aspectos de la formacion, y no
cerrarse ni absolutizarse en los
propios contenidos. Por ejemplo, si
los valores humanos adquiriesen
significado tan sélo en cuanto
factores simplemente atrayentes en
la relacion con los demds, como
simple anzuelo de apostolado, y al
mismo tiempo toda la sustancia de la
vida espiritual fuese colocada en el
alma espiritual, entonces estaria
claro que no nos encontramos ante
una propuesta de unidad de vida,
sino tan solo ante una yuxtaposicion
accidental —instrumental— del
hombre y del cristiano. Asi pues, la
formacion espiritual indispensable
para los fieles laicos no puede buscar
cualquier fuente de inspiracion,
prescindiendo de la propia relacion
organica con los otros ambientes de
la formacion integral (doctrinal,
social, valores humanos); sino que



debera tener en cuenta esta esencial
exigencia de comunion con la
totalidad del existir.

Es en este sentido en el que quiere
expresarse la Christifideles laici, aun
en su concision, indicando los trazos
fundamentales de una espiritualidad
que dé vida a una sintesis capaz de
superar toda posible fractura en la
existencia diaria de los fieles laicos.
La llave maestra es la union con
Cristo, como se expresa el decreto
Apostolicam actuositatem, o la
intimidad con Cristo, como dice la
Christifideles laici. En qué pueda
consistir tal union se especifica por
la indicacion de que la actividad
humana se desarrolla «segun el
querer divino»[42]. Para profundizar
debidamente en este punto
retomaremos un pasaje del numero
precedente de la Christifideles laici.

2. Union con Cristo y unidad de vida
en los fieles laicos.



«El sarmiento arraigado en la vid que
es Cristo, da fruto en cada sector de
su actividad y de su existencia. En
efecto, todos los distintos campos de
la vida laical entran en el designio de
Dios, que los quiere como el "lugar
histérico" del revelarse y realizarse
de la caridad de Jesucristo para
gloria del Padre y servicio a los
hermanos»[43].

En la interpretacion de este texto
hace falta recordar sobre todo que la
unidad de vida en el cristiano deriva
de la union con Cristo. En efecto, el
enraizamiento en la Vid —que es
Jesus— es lo que da "fruto” en cada
ambito de la vida de los fieles laicos.
Ahora bien, en el cuadro de la
formacion espiritual va incluido el
principio en torno al cual dicha union
con Cristo se puede desarrollar hasta
alcanzar la unidad de vida. La
respuesta de la Christifideles laici a
dicha pregunta seria esta: solo en la
gradual y constante identificacion



con el amor de Jesus al Padre y a su
disefno salvifico, el fiel laico llevara a
cumplimiento la unidad de la propia
existencia. En efecto, 1o que se debe
manifestar y realizar en la vida
diaria no es el amor del cristiano en
cuanto hombre, sino la «caridad de
Jesucristo por la gloria del Padre y en
servicio de los hermanos». Asi pues,
dicha sintesis vital no se da sobre la
base, por decirlo asi, de una
"composicion” entre las exigencias
del propio yo y las de Jesus, sino mas
bien a fuerza de negarse a si mismo
para reencontrar en Cristo toda la
propia existencia. Dicha afirmacion
merece ser profundizada en sus
fundamentos.

A este respecto se recuerda, sobre
todo, la plena participacion del Hijo
de Dios en la naturaleza y en la
historia humana. En este sentido, es
significativo el texto de la Gaudium et
spes que retoma la Christifideles laici
(n. 15) al plantear la indole secular



de los fieles laicos: «El mismo Verbo
encarnado quiso participar de la
convivencia humana (...). Santifico
los vinculos humanos, en primer
lugar los familiares, donde tienen su
origen las relaciones sociales,
sometiéndose voluntariamente a la
leyes de su patria. Quiso llevar la
vida de un trabajador de su tiempo y
de su region»[44]. Asi pues, el punto
de partida esta constituido por la
union de Dios con todo el hombrey
toda su existencia. Nada de lo que es
bueno en el hombre ha quedado
como extrafio a dicha union, ya que
«naciendo de Maria Virgen, Flse ha
hecho verdaderamente uno de
nosotros, similar a nosotros en todo
menos en el pecado»[45]. Todo el
horizonte de la vida humana ha sido
asumido por el Verbo de Dios.

Pero lo que es mads caracteristico de
Jesus no es tanto esta asuncion de la
"materia", por llamarla asi, de
nuestra existencia, como el "espiritu”



con que la asumio. El Verbo de Dios
ha querido hacerse hombre para
participar en nuestra historia y para
redimirnos desde dentro de ella. El
quiso entrar en el corazén del drama
de nuestro vivir sobre la tierra —de
nuestra relacion vital con Dios rota
por el pecado— con el fin de
establecer la paz, la comunidén con
Dios Padre, e instaurar la unién
fraterna entre los hombres
pecadores[46]. Y dicha obra
redentora ha sido un acto de
obediencia a la voluntad —al designio
misericordioso— de Dios, sostenido
por el mismo amor del Hijo hacia el
Padre (cfr. Mt 26, 39.42; Mc 14, 36; Lc
22,42: Hebr 5, 7s). Ciertamente, la
redencion alcanza su propio culmen
en el misterio pascual; perola Cruz y
la Resurreccion no son momentos
aislados en la vida de Jesus. El amor
obediente del Hijo al Padre ilumina
ya la misma Encarnacion y toda la
vida de Cristo aparece marcada por
este continuo ocuparse de las "cosas



del Padre" (cfr. Lc 2, 49). El Hijo ha
sido "mandado por el Padre", y dicha
mision estd en el mismo centro del
ser teandrico de Jesus y de toda su
obra salvifica[47],

Pues bien, la identificacion con el
amor obediente de Jesucristo debera
llevar al fiel laico a asumir toda su
existencia en la perspectiva de la
redencion, ya que —como dice la
misma Christifideles laici (59b)—
«todos los distintos campos de la vida
laical entran en el designio de Dios,
que los quiere como el "lugar
histérico" del revelarse y realizarse
de la caridad de Jesucristo para
gloria del Padre y servicio a los
hermanos». Asi pues, la edificacion
de la unidad de vida es un proceso en
el cual el fiel laico se aleja de si
mismo y se identifica con Cristo en
su amor obediente al Padre,
"recuperando” la propia existencia
en el mundo en una perspectiva
nueva. A este respecto, Mons. Escriva



ha escrito: «Obedecer a la voluntad
de Dios es siempre, por tanto, salir de
nuestro egoismo; pero no tiene por
qué reducirse principalmente a
alejarse de las circunstancias
ordinarias de la vida de los hombres,
iguales a nosotros por su estado, por
su profesion, por su situacion en la
sociedad»[48].

En sintesis, a través de los fieles
laicos el amor redentor de Jesus
actua capilarmente en todos los
espacios de la vida de los hombres:
toda la creacion, de este modo, es
renovada.

3. Plenitud de la caridad y plenitud
humana.

Todo esto habria que relacionarlo
con el namero 17 de la Chritifideles
laici, titulado Santificarse en el
mundo. En efecto, la busqueda asidua
de la identificacién con el amor de
Jesus no es otra cosa que la busqueda
de la santidad, de la plenitud de la



caridad cristiana[49]. Desde este
punto de vista se puede decir que la
unidad de vida de los fieles laicos ha
de ser buscada en el esfuerzo por
vivir el cristianismo seriamente; de
otro modo se quedara en una
aspiracion insatisfecha.

Por otra parte, si recordamos que la
unidad de vita se pone como
condicion de la mision en el mundo
contemporaneo, o sea como el
camino que hace posible a los demas
hombres recuperar el sentido y la
dignidad de la existencia[50],
entonces la busqueda de la santidad
no parecera una especie de lujo
refinado, sino una urgencia vital
para el crecimiento de la Iglesia de
nuestro tiempo.

Esta conciencia palpitaba con fuerza
en la caridad pastoral de Mons.
Escriva y en su vigoroso anuncio de
la doctrina sobre la santidad en
medio del mundo: «Quizd alguno de



vosotros piense que me estoy
refiriendo exclusivamente a un
sector de personas selectas. No os
engafiéis tan facilmente, movidos por
la cobardia o por la comodidad.
Sentid, en cambio, la urgencia divina
de ser cada uno otro Cristo, ipse
Christus, el mismo Cristo; en pocas
palabras, la urgencia de que nuestra
conducta discurra coherente con las
normas de la fe, pues no es la nuestra
—eé€sa que hemos de pretender— una
santidad de segunda categoria, que
no existe. Y el principal requisito que
se nos pide —bien conforme a
nuestra naturaleza—, consiste en
amar: la caridad es el vinculo de la
perfeccion (Col 3, 14); caridad, que
debemos practicar de acuerdo con
los mandatos explicitos que el mismo
Sefor establece: amards al Sefior
Dios tuyo con todo tu corazon, con
toda tu alma y con toda tu mente (Mt
22, 37), sin reservarnos nada. En esto
consiste la santidad»[51].



Hace falta, pues, rechazar una
tentacion: la de imaginar esta
plenitud cristiana, que lleva consigo
la plenitud humana, como algo que
necesariamente se impone con
sonoridad a nivel de opinion publica.
Sin excluir que en algun caso pueda
suceder asi, esto no sucedera en la
inmensa mayoria de los fieles laicos,
sin que esto signifique una
disminucion de la eficacia de su
testimonio en la historia. Juan Pablo
IT escribe al respecto: «Ante la
mirada iluminada por la fe se
descubre un grandioso panorama: el
de tantos y tantos fieles laicos —a
menudo inadvertidos o incluso
incomprendidos; desconocidos por
los grandes de la tierra, pero mirados
con amor por el Padre—, hombres y
mujeres que, precisamente en la vida
y actividades de cada jornada, son
los obreros incansables que trabajan
en la vina del Sefior; son los
humildes y grandes artifices —por la
potencia de la gracia de Dios,



ciertamente— del crecimiento del
Reino de Dios en la historia»[52].

De este caracter paradojico de la
santidad y de la unidad de vida fue
heraldo tenaz el Beato Josemaria
Escriva. La percepcion inicial, como
siempre, es cristoldgica: la vida
escondida de Jesus rebosa una fuerza
ejemplar: «Afios de sombra, pero
para nosotros claros como la luz del
sol. Mejor, resplandor que ilumina
nuestros dias y les da una auténtica
proyeccion, porque somos cristianos
corrientes, que llevamos una vida
ordinaria, igual a la de tantos
millones de personas en los mas
diversos lugares del mundo. Asi vivio
Jesus durante seis lustros: era fabri
filius (Mt 13, 55), el hijo del
carpintero. Después vendran los tres
afos de vida publica, con el clamor
de las muchedumbres. La gente se
sorprende: ;quién es éste?, ;donde
ha aprendido tantas cosas? Porque
habia sido la suya, la vida comun del



pueblo de su tierra. Era el faber, filius
Marice (Mc 6, 3), el carpintero, hijo de
Maria. Y era Dios, y estaba
realizando la redencion del género
humano, y estaba atrayendo a st
todas las cosas (Jn 12, 32)»[53].

De dicha simplicidad de una
existencia plenamente santificada en
el mundo Nuestra Sefiora es el
modelo emblematico: «A aquella
mujer del pueblo, que un dia
prorrumpio en alabanzas a Jesus
exclamando: bienaventurado el
vientre que te llevo y los pechos que te
alimentaron, el Sefior responde:
bienaventurados mas bien los que
escuchan la palabra de Dios y la
ponen en prdctica (Lc 11, 27-28). Era
el elogio de su Madre, de su fiat (Lc 1,
38), del hdgase sincero, entregado,
cumplido hasta las ultimas
consecuencias, que no se manifestd
en acciones aparatosas, sino en el
sacrificio escondido y silencioso de
cada jornada.



»Al meditar estas verdades,
entendemos un poco mas la ldgica de
Dios; nos damos cuenta de que el
valor sobrenatural de nuestra vida
no depende de que sean realidad las
grandes hazafias que a veces
forjamos con la imaginacion, sino de
la aceptacion fiel de la voluntad
divina, de la disposicion generosa en
el menudo sacrificio diario»[54].

En este marco el trabajo humano
asume el significado mas profundo:
eje de la existencia humana sobre la
tierra, constituye también el nucleo
de la vida espiritual, el "lugar" de la
identificacion con aquella vida de
trabajo que llevo Jesus en el amor
obediente a la voluntad del Padre, en
espiritu de oracion: «Al haber sido
asumido por Cristo, el trabajo se nos
presenta como realidad redimida y
redentora: no sdlo es el &mbito en el
que el hombre vive, sino medio y
camino de santidad, realidad
santificable y santificadora. Conviene



no olvidar, por tanto, que esta
dignidad del trabajo esta fundada en
el Amor. El gran privilegio del
hombre es poder amar,
trascendiendo asilo efimero y lo
transitorio. Puede amar a las otras
criaturas, decir un tu y un yo llenos
de sentido. Y puede amar a Dios, que
nos abre las puertas del cielo, que
nos constituye miembros de su
familia, que nos autoriza a hablarle
también de tu a T4, cara a cara. Por
eso el hombre no debe limitarse a
hacer cosas, a construir objetos. E1
trabajo nace del amor, manifiesta el
amor, se ordena al amor.
Reconocemos a Dios no sdlo en el
espectaculo de la naturaleza, sino
también en la experiencia de nuestra
propia labor, de nuestro esfuerzo. E1
trabajo es asi oracion, accion de
gracias, porque nos sabemos
colocados por Dios en la tierra,
amados por El, herederos de sus
promesas»[55].



Asi pues, el trabajo no es
simplemente "actividad"; seria
reductivo ponerlo en relacion tan
solo con el sujeto que lo lleva a cabo,
sin considerar que todo trabajo en el
mundo forma parte ademas —para
lo bueno y para lo malo— de un
conjunto de relaciones mas vasto,
algunas veces de auténticas
iniciativas colectivas de amplio
alcance. Es esto siempre
participacion responsable en el
esfuerzo de la humanidad. Y el
cristiano esta llamado a llevarlo a
cabo orientandolo al reino de Dios y
haciendo participes de esta misma
tension a todos los demas hombres,
comenzando por los propios colegas.
También a este respecto la
sensibilidad de Mons. Escriva se
revela agudisima, al poner en
evidencia el papel del trabajo en la
corredencion: «Puesto que hemos de
comportarnos siempre como
enviados de Dios, debemos tener
muy presente que no le servimos con



lealtad cuando abandonamos
nuestra tarea; cuando no
compartimos con los demas el
empefio y la abnegacion en el
cumplimiento de los compromisos
profesionales; cuando nos puedan
sefialar como vagos, informales,
frivolos, desordenados, perezosos,
inutiles... Porque quien descuida esas
obligaciones, en apariencia menos
importantes, dificilmente vencera en
las otras de la vida interior, que
ciertamente son mas costosas. Quien
es fiel en lo poco, también lo es en lo
mucho, y quien es injusto en lo poco,
también lo es en lo mucho (Lc 16, 10).
No estoy hablando de ideales
imaginarios. Me atengo a una
realidad muy concreta, de
importancia capital, capaz de
cambiar el ambiente mas paganoy
mas hostil a las exigencias divinas,
como sucedio en aquella primera
época de la era de nuestra
salvacion»[56].



Este texto nos remite a las
consideraciones iniciales. El mundo
contemporaneo plantea desafios
radicales a la mision de la Iglesia. La
reflexion sinodal ha identificado esta
urgencia de sintesis vital con la
mision de los fieles laicos, llamados a
iluminar a todos los hombres con el
amor de Cristo, que sostiene la
existencia diaria del cristiano en
medio del mundo.

Raul Lanzetti

Universidad Pontificia de la Santa
Cruz

[1] El texto completo, transcrito de la
misma Ex. Ap. Christifideles laici
(17a) decia asi: «La unidad de vida de
los fieles laicos tiene una gran
importancia. Ellos, en efecto, deben
santificarse en la vida profesional y
social ordinaria. Por tanto, para que
puedan responder a su vocacion, los
fieles laicos deben considerar las
actividades de la vida cotidiana como



ocasion de union con Dios y de
cumplimiento de su voluntad, asi
como también de servicio a los
demas hombres, llevandoles a la
comunion con Dios en Cristo».

[2] EX. Ap. Christifideles laici, 2i.

[3] Entre los muchos titulos de la
bibliografia sobre el tema, se pueden
citar esencialmente: ILLANES, J.L.,
Mundo y santidad, Madrid 1984, pp.
80-90, 222-225; CASCIARO, J.M.,, La
santificacion del cristiano en medio
del mundo: AA.VV., "Mons. Josemaria
Escriva de Balaguer y el Opus Dei",
Pamplona 1985, pp. 161-168; CELAYA,
I. DE, Unidad de vida y plenitud
cristiana, ibid., pp. 321-340; Vocacion
cristiana y unidad de vida, in AA.VV.,
La mision del laico en la Iglesia y en el
mundo, Pamplona 1987, pp. 951-965;
RODRIGUEZ, P., Vocacién Trabajo
Contemplacion, Pamplona 1986, pp.
118-122, 212-218; HERRANYZ, J.,
L'unita di vita del laico: "Studi



Cattolici" 312 (febbraio 1987), pp.
103-108; TORELLO, G.B., La santita
dei laici: AA.VV.,, "Chi sono ilaici. Una
teologia della secolarita", Milano
1987, pp. 81-109.

[4] «Spiritus Operis Dei aspectus
duplex, asceticus et apostolicus, ita
sibi adaequate respondet, ac cum
charactere saeculari Operis Dei
intrinsice et harmonice fusus ac
compenetratus est, ut solidam ac
simplicem vite —asceticee,
apostolicae, socialis et professionalis
— unitatem necessario secum ferre
ac inducere semper debeat» (Tit. III,
cap.l., n. 79 §1: DE FUENMAYOR, A.—
GOMEZ-IGLESIAS, V—ILLANES, ].L.,
El itinerario juridico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma,
Pamplona 1989, p. 639. La cursiva es
nuestra).

[5] La exigencia de la unidad de vida
ha sido subrayada muchas veces por
el Magisterio, que la ha desarrollado



gradualmente y en diversos
contextos. Los lugares
fundamentales al respecto me
parecen ser los siguientes: JUAN
XXIII, Enc. Pacem in terris (11-
IV-1963): AAS 55 (1963) 297; CONC.
VATICANO II, Const. past. Gaudium et
spes (7-XII-1965), n. 43: EV 1 (1985) n.
1454; PABLO VI, Ex. Ap. Evangelii
nuntiandi (8-XII-1975), n. 20: AAS 68
(1976) 19. Ha sido ésta también
solicitada para los presbiteros (cfr.
Presbyterorum Ordinis, 14) y los
religiosos (cfr. Decr. Perfectcee
caritatis, 18).

[6] Ex. Ap. Christifideles laici, 34a.

[7]1 Ibid. [8] Ibid. [9] EX. Ap.
Christifideles laici, 34b.

[10] Ibid. [11] Ex. Ap. Christifideles
laici, 34d.

[12] Ibid. [13] JUAN PABLO II, Homilia
al comienzo del ministerio de



Supremo Pastor de la Iglesia (22 de
octubre de 1978): AAS 70 (1978) 947.

[14] Ibid. [15] AAS 55 (1963) 297.
Version castellana de EIl Magisterio
pontificio contempordaneo, 11, BAC,
Madrid 1992.

[16] CONC. VATICANO II, Const. past.
Gaudium et spes, 22.

[17] Ibid. [18] Ex. Ap. Christifideles
laici, 34g.

[19] JOSEMARIA ESCRIVA, Camino, n.
1.

[20] Cit. por RODRIGUEZ, P, o.c., p.
212.

[21] Ibid. [22] Ibid. p. 213. La cursiva
es nuestra.

[23] Ver la bibliografia sefialada en la
nota 3.

[24] JOSEMARIA ESCRIVA, Es Cristo
que pasa, n. 120.



[25] Ibid., n. 112.

[26] El primero de los ultimos dos
textos citados ha sido sacado de la
homilia pronunciada el dia de la
Ascension de 1966 (19 de mayo); el
segundo pertenece a la homilia de la
Pascua de 1967 (26 de marzo). Cfr.
ibid., nn. 117 y 102 (a pie de pagina).

[27] EX. Ap. Christifideles laici, 59a.
[28] Ibid., 59D.

[29] Conversaciones con Mons.
Escriva de Balaguer, n. 114.

[30] Ex. Ap. Christifideles laici, 59b.

[31] Cfr. ibid. [32] Ver, de modo
particular, la insistencia del n. 58
sobre este tema.

[33] JOSEMARIA ESCRIVA, Es Cristo
que pasa, n. 99.

[34] Ex. Ap. Christifideles laici, 60a.



[35] Ibid., 60c.

[36] «Para que los laicos puedan
realizar activamente este noble
propdasito en la politica (es decir, el
propasito de hacer reconocer y
estimar los valores humanos y
cristianos), no bastan las
exhortaciones, sino que es necesario
ofrecerles la debida formacion de la
conciencia social, especialmente en
la doctrina social de la Iglesia, la cual
contiene principios de reflexion,
criterios de juicio y directrices
practicas (cfr. Congregacion para la
doctrina de la Fe, Instr. sobre la
libertad cristiana y la liberacion, 72).
Tal doctrina ya debe estar presente
en la instruccion catequética general,
en las reuniones especializadas y en
las escuelas universidades. Esta
doctrina social de la Iglesia es, sin
embargo, dinamica, es decir
adaptada a las circunstancias de los
tiempos y lugares. Es un derecho y
deber de los pastores proponer los



principios morales también sobre el
orden social, y deber de todos los
cristianos dedicarse a la defensa de
los derechos humanos; sin embargo,
la participacion activa en los partidos
politicos esta reservada a los

laicos» (Ex. Ap. Christifideles laici,
60d).

[37] Ex. Ap. Christifideles laici, 60e

[38] JOSEMARIA ESCRIVA, Amigos de
Dios, n. 74.

[39] Ibid., n. 75.
[40] Ex. Ap. Christifideles laici, 60f.
[41] Ibid., 60D.

[42] CONC. VATICANO II, Decr.
Apostolicam actuositatem, 4.

[43] Ex. Ap. Christifideles laici, 59b.

[44] CONC. VATICANO II, Const. past.
Gaudium et spes, 32.



[45] Ibid., 22.

[46] Cfr. CONC. VATICANO II, Decr.
Ad gentes, 3.

[47] Dicha verdad permea toda la
predicacion de Mons. Escriva: «Este
fuego, el deseo ardiente de cumplir el
decreto salvifico del padre, informa
toda la vida de Cristo, ya desde su
nacimiento en Belén» (Es Cristo que
pasa, ed. cit., n. 95). Sobre ella se
apoya su propuesta de santidad en
medio del mundo: «Desde 1928
comprendi con claridad que Dios
desea que los cristianos tomen
ejemplo de toda la vida del Sefior.
Entendi especialmente su vida
escondida, su vida de trabajo
corriente en medio de los hombres:
el Sefior quiere que muchas almas
encuentren su camino en los afios de
vida callada y sin brillo» (ibid., 20).

[48] JOSEMARIA ESCRIVA, Es Cristo
que pasa, n. 20.



[49] Es significativo en este sentido el
fragmento inicial: «La vocacién de
los fieles laicos a la santidad implica
que la vida segun el Espiritu se
exprese particularmente en su
insercion en las realidades temporales
y en su participacion en las
actividades terrenas. De nuevo el
Apostol nos amonesta diciendo:
"Todo cuanto hagais, de palabra o de
obra, hacedlo todo en el nombre del
Sefior Jesus, dando gracias por su
medio a Dios Padre" (Col 3, 17).
Refiriendo estas palabras del apdstol
a los fieles laicos, el Concilio afirma
categoricamente: "Ni la atencion de
la familia, ni los otros deberes
seculares deben ser algo ajeno a la
orientacion espiritual de la

vida" (Apostolicam actuositatem,

4)» (Ex. Ap. Christifideles laici, 17a).

[50] Cfr. Ex. Ap. Christifideles laici,
3ss.



[51] ]OSEMARIA ESCRIVA, Amigos de
Dios, n. 6.

[52] Ex. Ap. Christifideles laici, 17D.

[53] JOSEMARIA ESCRIVA, Es Cristo
que pasa, n. 14.

[54] Ibid., n. 172.
[S55] Ibid., nn. 47 y 48.

[56] JOSEMARIA ESCRIVA, Amigos de
Dios, nn. 62y 63.

Raul Lanzetti

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/la-unidad-de-
vida-y-la-mision-de-los-fieles-laicos-en-
la-exhortacion-apostolica-christifideles-
laici/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/la-unidad-de-vida-y-la-mision-de-los-fieles-laicos-en-la-exhortacion-apostolica-christifideles-laici/
https://opusdei.org/es-es/article/la-unidad-de-vida-y-la-mision-de-los-fieles-laicos-en-la-exhortacion-apostolica-christifideles-laici/
https://opusdei.org/es-es/article/la-unidad-de-vida-y-la-mision-de-los-fieles-laicos-en-la-exhortacion-apostolica-christifideles-laici/
https://opusdei.org/es-es/article/la-unidad-de-vida-y-la-mision-de-los-fieles-laicos-en-la-exhortacion-apostolica-christifideles-laici/
https://opusdei.org/es-es/article/la-unidad-de-vida-y-la-mision-de-los-fieles-laicos-en-la-exhortacion-apostolica-christifideles-laici/

	La unidad de vida y la misión de los fieles laicos en la Exhortación Apostólica Christifideles laici

