opusdei.org

La semilla va
creciendo

“Huellas en la nieve”, biografia
del Fundador del Opus Dei de
Peter Berglar

12/01/2012

En septiembre de 1934 la Academia
DYA se traslado al tercer piso de la
calle Ferraz, 50 se traslado al tercer
piso de la calle Ferraz, 50; en el
segundo se instalo una Residencia
universitaria, la primera del Opus
Dei. El ordinal «primero, primera» se
repite muchas veces en estas
paginas, y es natural: el primer



Circulo de San Rafael, la primera
vocacion para la Seccion de mujeres,
el primer centro... y ahora el primer
oratorio y el primer Sagrario de la
Obra.

El Fundador obtuvo permiso del
Obispo de Madrid para instalar en la
Residencia un oratorio en el que
quedara reservado el Santisimo. Si se
tiene en cuenta que las
prescripciones a este respecto eran
rigurosas en extremo, hay que ver en
el permiso episcopal un importante
paso para la Obra: no suponia, es
cierto, un reconocimiento canénico
del Opus Dei, pero era una expresion
publica de la confianza de un Obispo
en don Josemaria Escriva y en sus
hijos. Desde el primer momento de la
existencia de la Obra, el Fundador
quiso mantener una estrecha uniéon
con la Iglesia toda, con la jerarquia y
con los Obispos diocesanos, y no lo
hizo por «tactica», sino como
consecuencia de su concepcion de la



Iglesia, de su actitud llena de amor
para con la Iglesia Catdlica y
Romana, instituida por Jesucristo;
una obra de renovacion cristiana -lo
que por Voluntad de Dios habia de
ser el Opus Dei-, separada o
distanciada de la Iglesia y de su
jerarquia y Magisterio, ni siquiera le
habria cabido en la cabeza.

Es natural que no siempre resultara
facil que las autoridades eclesiasticas
comprendieran la naturaleza del
fendmeno del Opus Deiy que, a
veces, no se dieran cuenta de que
valia la pena apoyarlo y estimarlo.
También los Obispos son hombres,
anclados en el espiritu de su tiempo
y apegados a ciertas concepciones
sobre el clero, los religiosos y los
laicos que, en parte, tienen una
tradicion multisecular; por eso,
quiza, algunos, al principio, tuvieron
ciertas reservas o no comprendieron
bien de qué se trataba. Ahora bien, al
Opus Dei nunca le han faltado



amigos y bienhechores entre los
Obispos espafioles y, mds tarde, entre
los de todo el mundo. Monserior
Escriva mantuvo contactos
personales, casi siempre sumamente
cordiales, con todos los Obispos de
Espana. El que, ya a los seis afios de
su muerte, se abriera su Causa de
Beatificacion, con la aprobacion del
Papa y por deseo expreso de gran
parte del episcopado mundial, se
debe, en parte, a los lazos de sincera
y perdurable amistad que, desde los
primeros afios del Opus Dei, unian a
don Josemaria con una multitud de
religiosos y sacerdotes seculares,
muchos de los cuales hicieron luego
una brillante carrera eclesiastica. De
entre los impresionantes testimonios
sobre el Fundador puestos por
escrito y reunidos para la Causa de
Beatificacion, muchos proceden de
amigos de su juventud, de los afios
treinta y cuarenta, que luego
llegaron a ser Obispos. Entre sus
mejores amigos se contaban el que



seria Arzobispo de Madrid, Casimiro
Morcillo, y el Obispo Administrador
Apostdlico de Vitoria, Xavier
Lauzurica Torralba, que escribio el
prologo a la primera edicion de
«Camino» (Valencia, 1939). Se pueden
nombrar mas ejemplos: el Cardenal
José Maria Bueno y Monreal,
Arzobispo dimisionario de Sevilla; el
Arzobispo dimisionario de Valencia,
José Maria Garcia Lahiguera; su
antecesor Marcelino Olaechea, que
también habia sido Obispo de
Pamplona; el Arzobispo titular de
Grado, José Lopez Ortiz; el ya
fallecido Pedro Cantero Cuadrado,
que fue Arzobispo de Zaragoza; el
Obispo dimisionario de Sigiienza-
Guadalajara, Laureano Castan
Lacoma, y Juan Hervas Bonet,
fallecido, que fue Obispo de Ciudad
Real. Todos ellos conocieron al
Fundador entre 1924 (Lopez Ortiz) y
1934 (Hervas) y mantuvieron
contacto con él durante toda la vida;
por lo tanto, sus testimonios tienen



un valor documental de primera
importancia. Laureano Castan
Lacoma, que fue Obispo de Sigiienza-
Guadalajara, por ejemplo, es algo
mas joven que Monsefor Escriva; en
1926-27 era seminarista; en algunas
ocasiones ayudo¢ a Misa a don
Josemaria en Fonz, el lugar natal de
Castan, donde vivia y ejercia su
ministerio sacerdotal don Teodoro
Escriva, tio de don Josemaria, a quien
éste en ocasiones hacia breves
visitas. Don Laureano recuerda
clertas conversaciones mantenidas a
solas con don Josemaria en los afos
1931 a 1935. «Me hablé de la
Fundacion que le pedia el Sefior,
refiriéndose a ella como a la "Obra
de Dios", y aunque me decia que
estaba trabajando para realizarla, la
daba ya como cosa hecha: con tal
claridad la veia, ayudado
evidentemente por el Sefior,
proyectada en el futuro ...» (60).



Le comentaba Mons. Escriva de
Balaguer que, en su dia, conoceria a
los miembros de la Obra, «jovenes
que parecen unos "pollos peras", con
elegancia y distincion», pero que
vivian la mortificacion y el espiritu
de penitencia, que tenian «una
profesion o un oficio bien
remunerado, del que podrian vivir
holgadamente», y que, con total
libertad, vivian una pobreza total.
«Refiriéndose a determinados
mentores de la juventud catdlica
espafiola, se doli6 con frase grafica
de que cortaran los vuelos de no
pocos jovenes, al no proponer a los
que tenian capacidad para ello una
entrega plena al apostolado, que,
para que fuese eficaz, tenia que ser
consecuencia de una intensa vida
interior» (61).

Un testimonio especialmente
interesante sobre los afios treinta es
el de don Pedro Cantero, que fue
Arzobispo de Zaragoza y fallecio en



diciembre de 1978. Conocio a
Monsefior Escriva en el otofio de
1930, en la Universidad de Madrid.
Con el primer encuentro -escribe
Cantero- «empez0 una amistad que
duraria toda la vida»; una afirmacion
que se repite muchas veces y que
confirma el «carisma de la amistad»
del Fundador. Como tantos otros
espafioles en aquella revuelta época
anterior a la Guerra, también
Cantero estaba comprometido en
politica y con deseos de «hacer
carrera»; «pensaba incluso -
recuerda- que podia llegar un dia en
que se me presentase la oportunidad
de ganar una catedra». Es facil
imaginarselo: un sacerdote joven y
capaz, no sin ambiciones y
concentrado en su propio futuro; y si
bien es cierto que don Josemaria le
animo a trabajar intensamente, la
amistad con €l también le
transformo; con «su ejemplo -escribe
el Arzobispo a la vuelta de cuarenta y
cinco anos- me fue preparando (...)



para el encuentro con que me hizo
ver la necesidad de un cambio total
en el enfoque de mi vida». Y esto
sucedio durante una visita en agosto
de 1931, en la que Mons. Escriva de
Balaguer le coment6 con toda
claridad: «Mira, Pedro, estas hecho
un egoista: fijate como esta la Iglesia
en Espafia hoy y como esta Espafia
misma. No piensas mas que en ti
mismo. Hemos de pensar en la
Iglesia y darnos cuenta de la
situacion en que se encuentra el
catolicismo en nuestro pais. Hemos
de pensar en lo que podemos hacer
personalmente en servicio de la
Iglesia» (62). Don Pedro Cantero fue
uno de los que acompafiaban al
Padre en sus visitas a los hospitales
(por lo que conocia también a
Somoano) y hace alusion a que el
Fundador nunca le habld de
vocacion a la Obra: «Respetaba
siempre la libertad para que cada
cual eligiese su propio camino y
siguiese su personal vocacion. Mejor



dicho, no sdlo la respetaba, sino que

sinceramente alababa todo cuanto se
promoviese en servicio de Jesucristo
y de su Iglesia» (63).

No contradice esto el afan natural de
ganar miembros para la Obra:
«Estamos designados por Dios -
escribia un residente de Ferraz en
mayo de 1936, recogiendo las ideas
de Monsefior Escriva de Balaguer-
para extendernos
rapidisimamente...» (64); pero este
«extenderse» so0lo conoce un método:
Dios llama a quien quiere, y aquellos
a los que llama deben dar su libre
consentimiento. Ahora bien, Dios se
sirve también de otras personas
como «instrumentos» libres para
llamar a los hombres a su servicio.
Durante toda su vida, Monsenor
Escriva de Balaguer destaco la
prioridad de la amistad personal
como marco natural del apostolado y
de encuentro con personas que se
entregaran libremente al servicio de



Cristo en el Opus Dei. Lo que no
admitia era que se instrumentalizara
la amistad, es decir, que se redujera a
un simple medio para alcanzar
ciertos fines, porque el unico fin de
la amistad es el bien del amigo.
Puede ser, desde luego, un medio
divino cuando el amigo es capaz de
amar desinteresadamente, con
honradez y sacrificio. A veces es
imposible saber cual es ese bien, que,
en ocasiones, no tiene por qué ser la
vocacion al Opus Dei.

Junto con una mirada que calibraba
cada personalidad y su verdadera
vocacion, el Fundador de la Obra
tenia en grado maximo una
capacidad natural para acercar
libremente cada alma al querer de
Dios. Y actuaba, en consecuencia,
confiando en los demas y ganandose
su confianza. Asi se explica que en
una persona descubriera y
fomentara la vocacion a la Obra, con
otra persona esperara afnos para



hacerlo y con una tercera nunca
hablara de este tema; o bien, que a
uno le recomendara el camino de la
profesion religiosa y a otro el del
matrimonio. Y la amistad nunca
sufria por eso.

Ya no se conservan los lugares
vinculados a la historia del Opus Dei
en la calle Ferraz de Madrid. La casa
numero 50 es otra, y también tiene
nueva construccion la numero 16, a
la que se traslado la Residencia DYA
en julio de 1936 y que fue destruida
durante la Guerra Civil. El solar
donde estuvo situado el Cuartel de la
Montafia, con cuyo asalto por las
milicias republicanas se inici6 el 19
de julio de 1936 la época de terror
comunista en Madrid, lo ocupan
ahora unos bellos jardines. Y, sin
embargo, mientras paseabamos con
calma por esa calle me resultaba facil
imaginar la situacion de entonces: la
agravacion del enfrentamiento
politico, ideoldgico y social que, entre



1930 y 1936, habia llevado a la
amarga enemistad entre la Espafia
tradicional y catdlica y la
revolucionaria, anarquista,
comunista o socialista; los profundos
abismos llenos de odio que abrian
zanjas en toda la sociedad,
separando regiones y provincias, la
ciudad y el campo, los estamentos y
las clases... jQué seguridad
sobrenatural de estar cumpliendo la
Voluntad de Dios necesitaba
Josemaria Escriva para seguir
trabajando en la edificacion del Opus
Dei; y 1o hacia sin nerviosismos y sin
intranquilidades, con optimismo y
buen humor constantes, pero con
sentido de la realidad y sin hacerse
ilusiones; esto es, con una profunda
preocupacion por la paz interior del
pais, que se deterioraba
rapidamente. Aun cuando iba
encontrando personas que le
ayudaban (y a veces también algun
bienhechor generoso), en el fondo
todo dependia de él, por lo menos en



cuanto a la «iniciativa»: él tenia que
ir buscando el dinero, como un
mendigo; él tenia que ocuparse de la
instalacion y acondicionamiento de
los centros; €l tenia que dar los
Circulos de estudio (varios al dia), las
meditaciones y las clases de
formacion... Cientos de estudiantes
durante los afios 1934, 1935 y 1936,
hasta el estallido de la Guerra,
recibieron de sus manos una
profunda formacion cristiana, que
suponia también la formacion
humana y espiritual. No le gustaban
las largas discusiones que se
acostumbraba tener en las sedes de
los partidos y organizaciones
(también en las eclesiasticas). Lo que
le interesaba, siempre y en todo
lugar, era concretar (65); no se
trataba de discutir sobre la virtud de
la humildad o sobre la conveniencia
del rezo del Rosario, sino de ser
humilde, de rezar el Rosario... Un
residente de la calle Ferraz, 50, que,
muchos afios después, siendo ya



padre de familia, llegd a ser miembro
de la Obra, recuerda al cabo de
decenios que el Padre conseguia ir
«comunicando su vibracion
simplemente con dos palabras: jhijo
mio!» (66); dos palabras que no eran
una formula de cortesia, sino que
transmitian un contenido existencial.

Con piedad filial, el Padre, ante los
interminables agobios econémicos,
se dirigia a San Nicolas: «Sancte
Nicolae, curam domus age!» («San
Nicolas, jcuida de esta casal!»).
Dejando de lado todas las
dificultades y los densos nubarrones
que se cernian sobre Espafia, el
Fundador iba preparando ya la
expansion de la Obra a Valencia e
incluso, rebasando las fronteras
nacionales, a Paris.

El 31 de marzo de 1935 habia podido
celebrar por primera vez la Santa
Misa en un centro del Opus Deiy
dejar al Sefior - reservado en el



Sagrario. Este primer oratorio de la
Obra era sencillo, pero digno; el
Tabernaculo, de madera dorada, lo
habian prestado unas religiosas. En
realidad, estaba previsto que aquella
primera Misa tuviera lugar en la
festividad de San José, el 19 de
marzo, pero en esa fecha todavia
faltaba parte de lo necesario: los
candeleros, las vinajeras, el atril, etc.
Dias mas tarde, un desconocido
entregaba al portero un gran
paquete que contenia exactamente lo
que faltaba. Nunca se pudo saber
quién trajo aquel paquete; la
procedencia de los regalos quedo
para siempre en la sombra (67).

Con clara luminosidad, sin embargo,
se ve todo lo que el Fundador y el
Opus Dei deben al Obispo de Madrid,
don Leopoldo Eijo y Garay. No s6lo
permitio la instalacion del primer
oratorio de la Obra, sino que, en los
afios posteriores a la Guerra, cuando
el Opus Dei tenia que luchar con



graves dificultades y resistencias en
Espafia, fue su promotor y protector.
Desde el principio tuvo un gran
carifio a don Josemaria. Con él
comienza la larga lista de los amigos
y bienhechores de la Obra entre los
Obispos de todo el mundo; a €l le
corresponde ante la historia el
mérito de haber sido el pionero en el
camino del Opus Dei hacia la
aprobacion eclesiastica. Eijo y Garay,
que antes habia sido Obispo de
Vitoria, llego a la sede de Madrid-
Alcald en 1923; fue el séptimo Obispo
de esta didcesis, que se habia creado
muy tardiamente, en 1885 (68). La
dirigio durante cuarenta afos, hasta
su muerte en 1963. Formaba parte de
una generacion de Obispos que veian
su funcion no sélo como la de un
padre y pastor, sino también como la
de un regente, y se comportaba de
acuerdo con esta concepcion de su
cargo. En este punto se parecia al
Cardenal Soldevila y también a
muchos Obispos alemanes anteriores



al Concilio. Pero a la irradiacion y al
ejercicio de la autoridad se unia,
como se dice hoy, «la cercania a la
base». Eijo y Garay convoco sinodos
diocesanos, ampli6 la capacidad de
los seminarios, erigio nuevas
parroquias y construyo iglesias en
los barrios extremos de Madrid, que
iban creciendo a gran ritmo. Aun
cuando ocupd NUIMerosos e
importantes cargos en el sector de la
educacion y de la ciencia (69), siguio
siendo un hombre de la Iglesia, un
Obispo para el que la
responsabilidad pastoral era la pauta
fundamental de su actuar. Y
precisamente esta responsabilidad
pastoral fue la que le llevo a
comprender tan pronto al Opus Deiy
a apoyarlo con decision.

Si el oratorio estaba instalado en la
mejor habitacion de la Residencia de
estudiantes, el Fundador ocupaba la
mas modesta: tenia pocos metros
cuadrados y la luz entraba



unicamente por una pequeia
ventana que daba a un estrecho patio
interior; estaba amueblada con un
escritorio, una pequeria mesa con
una silla, una «cama turca» y un
armario para la ropa liturgica, pues a
la vez servia como sacristia. Don
Josemaria -todos los testigos lo
afirman- tenia una «jornada laboral»
de dieciocho horas diarias; fuera de
las brevisimas comidas, no le
quedaba momento de descanso
alguno. Y, aun asi, es casi
inexplicable como conseguia atender
a todo: sus deberes como Rector de
Santa Isabel, las visitas a los
enfermos, las catequesis, las clases
en la Academia DYA, la
responsabilidad por la marcha de la
Residencia, los esfuerzos por
conseguir los medios economicos,
una labor apostolica de dimensiones
casi inimaginables basada en la
amistad, la conversacion, el paseo, la
correspondencia con cada uno (es
decir, con cientos y, en toda su vida,



con miles de «cada uno»)... Ademas,
estaba la formacion humana y
espiritual de los miembros de la
Obra, una Obra cuya fisonomia
familiar, espiritualidad especifica y
situacion canonica habia que ir
perfilando dia a dia, sin descuidar
por eso su propio desarrollo y el de
las labores corporativas; tareas que,
a pesar de la excelente disposicion y
del emperfio desinteresado de los
miembros de la Obra, recaia en
ultimo término solo sobre don
Josemaria. Y eso que la enumeracion
que hemos hecho no es exhaustiva,
ni mucho menos, pues especialmente
en aquellos afos desarroll6 una
importante actividad como escritor,
no solo con sus «cartas doctrinales» y
con una correspondencia personal
que iba aumentando continuamente,
sino con otros escritos; fue en aquella
época cuando también surgieron
algunos de sus libros mas
significativos, como las
«Consideraciones espirituales»,



editadas en 1934 y publicadas de
nuevo en 1939, notablemente
ampliadas, con el titulo de «Camino».
En ese mismo afio de 1934, un dia,
despueés de celebrar la Santa Misa en
la iglesia del Patronato de Santa
Isabel, el Fundador escribid, «de un
tiron», «Santo Rosario», una obra de
la literatura religiosa profundamente
poética e intimista.

Junto a un maximo de disciplina, que
le llevaba tanto a aprovechar el
tiempo lo mejor posible como a
luchar contra el cansancio y el
agotamiento, hubo en su vida algo
asi como un «milagro de la
multiplicacion de las horas», pues
nunca habia concesiones respecto a
los tiempos fijos dedicados a la
oracion, la lectura espiritual y otras
normas de piedad, que jamas
acortaba o suprimia, como tampoco
prescindia de la obligacion de
formarse continuamente y de seguir
leyendo textos cientificos. Todos los



que le conocieron concuerdan en que
nunca parecia apurado, inquieto,
nervioso o distraido al escuchar, sin
mirar al reloj descaradamente o a
hurtadillas (entre otras cosas porque,
a partir de 1946, dejo de llevarlo,
pues -decia- «no lo necesito; cuando
termino una cosa, comienzo otra, y
en paz» (70). No conocia esa formula,
carente de contenido, del «no tengo
tiempo», férmula que suelen utilizar
sobre todo aquellos que se dedican a
«matar el tiempo» 0 a perderlo con
un absurdo activismo; él tenia
tiempo, mucho tiempo (algo casi
inimaginable, milagroso), porque
Dios le habia otorgado el don de
saber aprovecharlo y en sus manos
era como un tesoro que parecia
aumentar cuanto mas se gastaba.
«No nos debe sobrar el tiempo -decia
en 1956-, ni un segundo: y no
exagero. Trabajo hay; el mundo es
grande y son millones las almas que
no han oido aun con claridad la
doctrina de Cristo. Me dirijo a cada



uno de vosotros. Si te sobra tiempo,
recapacita un poco (...) Me diras,
quiza: ¢y por qué habria de
esforzarme? No te contesto yo, sino
San Pablo: el amor de Cristo nos urge
(IT Cor V, 14). Todo el espacio de una
existencia es poco, para ensanchar
las fronteras de tu caridad» (71).

Sdlo asi se comprende que en el
comienzo del verano de 1936, cuando
toda Espafia vivia como atenazada
por el presentimiento de una
catastrofe, el Fundador, en vez de
cruzarse de brazosy esperar, se
dedicara, con grandes sacrificios y
esfuerzos, al traslado de la
Residencia a su nueva sede. No
conocia ni la medrosa cautela ante el
futuro ni la resignacion paralizante
ante las consecuencias de lo pasado.
Al final de la Guerra la Residencia de
la calle Ferraz, 16, se encontraba en
ruinas y tenia que volver a empezar
practicamente desde cero en cuanto
a medios materiales para el



desarrollo de la Obra. Pero no
derrochd ni un solo suspiro por ello,
como tampoco se amedrentd antes
de comenzar la labor en cualquiera
de los numerosos paises a los que
envio a sus hijos a lo largo de su vida,
aunque indudablemente se podria
haber dicho que era demasiado
pronto, demasiado dificil o incluso
imprudente o carente de
perspectivas... Con serenidad, sin
titubeos, fue recorriendo su camino
en el «tiempo aritmético», fue
envejeciendo hasta que Dios le llevo
a sulado y en el «tiempo historico»
que le toco vivir. Un tiempo en el que
nunca faltaron guerras, catastrofes,
revoluciones y crisis, en el teatro del
mundo y en muchos corazones. Pero,
en medio de todo, inmutables, fijos
desde la eternidad, tenia siempre
presentes el encargo y la meta:
«Mientras esperamos el retorno del
Sefior, que volvera a tomar posesion
plena de su Reino, no podemos
permanecer pasivos. La extension



del Reino de Dios no es solo tarea
oficial de los miembros de la Iglesia
que representan a Cristo, porque han
recibido de El los poderes sagrados.
Vos autem estis corpus Christi (I Cor
XII, 27), vosotros también sois cuerpo
de Cristo, misioneros con mision -sin
llamaros misioneros-, que tenéis el
mandato concreto de negociar hasta
la venida del Sefior con vuestro
trabajo responsable -vocacional- del
que Cristo os pedira cuenta» (72).

En mayo de 1935 don Josemaria hizo,
con dos de sus hijos, una romeria a la
ermita de la Virgen de Sonsoles,
cerca de Avila. En febrero de 1974
recordaba el esfuerzo del camino:
«Ibamos a campo traviesa, para
llegar antes a la pequefia colina
sobre la que se alza el Santuario de la
Virgen de Sonsoles. Veiamos la
ermita durante todo el trayecto hasta
que de pronto, cuando ya estdbamos
muy cerca, desaparecio de nuestra
mirada. Pero no se nos ocurrid



pensar: si no la vemos, hemos
perdido el camino...». Era como una
imagen de la propia vida interior, de
la lucha, de las ansias del alma por
estar junto a Dios: «Algunos dias
después -siguio diciendo al recordar
aquella romeria- escribi una ficha
(...): cuando perdemos la luz de Dios,
la visiéon sobrenatural de las cosas,
hay que recordar que en otras
ocasiones la tuvimos, y seguir
adelante, sin desmayos, aunque sea
cuesta arriba y a ciegas» (73). Solo
una cosa es necesaria: seguir
andando camino arriba, con firmeza
y fidelidad, sin flaquear ante un
repentino repecho, sin ceder a la
tentacion de tumbarse sobre un buen
prado.

2 de octubre de 1962: el Opus Dei
cumple treinta y cuatro afios, un
tiempo en el que el camino del
Fundador ha sido mucho mas
empinado y pedregoso y lleno de
peligros que aquel camino de



Sonsoles. «No o0s podéis imaginar -
dice a los miembros del Opus Dei que
estan reunidos con €l en Roma para
celebrar ese dia- 1o que ha costado
sacar adelante la Obra. Pero jqué
aventura mas maravillosa!» (74). Y
sigue hablando en presente, el
tiempo del hoy que permanece
siempre: «Es como cultivar un
terreno selvatico: primero hay que
talar los arboles, arrancar la maleza,
apartar las piedras..., para después
arar la tierra a fondo, echar el abono
(...). Una vez roturada, hay que dejar
reposar la tierra, para que se airee
bien. Luego viene la siembra, y los
mil cuidados que exigen las plantas:
prevenir las plagas; el temor a que
descargue una tormenta... Es
necesario esperar mucho, trabajar
mucho y sufrir mucho, hasta que el
trigo se encierra en los graneros.» Y
tras una breve pausa agrega:
«Granos de trigo apretados en las
manos llagadas de Cristo: eso somos
Nnosotros».



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/la-semilla-va-
creciendo/ (26/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/la-semilla-va-creciendo/
https://opusdei.org/es-es/article/la-semilla-va-creciendo/
https://opusdei.org/es-es/article/la-semilla-va-creciendo/

	La semilla va creciendo

