opusdei.org

La santificacion en
la propia situacion
de vida

Estudio de Miguel Angel Tabet,
profesor de la Universidad
Pontificia de la Santa Cruz,
publicado en "Romana”, n° 6
(1988).

01/06/2015

El texto de 1 Cor 7,17-24[1], sin lugar
a dudas, tiene especial importancia
en la individuacion de los
fundamentos biblicos de la teologia
del laicado, especialmente en lo que



concierne a la definicion del &mbito
de la santificacion: la peculiar
condicién de vida, su situacion
familiar, social, profesional, etc.
Interesa destacar, desde el primer
momento, que el pasaje en cuestion
no puede ser tratado como un inciso
0 paréntesis dentro de 1 Cor 7, como
tampoco dentro de la mas amplia
perspectiva del epistolario
paulino[2]. Su contenido, en efecto,
no constituye en ningin modo una
ensefianza secundaria, accidental, en
el mensaje global del Apostol, como
lo pone de manifiesto la féormula «asi
lo dispongo en todas las iglesias» (v.
17) con que san Pablo indica la
constancia y universalidad de esta
ensefianza suya. El trataba de este
argumento «in omnibus ecclesiis», y
asi lo hace notar explicitamente a los
corintios.

Por otra parte, la ensefianza de 1 Cor
7,17-24 adquiere fuerza y vigor al
contextualizar el pasaje dentro del



entero «corpus paulinum». El deber
del cristiano de santificarse en la
propia situacion de vida, por medio
de su trabajo y en las circunstancias
ordinarias, es un tema que aflora en
muchos otros textos diseminados
aqui y alla a lo largo de las cartas del
Apostol[3]. Sin embargo, quiza sea
ésta pericopa de la primera Carta a
los Corintios la mas significativa. En
ella se insinua la doctrina que tan
admirablemente expuso el Concilio
Vaticano II al afirmar que «por su
vocacion, es propio de los laicos
buscar el reino de Dios tratando las
cosas temporales, ordenandolas
segun Dios. Ellos viven en el siglo, es
decir, implicados en todos y cada uno
de los asuntos y negocios del mundo
y en las ordinarias condiciones de la
vida familiar y social, en las cuales su
existencia estd como entretejida. Alli
son llamados por Dios a contribuir,
como desde el interior, a modo de
fermento, a la santificacion del
mundo mediante el ejercicio de su



funcion propia y bajo la guia del
espiritu evangélico y, de este modo, a
hacer visible a Cristo a los demas,
principalmente con el testimonio de
la propia vida y con el fulgor de la fe,
de la esperanza y de la caridad. A
ellos corresponde particularmente
iluminar y ordenar todas las
realidades temporales, a las cuales
estan estrechamente ligados, de
modo que siempre se realicen segun
Cristo, y crezcan y se mantengan en
alabanza al Creador y Redentor»[4].

1. El contexto inmediato de 1 Cor
7,17-24

El contexto en que se encuentra
nuestro pasaje puede resultar a
primera vista algo sorprendente,
pero tal vez esto mismo es lo que
realza particularmente su
significado. Se trata del capitulo 7 de
la primera Carta a los Corintios,
capitulo que da inicio a la segunda
parte de la epistola, toda ella



caracterizada por el hecho de
contener respuestas del Apostol a
diversas consultas que le habian
planteado los fieles. En particular, el
capitulo 7 afronta la tematica de la
relacion entre el matrimonio y la
virginidad. «Una de las preguntas
que la comunidad corintia propuso
al Apostol debia decir, poco mas o
menos, si a un cristiano le es licito el
matrimonio y la consumacion
matrimonial. Tenia ante los ojos el
ejemplo del celibato de los Apostoles;
sabian que el mismo Jesus habia sido
célibe; conocian asimismo la
sentencia sobre los que renuncian al
matrimonio por amor al reino de los
cielos (Mt 19,11 ss). De todo esto
deducian que todos debian tender a
este ideal. Por otra parte, habia otros
muchos que estimaban en poco los
valores de la sexualidad, lo que podia
llevar, por el camino opuesto, a la
laxitud moral...»[5].



La respuesta de san Pablo ofrece las
directrices doctrinales esenciales
para aclarar esos interrogantes. El
Apostol les habla de la legitimidad y
conveniencia del matrimonio (vv.
1-2), de la igualdad esencial de los
derechos y deberes de los conyuges
(vv. 3-4), de la continencia temporal
por razones mas altas, como
dedicarse a la oracién (v. 5), del
matrimonio y la virginidad como dos
dones diferentes de la gracia, y la
mayor excelencia en si de este ultimo
(vv. 6-9), de la indisolubilidad del
matrimonio (vv. 10-11) y del
comportamiento a seguir en el caso
concreto del matrimonio entre
paganos, uno de los cuales se
convertia al cristianismo (vv. 16-17).
Es en este momento (v. 17), antes de
continuar con el tema planteado y
extenderse a propdsito de la
excelencia de la virginidad (vv.
25-40), ultima parte del capitulo,
cuando san Pablo parece sentirse
urgido a recordar lo que era un tema



frecuente en su predicacion: las
exigencias normales de la vocacion
cristiana en relacion a las estructuras
del mundo. Comienza asi el v. 17
afirmando: «por lo demads, que cada
uno permanezca en la condicion que
le asigno el Sefior, en la que tenia
cuando le llamo Dios. Asi lo dispongo
en todas las iglesias»[6].

Tal vez, el motivo que impulsd a san
Pablo a sefialar con contornos
precisos este punto capital de su
doctrina, precisando que asi lo
disponia en todas las comunidades,
haya sido el espiritu de relajamiento
moral y de inestabilidad religiosa de
los corintios. E1 Apostol queria
probablemente evitar que se hiciera
una extension abusiva de la
ensefianza que él habia expuesto
poco antes sobre la licitud de la
ruptura de los lazos conyugales en
un matrimonio inicialmente
realizado entre paganos, en el caso
de que la parte pagana no quisiera



seguir conviviendo pacificamente
con la parte que se habia convertido.
San Pablo se apresura entonces a
sefialar el principio general de la
vida cristiana: que los ligdmenes y
las obligaciones licitas contraidas
antes del bautismo conservaban su
pleno su valor.

La doctrina en definitiva era ésta: «si
la "conversiéon" al cristianismo es el
punto de partida de un cambio
radical en la vida moral y religiosa
del hombre interior, ella no
comporta de por si ninguna
modificacion de la situacion exterior
y social de los fieles; mas aun, es
preferible permanecer en la
condicion o estado en que se estaba
cuando se recibi6 el don interior de
la fe»[7]. E1 Apostol inculcaba que la
realidad de la vocacidn cristiana no
tenia por qué cambiar las
circunstancias exteriores de vida,
puesto que lo que sillevaba consigo
era una conversion interior; por



consiguiente, que sus afirmaciones
sobre la disolucion del matrimonio
cuando la parte pagana rompia la
convivencia matrimonial ante la
conversion de la otra parte eran una
solucion practica a un caso concreto,
que no podia extenderse a otras
cuestiones. El principio general era
mas bien el contrario, que el
cristianismo no venia a remover el
antiguo equilibrio, pues todas las
circunstancias de vida-siempre que
no fueran deshonestas-podian ser
santificadas[8].

La importancia de este principio
general es puesta por san Pablo de
relieve tanto al introducirlo de un
modo algo abrupto como al indicar
que asi lo disponia en todas las
iglesias, y, desde un punto de vista
gramatical, por su reiteracion. En
efecto, en los escasos ocho versiculos
que dura la digresion del tema en
cuestion, san Pablo reafirma el
mismo principio tres veces: vv. 17, 20



y 24. Pero analicemos las cosas con
orden.

2.1 Cor 7,17-19: Permanencia en la
propia condicion de origen

Esta seccion comienza con la
conjuncion ei me, particula
adversativa y restrictiva. La Vulgata
y la Neovulgata la traducen por nisi.
Zerwick la identifica con plén
(praeterquam, ceterum): «por lo
demas»[9]. Asi la entienden la mayor
parte de los exégetas. Si san Pablo
habia dado normas sobre la
separacion en casos de matrimonios
entre cristianos y paganos, era
porque en ocasiones la situacion en
la que venia a encontrarse la parte
bautizada no era compatible con las
exigencias de la fe. Al introducir la
féormula «por lo demas», comienza su
ensefianza sobre de lo que debia ser
considerado la norma de conducta
general y habitual entre los fieles, a
aplicar siempre que la situacion



anterior a la conversion fuera
compatible con la vocacion cristiana:
«a cada uno como repartio el Sefior
(Kyrios), a cada uno como ha llamado
Dios (Theos). Quedaba asi establecido
que el estado o condicion que se
tiene antes de recibir la fe cae dentro
de los planes divinos. Esa situacion
reviste el caracter de un don, que san
Pablo atribuye a Cristo mismo
(Kyrios) como donador, para que el
hombre viva en él y se santifique
cuando le sorprenda la llamada de
Dios Padre a la fe»[10].

Para ilustrar el principio precedente,
el Apdstol lo aplica a dos situaciones
que eran de maxima actualidad para
los corintios. La primera se referia a
la distincion entre judios y gentiles,
0, en la terminologia del Apdstol, a la
situacion de circunciso o de
incircunciso. Era ésta tal vez, desde
el punto de vista religioso, la
diferencia mads radical imaginable
por los cristianos: eran éstas, en



efecto, las dos situaciones religiosas
extremas, existentes entre los
hombres, desde que Dio habia hecho
eleccion del pueblo de Israel. San
Pablo, aplicando el principio general,
sefiala que la conversion al
cristianismo no implicaba la
exigencia de cambio de las
circunstancias que caracterizaban el
estado del uno por el del otro: «¢Fue
llamado alguien siendo circunciso?
Que no lo oculte. ¢Fue llamado
siendo incircunciso? No se
circuncide. Nada es la circuncision, y
nada la falta de circuncision; lo
importante es la observancia de los
mandatos de Dios» (vv. 18-19).

Aqui se encuentra el nucleo central
de la ensefianza del Apostol. San
Pablo parece querer afirmar que,
una vez recibido el bautismo, judéo-
cristianos y étnico-cristianos, cada
uno, debian aceptar y considerar
como algo muy digno de estima lo
que la Providencia divina habia



destinado para unos y otros antes de
recibir la llamada a la fe. Ni el judéo-
cristiano tenia por qué avergonzarse
de su condicidon de circunciso,
tratando de ocultarla o haciéndola
desaparecer[11], ni el étnico-
cristiano debia estimar que su
entrada al cristianismo implicaba
una asuncion previa de las
costumbres judias. Ni el uno ni el
otro debian sentirse superior o
inferior por razon de su precedente
origen religioso. Es probable que en
este momento san Pablo tratara de
paso de combatir el grave error de
los judaizantes; pero su mirada sin
duda iba mucho mas alla: queria
subrayar que lo que exigia la
llamada a la nueva fe era otra cosa:
que cada uno, aceptando su propia
procedencia religiosa, se convenciese
de que lo que de ahora en adelante
importaba consistia en vivir de
acuerdo con la voluntad de Dios, es
decir, en «la observancia de los
mandamientos de Dios» (v. 19). Es la



misma instrucciéon que dara a los
Galatas: «en Cristo Jesus no tienen
valor ni la circuncision ni la
incircuncision, sino la fe que actua
por la caridad» (Gal 5,6). No exigia la
vida cristiana cambios externos, sino
una conversion interior, fruto de la
fe, manifestada evidentemente en las
obras del amor a Dios y al projimo, y
en mundo de vida compatible con la
misma fe.

3. Permanencia en la propia
condicion social: vv. 20-23

El razonamiento de san Pablo
presenta en los versiculos que siguen
un cierto progreso, tanto en la
enunciacion del principio general
como en su ejemplificacion.

3.1. La situacion de vida entendida
como vocacion

En la formulacion del principio
general, en efecto, en vez del giro «a
cada uno, como repartio el Sefior»,



san Pablo afirma ahora con mayor
énfasis: «Cada uno permanezca en la
vocacion en que fue llamado»[12]. El
Apostol utiliza, ademas, un término
peculiar, de fuerte raigambre biblica:
klésis (vocacion), que parece
emplearse con una intencionalidad
bien precisa ¢{Qué entiende el Apostol
en este texto por dicho término? Nos
parece que la respuesta es la
siguiente: «No el acto de la gracia
divina, sino el puesto o condicion
social en la que el hombre se
encontraba cuando fue llamado a la
fe y a la Iglesia»[13]. Ciertamente,
este uso de klésis en 1 Cor 7,20
resulta algo inusual y casi inesperado
[14], pero esto encuentra su
explicacion en el empleo popular de
esta palabra en la grecidad, en la que
klésis aparece frecuentemente con el
significado de «invitacion» y no rara
vez de «denominacion», «cita»,
«testamento»[15].



Esta ha sido la opinion mas
generalizada desde época patristica.
Tanto en la literatura patristica como
medieval, el término «klésis» en 1
Cor 7,20 fue entendido en clara
referencia a la vocacién humana, es
decir, al género de vida, condicion y
situacion en que se encuentran los
hombres en la sociedad[16]. La
opinion de los Padres griegos parece
unanime. Asi, san Juan Crisostomo, a
propdasito de los vv. 17-21, comenta:
«Estas cosas nada impiden a la fe,
dice el Apostol, para que no las
desprecies ni te turbes, pues la fe
asume todas estas cosas. "Cada uno
en la vocacion en que fue llamado,
en ella permanezca". ¢Fuiste llamado
teniendo mujer pagana? Permanece
con ella: no eches a la mujer a causa
de la fe. ¢ Fuiste llamado siendo
siervo? No te preocupes: permanece
como siervo...»[17]. En el medioevo,
en su exposicion a las cartas de san
Pablo, escribe san Bruno: «Y digo en
general aquello que vale para el



circunciso y el incircunciso: que cada
uno viniendo a la fe permanezca en
aquel estado en el que fue llamado; y
sepa que ese estado es la vocacion de
Dios»[18]. Mas claras si cabe son las
palabras de Hervé de Bourg-Dieu:
«"Cada uno en la vocacion en que fue
llamado", es decir en aquella
condicion que no repugna a la
vocacion, "en ella permanezca". Lo
cual se ha de atribuir a aquellas
costumbres o vocaciones de la vida,
que no son de obstaculo para la fey
las buenas costumbres. Puesto que si
alguno era ladron cuando fue
llamado, no piense que puede
permanecer en el latrocinio»[19].

Esta interpretacion es también la que
ha prevalecido en la exégesis mas
reciente, hasta el punto que
pensamos se pueda aseverar que se
trata de la opinion comun de
exegetas. No extrafia, por esto, que el
Theologisches Begriffslexikon zum NT
pueda afirmar tajantemente: «1 Cor



7,15ss. demuestra que la vocacion no
altera necesariamente la situacion
social del cristiano (no hace al
esclavo juridicamente independiente
de su sefior) ni le obliga a cambiar de
profesion: el cambio de condicion no
se logra a través de una
trasformacion de estructuras
caducas, sino mediante la
transformacion de la actitud interna.
Por lo demas, 1 Cor 7,20 es el uinico
pasaje en el que klésis se puede
traducir por «profesion» (en el
sentido de "condicion" en que uno
vive...)»[20]. Respecto a la exégesis
protestante, la interpretacion
propuesta por nosotros parece ser
también la mas comun[21]. La
discusion planteada sobre el término
«Kklésis» ha sido recogida por K.L.
Schmidt en su articulo klésis en el
Teologisches Worterbuch zum Neuen
Testament [22]. En el sentido de
«estado de vida» ha sido
interpretada, entre otros, por H.
Lietzmann, H.D. Wendland y K. Holl,



los cuales, por otra parte, reconocen
la singularidad de este significado
dentro del «corpus paulinum» e
incluso dentro de la literatura
profana. Holl escribe: «De este
riguroso uso linguistico (de «klésis»
en el sentido de "vocacion"), se
separa solamente un pasaje. En 1 Cor
7,20 Pablo escribe: cada uno debe
permanecer en la "klésis" en la que
ha sido llamado. Nuestra ciencia
linguistica no esta en grado todavia
de decidir con seguridad si Pablo
intenta introducir aqui, junto a un
concepto atrevido, un término
igualmente atrevido y de nuevo cufio
(la vocacion del cristiano incluye
también la situacion de cada uno,
como algo querido por Dios), o si ha
acogido un uso linguistico ya
afirmado, si bien muy raro y a lo mas
popular ("klésis" como aquello de lo
que uno reciba el nombre, y por
tanto el "rango", o la "profesion” en el
sentido de "sociedad"). Esta ultima
hipotesis es quiza la mas probable.



En cualquier caso era notable que el
significado de este término,
indicativo de un valor terreno, fuese
precisado a los cristianos mediante
un pasaje del Nuevo
Testamento»[23]. Por su parte,
autores como el mismo Schmidt,
Cremer-Kogel, etc. vierten la palabra
«klésis» de 1 Cor 7,20 como vocacion
a la vida cristiana. Asi Schmidt, en su
articulo sobre la voz «klésis» en el
ThWNT, traduce: «cada uno
permanezca en el estado de la
vocacion en la que fue llamado».

La razon que aducen estos ultimos
exégetas se basa en que ése es
precisamente el significado de
«Kklésis» en todo el «corpus
paulinum», donde «klIesis»—afirman-
significa «vocacion» a algo que
pertenece a la esfera sagrada de la
salvacion; en caso contrario, se
trataria de un significado del todo
singular. Pensamos que las
aclaraciones de K.V. Truhlar resultan



a este proposito muy pertinentes: «E1
argumento, sin embargo, no
convence. De los ocho textos
adoptados, en efecto, aunque 1 Cor
1,26 también se refiere directamente
a la vocacion a la vida cristiana, no lo
hace de modo simple y exclusivo.
Puesto que cuando Pablo afirma:
"ved vuestra vocacion, oh hermanos,
porque no hay muchos sabios entre
vosotros, segun la carne, ni muchos
potentes, ni muchos nobles; sino
que... las cosas viles del mundo y de
ningun valor eligid Dios...", considera
directamente la vocacion cristiana,
pero no como separada del estado
profano, sino concretizada en la
modesta condicién social de los
corintios; es decir, junto con la
vocacion cristiana considera la
vocacion social. Si se tiene presente
todo esto, la voz "klesis" en 1 Cor
7,20, interpretada por vocacion a la
condicion o estado de vida, puede ser
entendido como un paso mas
avanzado en la linea comenzada en 1



Cor 1,26»[24]. El autor continua: «Si
san Pablo usa por lo general la
palabra "vocacion” en el sentido de
llamada a la vida cristiana, ¢por qué
no habria podido, en algun pasaje,
usar el mismo término en sentido
nuevo, en especial si este nuevo
sentido se conecta intimamente con
el otro significado con que el término
se usa ordinariamente? En otras
palabras: ¢por qué S. Pablo, que usa
la palabra "kIésis" para significar en
general la vocacion a la vida
cristiana, no habria podido usar la
misma palabra en algun texto para
significar la vocacion al estado o
condicién de vida, o sea, al estado
profesional, que en ultimo término
no es sino la vida cristiana
considerada en concreto?»[25].
Resulta sugerente, en efecto,
considerar que el Apostol emplea el
término «klésis» para designar la
vocacion humana donde —como
insiste-debia permanecer el hombre



en la nueva condicion creada por la
llamada divina.

3.2. Progreso en la ejemplificacion

El segundo caso al que san Pablo
aplica el principio general tiene un
alcance mucho mayor que el
primero. Se trata de la situacion
antagonica de esclavos y libres. Los
esclavos eran muy abundantes en la
sociedad de Corinto, y ante la
perspectiva de un acercamiento al
cristianismo debian preguntarse si
su condicion era compatible con la
santidad que el Apostol predicaba y
con la vocacion cristiana. Pregunta
mas que comprensible, si se tienen
en cuenta la vision que la cultura
antigua griega y latina tenia de la
esclavitud y del trabajo manual[26].
El Apéstol sefiala que no habia
motivo de desasosiego, pues también
la situacion de esclavo era
compatible con el Evangelio: «;Fuiste
llamado siendo siervo? No te



preocupes; y aunque puedas obtener
la libertad, aprovecha mas bien tu
condicion; porque el que siendo
siervo fue llamado en el Sefior, es
liberto de Cristo; igualmente, el que
fue llamado siendo libre, es siervo de
Cristo. Fuisteis comprados mediante
un precio; no os hagais esclavos de
los hombres. Cada uno, hermanos,
permanezca ante Dios en el estado
en que fue llamado» (vv. 21-24).

Las palabras de san son tanto mas
elocuentes cuando se considera que
en sus cartas hay toda una profunda
y amplia doctrina sobre la dignidad
del hombre, que no dejara de influir
positivamente en tiempos sucesivos
en la concepcidn social del mundo y
del trabajo[27]. Pero aqui san Pablo
esta desarrollando otro argumento, y
su intento es el de sefialar que en
cualquier condicion humana, por
infima que ésta fuera considerada
por los hombres, puede ser asumida
en toda su plenitud y ser integrada



en una vida cristiana abrazada con
plenitud; por tanto, incluso en el caso
de un esclavo tuviera la oportunidad
de hacerse libre, éste deberia tener
como ganancia mayor permanecer
en su situacion presente[28]. «Tuvo
que ser enorme la sensacion de dicha
de estos hombres sometidos a
esclavitud al ser aceptados como
ciudadanos de pleno derecho en la
comunidad cristiana y verse tratados
como hermanos y hermanas por los
hombres libres»[29].

La justificacion teoldgica que san
Pablo da a su ensefianza se
encuentra en los vv. 22-23. Es la
liberacion del pecado y el
seguimiento de los mandatos de
Cristo lo que ennoblece al hombre y
da sentido a su condiciéon. Entonces,
el que fue llamado esclavo en el
Sefior, conquista la verdadera
libertad, la libertad de los hijos de
Dios; y el que era libre cuando fue
llamado, alcanza la tinica esclavitud



digna del hombre, la de ser siervo de
Cristo. Es la paradoja de lo
sobrenatural, que pone de relieve el
verdadero sentido de las cosas: su
relacion a Cristo. ¢Para qué entonces
cambiar de condicién? La mayor
plenitud de vida cristiana no radica
en la peculiaridad de la situacion
externa, aunque en ella se realice.
Todos somos iguales delante de Dios
(cf. Gal 3,28; Col 3,11).

La posibilidad de vivir de esta nueva
manera en la propia situacion se ha
hecho posible-sefiala el Apdstol-al
haber sido comprados a un «alto
precio», al precio de la sangre de
Cristo, por la que el hombre puede
dejar de ser victima de las
perspectivas meramente humanas de
las cosas y adquirir la perspectiva
sobrenatural. Centradas asi las cosas,
san Pablo puede concluir reiterando
gozosamente por tercera vez el
principio general: «cada uno,



hermanos, permanezca ante Dios en
el estado en que fue llamado» (v. 24).

CONCLUSION

No es posible extendernos en este
estudio en el profundo contenido
teoldgico y moral que presenta la
doctrina del Apdstol de las gentes en
1 Cor 7,17-24. Nos parece, sin
embargo, que podemos concluir
adecuadamente estas paginas
afirmando que el texto de 1 Cor
7-17,24 resume, sin duda, uno de los
temas que estaban muy dentro del
corazon vibrante de san Pablo. La
idea de que la situacion humana
ordinaria, de cada hombre, cae
dentro de los planes divinos de
salvacion; que la vocacion humana y
la vocacion divina no son ajenas,
sino que se hermanan y entrecruzan
de modo tal que —en general— la
vocacion cristiana debe realizarse
precisamente en aquellas
circunstancias hacia las que el



hombre es llevado por los resortes de
la vida y su inclinacion personal.
Dicho de otro modo, recordando las
palabras con que el Fundador del
Opus Dei incitaba a vivir con radical
fidelidad la vocacion de cristianos y
la vocacidn profesional: «alli donde
estan vuestros hermanos los
hombres, alli donde estan vuestras
aspiraciones, vuestro trabajo,
vuestros amores, alli esta el sitio de
vuestro encuentro cotidiano con
Cristo. Es, en medio de las cosas mas
materiales de la tierra, donde
debemos santificarnos, sirviendo a
Dios y a todos los hombres (...).
Debéis comprender ahora —con una
nueva claridad— que Dios os llama a
servirle en y desde las tareas civiles,
materiales, seculares de la vida
humana: en un laboratorio, en el
quiréfano de un hospital, en la
fabrica, en el taller, en el campo, en
el hogar de familia y en todo el
inmenso panorama de trabajo. Dios
nos espera cada dia. Sabedlo bien:



hay un algo santo, divino, escondido
en las situaciones mas comunes, que
toca a cada uno de vosotros
descubrir»[30].

Miguel Angel Tabet

Universidad Pontificia de la Santa
Cruz

[1] Asi afirma: «Por lo demas, que
cada uno permanezca en la
condicion que le asigno el Sefior, en
la que tenia cuando le llamé Dios. Asi
lo dispongo en todas las iglesias. ¢Fue
llamado alguien siendo circunciso?
Que no lo oculte. ¢Fue llamado
siendo incircunciso? No se
circuncide. Nada es la circuncision, y
nada la falta de circuncision; lo
importante es la observancia de los
mandamientos de Dios. Cada uno
permanezca en la vocacion en que
fue llamado. ¢Fuiste llamado siendo
siervo? No te preocupes; y aunque
puedes hacerte libre, aprovecha mas
bien tu condicion; porque el que



siendo siervo fue llamado en el
Senor, es liberto del Sefor;
igualmente, el que fue llamado
siendo libre, es siervo de Cristo.
Fuisteis comprados mediante un
precio; no os hagais esclavos de los
hombres. Cada uno, hermanos,
permanezca ante Dios en el estado
en que fue llamado».

[2] Resulta sorprendente la poca
atencion que se ha prestado al texto
paulino por parte de algunos autores
en el momento de estudiar la vida de
los primeros cristianos. Es el caso,
por ejemplo, del acreditado libro de
L. Cerfaux, Le chrétien dans la
théologie paulinienne, Cerf, Paris
1962.

[3] Es lo que ha subrayado JUAN
PABLO II en la enciclica Laborem
exercens, del 14-1X-1981, n.26, sobre
el trabajo humano, donde afirma:
«Las ensefianzas del Apdstol de las
Gentes tienen, como se ve, una



importancia capital para la moral y
la espiritualidad del trabajo humano.
Son un importante complemento a
este grande, aunque discreto,
"Evangelio del trabajo", que
encontramos en la vida de Cristo y en
sus parabolas, en lo que Jesus "hizoy
ensefd" (Hech 1,1)» (traduccion
castellana en El mensaje social de la
Iglesia, Palabra, Madrid 1986, n. 643).

[4] Const. dogm. Lumen Gentium, n.
31. Nos parece obligado indicar en el
presente escrito la viva luz
proyectada sobre la teologia del
trabajo y del laicado por las
ensefianzas y el apostolado del
Siervo Josemaria Escriva. Entre los
autorizados testimonios propuestos
por diferentes personalidades
eclesiasticas, sobresale el de Juan
Pablo II. Las palabras que pronuncid
el 19 de agosto de 1979, durante la
homilia de una Misa celebrada para
un numeroso grupo de miembros del
Opus Deij, son particularmente



significativas para el tema que
estamos examinando: «Vuestra
institucién-afirmaba— tiene como
finalidad la santificacion de la vida
permaneciendo en el mundo, en el
propio puesto de trabajo y profesion:
vivir el Evangelio en el mundo,
viviendo ciertamente inmersos en el
mundo, para transformarlo y
redimirlo con el propio amor a
Cristo. Realmente es un gran ideal el
vuestro, que desde los comienzos se
ha anticipado a esa teologia del
laicado, que caracterizd después a la
Iglesia del concilio y del
postconcilio...» (el texto original en
italiano aparecio en «L'Osservatore
Romano» del 20/21-VIII-1979; la
traduccion castellana en
«L'Osservatore Romano», edicion en
espafol, del 26-VIII-1979). Otros
testimonios en J. L. ILLANES, La
santificacion del trabajo, Palabra
Madrid 19818, pp. 9-14. El libro
expone magistralmente la doctrina
sobre el valor sobrenatural del



trabajo predicado por el Siervo de
Dios Josemaria Escriva de Balaguer,
al que debo cuanto de positivo he
podido comprender sobre el tema de
nuestro estudio.

[5] E. WALTER, Der erste Brief an die
Korinther, en la serie «Geistliche
Schriftlesung», Patmos, Duisseldorf
1969 (version espafiola, Herder,
Barcelona 1977, p. 104).

[6] El texto dice literalmente: «fuera
de estos casos, asi como el Senor ha
asignado a cada uno, como Dios ha
llamado, asi camine».

[7] C. Spicq, Epitres aux Corinthiens,
en L. Pirot — A. Clamer, La Sainte
Bible t. X1, 2 partie, Letouzey et Ané,
Paris 1948, p. 218. La traduccion es
nuestra.

[8] Cf. V. Jacono, Le epistole di S.
Paolo ai Romani, ai Corinti e ai Galati,
en S. Garofalo, La Sacra Bibbia,



Marietti, Torino-Roma 1952, XI, p.
315.

[9] Analysis philologica Novi
Testamenti, Pontificio Istituto Biblico,
Roma 1966, in loc.

[10] J. Leal, Primera carta a los
Corintios, en La Sagrada Escritura.
Nuevo Testamento, BAC, Madrid 1975,
t. IL, p. 392.

[11] Esto requeria una curiosa
operacion médica. Cf. 1 Mac 1,15; 2
Mac 14,9s; 4 Mac 5,2 (escrito
apocrifo); Flavio Josefo, Antiquitates
Iudaicae 12,5,1; etc.

[12] Literalmente: «cada cual, en la
vocacion en que fue llamado, en ella
permanezca». El énfasis es evidente,
sobre todo, en la expresion en tauté
(en ella).

[13] E. Walter, Der erste Brief an die
Korinther@, p. 124.



[14] En el Nuevo Testamento, fuera
de 1 Cor 7,20, el término «klésis»
siempre se refiere a la vocacion
cristiana. Asi sucede en los otros
ocho pasajes paulinos en que
aparece ese vocablo: Rm 11,19; 1 Cor
1,26; Ef 1,18; 4,1; 4,4; Fil 3,14; 2 Ts
1,11; 2 Tm 1,9. Sin embargo, el texto
de 1 Cor 1,26 parece que se coloca en
la linea de 1 Cor 7,20, objeto de
nuestro estudio (cf. L. Coenen,
Llamada, en L. Coenen — E.
Beyreuther — h. Bietenhard,
Diccionario Teologico del Nuevo
Testamento, 111, pp. 9-15: orig.
aleman: Theologisches Begriffslexikon
zum NT, R. Brockaus, Wuppertal
1971). Sobre este tema volveremos
mas adelante.

[15] En la literatura griega por
nosotros conocida el término «klésis»
se encuentra en Aristéfanes, en
Jenofonte, en Platon, en no pocos
papiros griegos, en los LXX y en la
literatura antigua. En poquisimas



ocasiones se encuentra el significado
de «denominacion» o el de
«nombre»; mas frecuente es el de
«invitacion». Es el sentido de los tres
lugares en que la palabra aparece en
los LXX (Jdt 12,10; 3 Mac 5,14; Jr 31,6).
El uso religioso de la palabra es
comun (Cf. K. L. SCHMIDT, Klésis, en
ThWNT, ed. italiana, Paideia, Brescia
1968, 1V, 1469; STEPHANUS,
Thesaurus linguae graecae, Paris
1865ss. in loc.). Un texto de Dionisio
de Halicarnaso, Ant. Rom. 4,18,2,
presenta un significado de interés
para nosotros. Alli se lee: «se
tuvieron por tanto seis
@symmoriai@ que los romanos
llaman clases, del griego klésis».
Aunque hay autores, como A.
Debrunner y el mismo K. L. Schmidt,
que consideran infundada la
etimologia propuesta por Dionisio,
conocidos lexicografos como F.
ZORELL, en el Lexicon Graecum Novi
Testamenti (voz: «klésis»} aceptan la
validez de la explicacion de Dionisio.



Zorell la utiliza para decir a
propdasito de 1 Cor 7,20: «"in eo vitae
genere seu statu in quo (ad fidem
christianam) vocatus est"... fortasse
etiam 1 Cor 1,16 huc revocari potest».

[16] Para una vision de conjunto
sobre la actitud ante el trabajo en la
historia de la espiritualidad, cf. J. L.
[lanes, La santificacion del trabajo@,
pp. 37-44.

[17] In Ep. I ad Cor., hom. 19: PG
61,155-156. Para otros testimonios
patristicos, cf. W. SCHWER, Beruf, en
F.]J. Dolger et al., Reallexikon fiir
Antike und Christentum, A.
Hiersemann, Stuttgart 1950ss, II,
153-156.

[18] In Epist. I ad Cor., 111: PL 159 B.

[19] In Epist. I ad Cor, cap. 7: PL
181,880D-881A. Otros testimonios
medievales se pueden encontrar en
N. Paulus, Die Wertung der weltlichen
Beruft im Mittelalter, Hist. Jahrbuch



32 (1911) 725-755; Zur Geschichte des
Wortes Beruft, Hist. Jahrbuch 45
(1925) 308-316; Der Berufsgedanke bei
Thomas von Aquin, Zeitschrift f. Kath.
Theologie 50 (1926) 445-454.

[20] La traduccion castellana es
nuestra (cf. L. Coenen, Llamada@, p.
13). Leamos algunos otros
comentarios: «"Unusquisque in qua
vocatione..."; unusquisque in
quocumgue vitae genere, ordine et
conditione maneat, in qua erat, cum
vocatus est. Intellige de statu
honesto, licito, inculpato» (C. A.
Lapide, In Epist. I ad Cor., VII, 20).
«Répétition du principe: Que chacun
demeure dans la condition
extérieure ou il était lorsqu'il a été
appelé a la fois. Juifs et pans ont été
sauvés dans des circonstances
extérieures diverses, mais, puisque la
grace les atteints les uns et les autres
dans tel ou tel état (cf. 'emphase de
"en taute"), il n'y a pas a renier ce
dernier, quel qu'il soit. C'est la



sagesse méme!» (C. Spicq, Epitres aux
Corinthiens@, p. 219). «Qui l'accento
non é posto sulla "dignita" della vita
da condurre, ma sulla "circostanza".
Si tratta della relazione tra la nuova
chiamata di salvezza e il primiero
stato di vita» (G. Greganti, La
vocazione individuale nel Nuovo
Testamento, Pontificia Universita
Lateranense Roma 1969, p 178). «Per
il valore di "klésis" si cf. il v. 24 e non
si avra difficolta ad ammettere, con
tutti gli antichi e la maggioranza dei
recenti, che S. Paolo consigli a
ciascuno "di rimanere in qualsiasi
genere di vita, ordine o condizione in
cui ha ricevuto la

fede" (Teofilacto)» (V. Jacono, Le
epistole di S. Paolo@, p. 316). «(Klésis)
no designa aqui la vocacion o acto
divino que nos llama a ser cristiano,
sino la que cada uno debe realizar
aceptando su situacion propia y
viviéndola cristianamente. Por eso
hemos traducido por «estado»
condicion o profesion» (J. Leal,



Primera epistola a los Corintios@, p.
392). «Questi versetti indicano che
Paolo non pensa principalmente ad
una vocazione a cui un uomo e
chiamato, ma alla condizione in cui
un uomo si trova quando gli giunge
la chiamata che produce la
conversione e lo convoca alla vita di
fede e ubbidienza cristiana. Si deve
almeno presumere che il Signore
desidera che il convertito rimanga
nella condizione in cui si

trova» (Ch.K. Barret, La prima lettera
ai corinti, EDB, Bologna 1979, p. 211;
orig. inglese, Black, London 19712); e
lo stesso autore aggiunge rispetto al
v. 20 « La chiamata di questo verseto
non ¢ la chiamata con cui, a cui, o da
cul un uomo viene chiamato; ma si
rifrisce alla condizione in cui egli e
quando e chiamato da Dio a
diventare cristiano« (p. 215). En la
misma linea estan las versiones mas
difundidas de la Biblia.



[21] Con relacidn a la lectura del
texto hecha por los reformadores, se
puede sefialar que la frecuente
referencia de Lutero y Calvino a 1
Cor 7,20, esta relacionada, sin lugar a
dudas, a la orientacion doctrinal de
la reforma en su conjunto. Lutero
tradujo el término «klésis» con
«Beruf», dandole el significado de
«Berufung» (clase, profesion), como
indica K. L. Schmidt en la voz
«klésis» en ThWNT, nota 1. Sin
embargo, Lutero no pretendia en
absoluto habla de santificacién del
trabajo: no podia ver en las
actividades humanas un medio de
santidad sin renegar del principio de
la «sola fides» que justifica; su
intento fue mas bien el de demostrar,
en el ambito de la polémica contra el
«otium» monastico, que a la vocacion
cristiana se le debia reconocer un
caracter meramente secular. Lutero
valoro, de este modo, en apariencia,
la vida secular, pero a costa de la
radical desvalorizacion del actuar



humano en orden a la justificacion y
a la salvacion. Desvalorizacion que
llevaba a la pretension de separar las
obras profanas de las obras propias
de la piedad religiosa. Lo que parecia
haber de positivo en el rechazo de
Lutero a restringir el concepto de
obra buena a las oraciones dichas en
la iglesia, el ayuno y la limosna,,
queda anulado por la pretension de
emancipar la actividad humana de
cualquier juicio formulado desde la
luz del Evangelio. Mas lejos aun llega
Calvino, que aunque considera la
profesion como una vocacion, crea
una ruptura insalvable entre obrar
humano y salvacion, abriendo el
camino hacia la total desvinculacion
del primero respecto de los valores
trascendentes (Cf. G. Angelini,
Lavoro, en «Nuovo Dizionario di
Teologia», Paoline, Roma, 1982, pp.
704-706); Cf. también P. Rodriguez, El
mundo como tarea moral, en
«Studiump», Instituto Pontificio de
Teologia, Madrid 1981, pp. 423-427.].



L. Illanes aclara que ni Lutero ni
Calvino «alcanzaron a descubrir el
valor santificador del trabajo, mas
aun contribuyeron poderosamente a
hacer dificil ese descubrimiento: la
concepcion del pecado original como
corrupcion total de la naturaleza y el
empefio en negar el caracter
meritorio ante Dios de toda obra
humana, incluso realizada en gracia,
cerraban en efecto las puertas a todo
progreso en ese sentido (...) El
dualismo que antes establecieron —
la sola fides que justifica y la
predestinacion, por un lado, y. por
otro, el trabajo considerado como
servicio pero carente de valor ante
Dios— dio pie, en la evolucion
posterior, a una escision entre un
pietismo individualista y un
humanismo sin raices teologales,
cuyos ecos han llegado hasta
nuestros dias» (La santificacion del
trabajo@, pp. 55-56).



[22] Cf. K. L. Schmidt, Klésis@, nota 1
y 6.

[23] Die Geschichte des Wortes Beruf,
en K. HOLL, Gesammelte Aufsetze zur
Kirchengeschichte, 111, 190. Citado por
K, L. Schmidt, Klésis@, nota 1.

[24] Lavoro cristiano (Per una
teologia del lavoro), Herder, 1966,
cap. XXI, p. 196. Trad. italiana del
original en latin, Labor christianus
(«Initiatio in theologiam spiritualem
systematicam de labore»), Herder,
Romae-Friburgi-Barcinone 1961. La
trad. castellana es nuestra.

[25] Ibidem, p. 197.

[26] La cultura griega hacia una
distincion, a nivel teorético y
practico, entre trabajo manual y
actividad especulativa. El resultado
era la asociacion, clamorosa en
Platon, entre la actividad intelectual
y la condicion de libertad, de una
parte, y actividad manual y



condicidén servil, de la otra. De ahi el
desprecio del trabajo manual,
contrapuesto al cultivo de las artes
liberales, propias del hombre libre.
La situacion en la cultura latina era
analoga (cf. G. Angelini, Lavoro@, p.
704).

[27] Respecto a este tema, cf. S.
Alvarez Turienzo, Doctrina social
cristiana (Esclavitud III), en GER,
Madrid 1984, t. VIII, pp. 782-783. Ver
la Bibliografia que alli se cita. Para
encuadrar el tema, pueden servir las
palabras de L. Ramlot: «Ni Jesus ni
Pablo formularon ninguna teoria
social contra la mala organizacion
del mundo antiguo. No obstante, al
asumir uno y otro la condicion del
trabajador y del servidor aportaron a
los hombres una dignidad, una
esperanza y un poder que €stos no
habian sospechado: por su trabajo y
su sufrimiento, ellos, cargadores de
Corinto o esclavos de los césares,
redimian el mundo, hicieran lo que



hiciesen, y trabajaban para agradar
no a los hombres sino al Sefior (Col
3,23), como "colaboradores de Dios".
Nada de discursos revolucionarios,
sino un ejemplo de servicio total y un
espiritu de fraternidad efectiva y
universal: he aqui la nueva justicia
que surgio en el mundo antiguo, sin
reclamar todo su derecho ni alejar la
locura de la cruz. Una superacion de
la justicia estricta: esto es lo que fue
propuesto a todos los hombres en el
Sermon de la montafia. Tal
superacion de la justicia no consiste
jamas en lesionar al projimo o a la
equidad, sino en hacer siempre mas
y mejor» (en Aa.Vv., Enciclopedia de
la Biblia, Garriga, Barcelona 1963, VI
1075).

[28] La frase «y aunque puedas
obtener la libertad, aprovecha mas
bien tu condicién» (Vulgata: «magis
utere») ha conocido distintas
interpretaciones. Lutero, Calvino y
no pocos tedlogos protestantes



(Godet, Hofmann, Robertson,
Plummer) y también algunos autores
catdlicos (A. Lapide, Calmet, Riccioti),
han visto en esta expresion un inciso
que limita el principio de no cambiar
de estado o de condicion. Todos ellos
proponen la siguiente traduccion:
«sin embargo, si puedes ganar la
condicion de libre, aprovecha esta
oportunidad». Pero la exégesis
opuesta parece preferible, a la luz de
la explicacion tradicional y de la
estructura gramatical de la frase. A
ella se adhieren todo los Padres
griegos, el Ambrosiaster, santo
Tomas, Allo, Spicq, etc. Se apoya en el
hecho de que el término griego
«alla», junto a la conjuncion
concesiva «ei kai» (aun cuando), muy
distinta de «kei ei» (y si), exige ser
traducido preferiblemente por
«incluso». El contexto favorece dicha
opinidn. En efecto, el consejo de
aprovechar la ocasion para
recuperar la libertad romperia el
curso normal de la frase y exigiria,



por lo menos, una justificacion por
parte de san Pablo. El imperativo
«chrésai« (utere) no presenta
dificultad. porque el imperativo
aoristo indica cualidad de la accion,
la accion en si misma, no el tiempo.
Santo Tomas comenta: «Maneas in
servitute, quia causa est humiitatis.
Et sicut ait Ambrosius: quanto quis
despectior est in hoc saeculo
pretiosior est, tanto propter eum
utilior Boetius: cum omnis fortuna
timenda sit magis tamen prospera
quam adversa» (In Ep. I ad Cor. VII,
lect. IV). Cf. C. Spicq, Epitres aux
Corinthiens, pp. 219-220; V. Jacono, Le
epistole di S. Paolo@, p. 316.

[29] E. Walter, Der erste Brief an die
Korinther@,p. 124.

[30] Conversaciones con Monsefior
Escrivd, Rialp, Madrid 198514, nn,
113 y 114. Son palabras
pronunciadas en la homilia de la
Misa celebrada en octubre de 1967



en Pamplona, en el «campus» de la
Universidad de Navarra, delante de
unas 40.000 personas. Textos
analogos pueden encontrarse en J.L.
[lanes, La santificacion del trabajo@,
pp. 73ss.

Miguel Angel Tabet

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/la-
santificacion-en-la-propia-situacion-de-
vida/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/la-santificacion-en-la-propia-situacion-de-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/la-santificacion-en-la-propia-situacion-de-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/la-santificacion-en-la-propia-situacion-de-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/la-santificacion-en-la-propia-situacion-de-vida/

	La santificación en la propia situación de vida

