
opusdei.org

La santificación en
la propia situación
de vida

Estudio de Miguel Ángel Tabet,
profesor de la Universidad
Pontificia de la Santa Cruz,
publicado en "Romana", nº 6
(1988).

01/06/2015

El texto de 1 Cor 7,17-24[1], sin lugar
a dudas, tiene especial importancia
en la individuación de los
fundamentos bíblicos de la teología
del laicado, especialmente en lo que



concierne a la definición del ámbito
de la santificación: la peculiar
condición de vida, su situación
familiar, social, profesional, etc.
Interesa destacar, desde el primer
momento, que el pasaje en cuestión
no puede ser tratado como un inciso
o paréntesis dentro de 1 Cor 7, como
tampoco dentro de la más amplia
perspectiva del epistolario
paulino[2]. Su contenido, en efecto,
no constituye en ningún modo una
enseñanza secundaria, accidental, en
el mensaje global del Apóstol, como
lo pone de manifiesto la fórmula «así
lo dispongo en todas las iglesias» (v.
17) con que san Pablo indica la
constancia y universalidad de esta
enseñanza suya. Él trataba de este
argumento «in omnibus ecclesiis», y
así lo hace notar explícitamente a los
corintios.

Por otra parte, la enseñanza de 1 Cor
7,17-24 adquiere fuerza y vigor al
contextualizar el pasaje dentro del



entero «corpus paulinum». El deber
del cristiano de santificarse en la
propia situación de vida, por medio
de su trabajo y en las circunstancias
ordinarias, es un tema que aflora en
muchos otros textos diseminados
aquí y allá a lo largo de las cartas del
Apóstol[3]. Sin embargo, quizá sea
ésta perícopa de la primera Carta a
los Corintios la más significativa. En
ella se insinúa la doctrina que tan
admirablemente expuso el Concilio
Vaticano II al afirmar que «por su
vocación, es propio de los laicos
buscar el reino de Dios tratando las
cosas temporales, ordenándolas
según Dios. Ellos viven en el siglo, es
decir, implicados en todos y cada uno
de los asuntos y negocios del mundo
y en las ordinarias condiciones de la
vida familiar y social, en las cuales su
existencia está como entretejida. Allí
son llamados por Dios a contribuir,
como desde el interior, a modo de
fermento, a la santificación del
mundo mediante el ejercicio de su



función propia y bajo la guía del
espíritu evangélico y, de este modo, a
hacer visible a Cristo a los demás,
principalmente con el testimonio de
la propia vida y con el fulgor de la fe,
de la esperanza y de la caridad. A
ellos corresponde particularmente
iluminar y ordenar todas las
realidades temporales, a las cuales
están estrechamente ligados, de
modo que siempre se realicen según
Cristo, y crezcan y se mantengan en
alabanza al Creador y Redentor»[4].

1. El contexto inmediato de 1 Cor
7,17-24

El contexto en que se encuentra
nuestro pasaje puede resultar a
primera vista algo sorprendente,
pero tal vez esto mismo es lo que
realza particularmente su
significado. Se trata del capítulo 7 de
la primera Carta a los Corintios,
capítulo que da inicio a la segunda
parte de la epístola, toda ella



caracterizada por el hecho de
contener respuestas del Apóstol a
diversas consultas que le habían
planteado los fieles. En particular, el
capítulo 7 afronta la temática de la
relación entre el matrimonio y la
virginidad. «Una de las preguntas
que la comunidad corintia propuso
al Apóstol debía decir, poco más o
menos, si a un cristiano le es lícito el
matrimonio y la consumación
matrimonial. Tenía ante los ojos el
ejemplo del celibato de los Apóstoles;
sabían que el mismo Jesús había sido
célibe; conocían asimismo la
sentencia sobre los que renuncian al
matrimonio por amor al reino de los
cielos (Mt 19,11 ss). De todo esto
deducían que todos debían tender a
este ideal. Por otra parte, había otros
muchos que estimaban en poco los
valores de la sexualidad, lo que podía
llevar, por el camino opuesto, a la
laxitud moral...»[5].



La respuesta de san Pablo ofrece las
directrices doctrinales esenciales
para aclarar esos interrogantes. El
Apóstol les habla de la legitimidad y
conveniencia del matrimonio (vv.
1-2), de la igualdad esencial de los
derechos y deberes de los cónyuges
(vv. 3-4), de la continencia temporal
por razones más altas, como
dedicarse a la oración (v. 5), del
matrimonio y la virginidad como dos
dones diferentes de la gracia, y la
mayor excelencia en sí de este último
(vv. 6-9), de la indisolubilidad del
matrimonio (vv. 10-11) y del
comportamiento a seguir en el caso
concreto del matrimonio entre
paganos, uno de los cuales se
convertía al cristianismo (vv. 16-17).
Es en este momento (v. 17), antes de
continuar con el tema planteado y
extenderse a propósito de la
excelencia de la virginidad (vv.
25-40), última parte del capítulo,
cuando san Pablo parece sentirse
urgido a recordar lo que era un tema



frecuente en su predicación: las
exigencias normales de la vocación
cristiana en relación a las estructuras
del mundo. Comienza así el v. 17
afirmando: «por lo demás, que cada
uno permanezca en la condición que
le asignó el Señor, en la que tenía
cuando le llamó Dios. Así lo dispongo
en todas las iglesias»[6].

Tal vez, el motivo que impulsó a san
Pablo a señalar con contornos
precisos este punto capital de su
doctrina, precisando que así lo
disponía en todas las comunidades,
haya sido el espíritu de relajamiento
moral y de inestabilidad religiosa de
los corintios. E1 Apóstol quería
probablemente evitar que se hiciera
una extensión abusiva de la
enseñanza que él había expuesto
poco antes sobre la licitud de la
ruptura de los lazos conyugales en
un matrimonio inicialmente
realizado entre paganos, en el caso
de que la parte pagana no quisiera



seguir conviviendo pacíficamente
con la parte que se había convertido.
San Pablo se apresura entonces a
señalar el principio general de la
vida cristiana: que los ligámenes y
las obligaciones lícitas contraídas
antes del bautismo conservaban su
pleno su valor.

La doctrina en definitiva era ésta: «si
la "conversión" al cristianismo es el
punto de partida de un cambio
radical en la vida moral y religiosa
del hombre interior, ella no
comporta de por sí ninguna
modificación de la situación exterior
y social de los fieles; más aún, es
preferible permanecer en la
condición o estado en que se estaba
cuando se recibió el don interior de
la fe»[7]. El Apóstol inculcaba que la
realidad de la vocación cristiana no
tenía por qué cambiar las
circunstancias exteriores de vida,
puesto que lo que sí llevaba consigo
era una conversión interior; por



consiguiente, que sus afirmaciones
sobre la disolución del matrimonio
cuando la parte pagana rompía la
convivencia matrimonial ante la
conversión de la otra parte eran una
solución práctica a un caso concreto,
que no podía extenderse a otras
cuestiones. El principio general era
más bien el contrario, que el
cristianismo no venía a remover el
antiguo equilibrio, pues todas las
circunstancias de vida-siempre que
no fueran deshonestas-podían ser
santificadas[8].

La importancia de este principio
general es puesta por san Pablo de
relieve tanto al introducirlo de un
modo algo abrupto como al indicar
que así lo disponía en todas las
iglesias, y, desde un punto de vista
gramatical, por su reiteración. En
efecto, en los escasos ocho versículos
que dura la digresión del tema en
cuestión, san Pablo reafirma el
mismo principio tres veces: vv. 17, 20



y 24. Pero analicemos las cosas con
orden.

2. 1 Cor 7,17-19: Permanencia en la
propia condición de origen

Esta sección comienza con la
conjunción ei me, partícula
adversativa y restrictiva. La Vulgata
y la Neovulgata la traducen por nisi.
Zerwick la identifica con plên
(praeterquam, ceterum): «por lo
demás»[9]. Así la entienden la mayor
parte de los exégetas. Si san Pablo
había dado normas sobre la
separación en casos de matrimonios
entre cristianos y paganos, era
porque en ocasiones la situación en
la que venía a encontrarse la parte
bautizada no era compatible con las
exigencias de la fe. Al introducir la
fórmula «por lo demás», comienza su
enseñanza sobre de lo que debía ser
considerado la norma de conducta
general y habitual entre los fieles, a
aplicar siempre que la situación



anterior a la conversión fuera
compatible con la vocación cristiana:
«a cada uno como repartió el Señor 
(Kyrios), a cada uno como ha llamado
Dios (Theós). Quedaba así establecido
que el estado o condición que se
tiene antes de recibir la fe cae dentro
de los planes divinos. Esa situación
reviste el carácter de un don, que san
Pablo atribuye a Cristo mismo 
(Kyrios) como donador, para que el
hombre viva en él y se santifique
cuando le sorprenda la llamada de
Dios Padre a la fe»[10].

Para ilustrar el principio precedente,
el Apóstol lo aplica a dos situaciones
que eran de máxima actualidad para
los corintios. La primera se refería a
la distinción entre judíos y gentiles,
o, en la terminología del Apóstol, a la
situación de circunciso o de
incircunciso. Era ésta tal vez, desde
el punto de vista religioso, la
diferencia más radical imaginable
por los cristianos: eran éstas, en



efecto, las dos situaciones religiosas
extremas, existentes entre los
hombres, desde que Dio había hecho
elección del pueblo de Israel. San
Pablo, aplicando el principio general,
señala que la conversión al
cristianismo no implicaba la
exigencia de cambio de las
circunstancias que caracterizaban el
estado del uno por el del otro: «¿Fue
llamado alguien siendo circunciso?
Que no lo oculte. ¿Fue llamado
siendo incircunciso? No se
circuncide. Nada es la circuncisión, y
nada la falta de circuncisión; lo
importante es la observancia de los
mandatos de Dios» (vv. 18-19).

Aquí se encuentra el núcleo central
de la enseñanza del Apóstol. San
Pablo parece querer afirmar que,
una vez recibido el bautismo, judéo-
cristianos y étnico-cristianos, cada
uno, debían aceptar y considerar
como algo muy digno de estima lo
que la Providencia divina había



destinado para unos y otros antes de
recibir la llamada a la fe. Ni el judéo-
cristiano tenía por qué avergonzarse
de su condición de circunciso,
tratando de ocultarla o haciéndola
desaparecer[11], ni el étnico-
cristiano debía estimar que su
entrada al cristianismo implicaba
una asunción previa de las
costumbres judías. Ni el uno ni el
otro debían sentirse superior o
inferior por razón de su precedente
origen religioso. Es probable que en
este momento san Pablo tratara de
paso de combatir el grave error de
los judaizantes; pero su mirada sin
duda iba mucho más allá: quería
subrayar que lo que exigía la
llamada a la nueva fe era otra cosa:
que cada uno, aceptando su propia
procedencia religiosa, se convenciese
de que lo que de ahora en adelante
importaba consistía en vivir de
acuerdo con la voluntad de Dios, es
decir, en «la observancia de los
mandamientos de Dios» (v. 19). Es la



misma instrucción que dará a los
Gálatas: «en Cristo Jesús no tienen
valor ni la circuncisión ni la
incircuncisión, sino la fe que actúa
por la caridad» (Gal 5,6). No exigía la
vida cristiana cambios externos, sino
una conversión interior, fruto de la
fe, manifestada evidentemente en las
obras del amor a Dios y al prójimo, y
en mundo de vida compatible con la
misma fe.

3. Permanencia en la propia
condición social: vv. 20-23

El razonamiento de san Pablo
presenta en los versículos que siguen
un cierto progreso, tanto en la
enunciación del principio general
como en su ejemplificación.

3.1. La situación de vida entendida
como vocación

En la formulación del principio
general, en efecto, en vez del giro «a
cada uno, como repartió el Señor»,



san Pablo afirma ahora con mayor
énfasis: «Cada uno permanezca en la
vocación en que fue llamado»[12]. El
Apóstol utiliza, además, un término
peculiar, de fuerte raigambre bíblica:
klêsis (vocación), que parece
emplearse con una intencionalidad
bien precisa ¿Qué entiende el Apóstol
en este texto por dicho término? Nos
parece que la respuesta es la
siguiente: «No el acto de la gracia
divina, sino el puesto o condición
social en la que el hombre se
encontraba cuando fue llamado a la
fe y a la Iglesia»[13]. Ciertamente,
este uso de klêsis en 1 Cor 7,20
resulta algo inusual y casi inesperado
[14], pero esto encuentra su
explicación en el empleo popular de
esta palabra en la grecidad, en la que
klêsis aparece frecuentemente con el
significado de «invitación» y no rara
vez de «denominación», «cita»,
«testamento»[15].



Esta ha sido la opinión más
generalizada desde época patrística.
Tanto en la literatura patrística como
medieval, el término «klêsis» en 1 
Cor 7,20 fue entendido en clara
referencia a la vocación humana, es
decir, al género de vida, condición y
situación en que se encuentran los
hombres en la sociedad[16]. La
opinión de los Padres griegos parece
unánime. Así, san Juan Crisóstomo, a
propósito de los vv. 17-21, comenta:
«Estas cosas nada impiden a la fe,
dice el Apóstol, para que no las
desprecies ni te turbes, pues la fe
asume todas estas cosas. "Cada uno
en la vocación en que fue llamado,
en ella permanezca". ¿Fuiste llamado
teniendo mujer pagana? Permanece
con ella: no eches a la mujer a causa
de la fe. ¿Fuiste llamado siendo
siervo? No te preocupes: permanece
como siervo...»[17]. En el medioevo,
en su exposición a las cartas de san
Pablo, escribe san Bruno: «Y digo en
general aquello que vale para el



circunciso y el incircunciso: que cada
uno viniendo a la fe permanezca en
aquel estado en el que fue llamado; y
sepa que ese estado es la vocación de
Dios»[18]. Más claras si cabe son las
palabras de Hervé de Bourg-Dieu:
«"Cada uno en la vocación en que fue
llamado", es decir en aquella
condición que no repugna a la
vocación, "en ella permanezca". Lo
cual se ha de atribuir a aquellas
costumbres o vocaciones de la vida,
que no son de obstáculo para la fe y
las buenas costumbres. Puesto que si
alguno era ladrón cuando fue
llamado, no piense que puede
permanecer en el latrocinio»[19].

Esta interpretación es también la que
ha prevalecido en la exégesis más
reciente, hasta el punto que
pensamos se pueda aseverar que se
trata de la opinión común de
exégetas. No extraña, por esto, que el
Theologisches Begriffslexikon zum NT
pueda afirmar tajantemente: «1 Cor



7,15ss. demuestra que la vocación no
altera necesariamente la situación
social del cristiano (no hace al
esclavo jurídicamente independiente
de su señor) ni le obliga a cambiar de
profesión: el cambio de condición no
se logra a través de una
trasformación de estructuras
caducas, sino mediante la
transformación de la actitud interna.
Por lo demás, 1 Cor 7,20 es el único
pasaje en el que klêsis se puede
traducir por «profesión» (en el
sentido de "condición" en que uno
vive...)»[20]. Respecto a la exégesis
protestante, la interpretación
propuesta por nosotros parece ser
también la más común[21]. La
discusión planteada sobre el término
«klêsis» ha sido recogida por K.L.
Schmidt en su artículo klêsis en el 
Teologisches Worterbuch zum Neuen
Testament [22]. En el sentido de
«estado de vida» ha sido
interpretada, entre otros, por H.
Lietzmann, H.D. Wendland y K. Holl,



los cuales, por otra parte, reconocen
la singularidad de este significado
dentro del «corpus paulinum» e
incluso dentro de la literatura
profana. Holl escribe: «De este
riguroso uso lingüístico (de «klêsis»
en el sentido de "vocación"), se
separa solamente un pasaje. En 1 Cor
7,20 Pablo escribe: cada uno debe
permanecer en la "klêsis" en la que
ha sido llamado. Nuestra ciencia
lingüística no está en grado todavía
de decidir con seguridad si Pablo
intenta introducir aquí, junto a un
concepto atrevido, un término
igualmente atrevido y de nuevo cuño
(la vocación del cristiano incluye
también la situación de cada uno,
como algo querido por Dios), o si ha
acogido un uso lingüístico ya
afirmado, si bien muy raro y a lo más
popular ("klêsis" como aquello de lo
que uno reciba el nombre, y por
tanto el "rango", o la "profesión" en el
sentido de "sociedad"). Esta última
hipótesis es quizá la más probable.



En cualquier caso era notable que el
significado de este término,
indicativo de un valor terreno, fuese
precisado a los cristianos mediante
un pasaje del Nuevo
Testamento»[23]. Por su parte,
autores como el mismo Schmidt,
Cremer-Kogel, etc. vierten la palabra
«klêsis» de 1 Cor 7,20 como vocación
a la vida cristiana. Así Schmidt, en su
artículo sobre la voz «klêsis» en el
ThWNT, traduce: «cada uno
permanezca en el estado de la 
vocación en la que fue llamado».

La razón que aducen estos últimos
exégetas se basa en que ése es
precisamente el significado de
«klêsis» en todo el «corpus
paulinum», donde «kIesis»—afirman-
significa «vocación» a algo que
pertenece a la esfera sagrada de la
salvación; en caso contrario, se
trataría de un significado del todo
singular. Pensamos que las
aclaraciones de K.V. Truhlar resultan



a este propósito muy pertinentes: «E1
argumento, sin embargo, no
convence. De los ocho textos
adoptados, en efecto, aunque 1 Cor
1,26 también se refiere directamente
a la vocación a la vida cristiana, no lo
hace de modo simple y exclusivo.
Puesto que cuando Pablo afirma:
"ved vuestra vocación, oh hermanos,
porque no hay muchos sabios entre
vosotros, según la carne, ni muchos
potentes, ni muchos nobles; sino
que... las cosas viles del mundo y de
ningún valor eligió Dios...", considera
directamente la vocación cristiana,
pero no como separada del estado
profano, sino concretizada en la
modesta condición social de los
corintios; es decir, junto con la
vocación cristiana considera la
vocación social. Si se tiene presente
todo esto, la voz "klesis" en 1 Cor
7,20, interpretada por vocación a la
condición o estado de vida, puede ser
entendido como un paso más
avanzado en la línea comenzada en 1



Cor 1,26»[24]. El autor continúa: «Si
san Pablo usa por lo general la
palabra "vocación" en el sentido de
llamada a la vida cristiana, ¿por qué
no habría podido, en algún pasaje,
usar el mismo término en sentido
nuevo, en especial si este nuevo
sentido se conecta íntimamente con
el otro significado con que el término
se usa ordinariamente? En otras
palabras: ¿por qué S. Pablo, que usa
la palabra "kIêsis" para significar en
general la vocación a la vida
cristiana, no habría podido usar la
misma palabra en algún texto para
significar la vocación al estado o
condición de vida, o sea, al estado
profesional, que en último término
no es sino la vida cristiana
considerada en concreto?»[25].
Resulta sugerente, en efecto,
considerar que el Apóstol emplea el
término «klêsis» para designar la
vocación humana donde —como
insiste-debía permanecer el hombre



en la nueva condición creada por la
llamada divina.

3.2. Progreso en la ejemplificación

El segundo caso al que san Pablo
aplica el principio general tiene un
alcance mucho mayor que el
primero. Se trata de la situación
antagónica de esclavos y libres. Los
esclavos eran muy abundantes en la
sociedad de Corinto, y ante la
perspectiva de un acercamiento al
cristianismo debían preguntarse si
su condición era compatible con la
santidad que el Apóstol predicaba y
con la vocación cristiana. Pregunta
más que comprensible, si se tienen
en cuenta la visión que la cultura
antigua griega y latina tenía de la
esclavitud y del trabajo manual[26].
El Apóstol señala que no había
motivo de desasosiego, pues también
la situación de esclavo era
compatible con el Evangelio: «¿Fuiste
llamado siendo siervo? No te



preocupes; y aunque puedas obtener
la libertad, aprovecha más bien tu
condición; porque el que siendo
siervo fue llamado en el Señor, es
liberto de Cristo; igualmente, el que
fue llamado siendo libre, es siervo de
Cristo. Fuisteis comprados mediante
un precio; no os hagáis esclavos de
los hombres. Cada uno, hermanos,
permanezca ante Dios en el estado
en que fue llamado» (vv. 21-24).

Las palabras de san son tanto más
elocuentes cuando se considera que
en sus cartas hay toda una profunda
y amplia doctrina sobre la dignidad
del hombre, que no dejará de influir
positivamente en tiempos sucesivos
en la concepción social del mundo y
del trabajo[27]. Pero aquí san Pablo
está desarrollando otro argumento, y
su intento es el de señalar que en
cualquier condición humana, por
ínfima que ésta fuera considerada
por los hombres, puede ser asumida
en toda su plenitud y ser integrada



en una vida cristiana abrazada con
plenitud; por tanto, incluso en el caso
de un esclavo tuviera la oportunidad
de hacerse libre, éste debería tener
como ganancia mayor permanecer
en su situación presente[28]. «Tuvo
que ser enorme la sensación de dicha
de estos hombres sometidos a
esclavitud al ser aceptados como
ciudadanos de pleno derecho en la
comunidad cristiana y verse tratados
como hermanos y hermanas por los
hombres libres»[29].

La justificación teológica que san
Pablo da a su enseñanza se
encuentra en los vv. 22-23. Es la
liberación del pecado y el
seguimiento de los mandatos de
Cristo lo que ennoblece al hombre y
da sentido a su condición. Entonces,
el que fue llamado esclavo en el
Señor, conquista la verdadera
libertad, la libertad de los hijos de
Dios; y el que era libre cuando fue
llamado, alcanza la única esclavitud



digna del hombre, la de ser siervo de
Cristo. Es la paradoja de lo
sobrenatural, que pone de relieve el
verdadero sentido de las cosas: su
relación a Cristo. ¿Para qué entonces
cambiar de condición? La mayor
plenitud de vida cristiana no radica
en la peculiaridad de la situación
externa, aunque en ella se realice.
Todos somos iguales delante de Dios
(cf. Gal 3,28; Col 3,11).

La posibilidad de vivir de esta nueva
manera en la propia situación se ha
hecho posible-señala el Apóstol-al
haber sido comprados a un «alto
precio», al precio de la sangre de
Cristo, por la que el hombre puede
dejar de ser víctima de las
perspectivas meramente humanas de
las cosas y adquirir la perspectiva
sobrenatural. Centradas así las cosas,
san Pablo puede concluir reiterando
gozosamente por tercera vez el
principio general: «cada uno,



hermanos, permanezca ante Dios en
el estado en que fue llamado» (v. 24).

CONCLUSIÓN

No es posible extendernos en este
estudio en el profundo contenido
teológico y moral que presenta la
doctrina del Apóstol de las gentes en
1 Cor 7,17-24. Nos parece, sin
embargo, que podemos concluir
adecuadamente estas páginas
afirmando que el texto de 1 Cor
7-17,24 resume, sin duda, uno de los
temas que estaban muy dentro del
corazón vibrante de san Pablo. La
idea de que la situación humana
ordinaria, de cada hombre, cae
dentro de los planes divinos de
salvación; que la vocación humana y
la vocación divina no son ajenas,
sino que se hermanan y entrecruzan
de modo tal que —en general— la
vocación cristiana debe realizarse
precisamente en aquellas
circunstancias hacia las que el



hombre es llevado por los resortes de
la vida y su inclinación personal.
Dicho de otro modo, recordando las
palabras con que el Fundador del
Opus Dei incitaba a vivir con radical
fidelidad la vocación de cristianos y
la vocación profesional: «allí donde
están vuestros hermanos los
hombres, allí donde están vuestras
aspiraciones, vuestro trabajo,
vuestros amores, allí está el sitio de
vuestro encuentro cotidiano con
Cristo. Es, en medio de las cosas más
materiales de la tierra, donde
debemos santificarnos, sirviendo a
Dios y a todos los hombres (...).
Debéis comprender ahora —con una
nueva claridad— que Dios os llama a
servirle en y desde las tareas civiles,
materiales, seculares de la vida
humana: en un laboratorio, en el
quirófano de un hospital, en la
fábrica, en el taller, en el campo, en
el hogar de familia y en todo el
inmenso panorama de trabajo. Dios
nos espera cada día. Sabedlo bien:



hay un algo santo, divino, escondido
en las situaciones más comunes, que
toca a cada uno de vosotros
descubrir»[30].

Miguel Ángel Tabet

Universidad Pontificia de la Santa
Cruz

[1] Así afirma: «Por lo demás, que
cada uno permanezca en la
condición que le asignó el Señor, en
la que tenía cuando le llamó Dios. Así
lo dispongo en todas las iglesias. ¿Fue
llamado alguien siendo circunciso?
Que no lo oculte. ¿Fue llamado
siendo incircunciso? No se
circuncide. Nada es la circuncisión, y
nada la falta de circuncisión; lo
importante es la observancia de los
mandamientos de Dios. Cada uno
permanezca en la vocación en que
fue llamado. ¿Fuiste llamado siendo
siervo? No te preocupes; y aunque
puedes hacerte libre, aprovecha más
bien tu condición; porque el que



siendo siervo fue llamado en el
Señor, es liberto del Señor;
igualmente, el que fue llamado
siendo libre, es siervo de Cristo.
Fuisteis comprados mediante un
precio; no os hagáis esclavos de los
hombres. Cada uno, hermanos,
permanezca ante Dios en el estado
en que fue llamado».

[2] Resulta sorprendente la poca
atención que se ha prestado al texto
paulino por parte de algunos autores
en el momento de estudiar la vida de
los primeros cristianos. Es el caso,
por ejemplo, del acreditado libro de
L. Cerfaux, Le chrétien dans la
théologie paulinienne, Cerf, Paris
1962.

[3] Es lo que ha subrayado JUAN
PABLO II en la encíclica Laborem
exercens, del 14-IX-1981, n.26, sobre
el trabajo humano, donde afirma:
«Las enseñanzas del Apóstol de las
Gentes tienen, como se ve, una



importancia capital para la moral y
la espiritualidad del trabajo humano.
Son un importante complemento a
este grande, aunque discreto,
"Evangelio del trabajo", que
encontramos en la vida de Cristo y en
sus parábolas, en lo que Jesús "hizo y
enseñó" (Hech 1,1)» (traducción
castellana en El mensaje social de la
Iglesia, Palabra, Madrid 1986, n. 643).

[4] Const. dogm. Lumen Gentium, n.
31. Nos parece obligado indicar en el
presente escrito la viva luz
proyectada sobre la teología del
trabajo y del laicado por las
enseñanzas y el apostolado del
Siervo Josemaría Escrivá. Entre los
autorizados testimonios propuestos
por diferentes personalidades
eclesiásticas, sobresale el de Juan
Pablo II. Las palabras que pronunció
el 19 de agosto de 1979, durante la
homilía de una Misa celebrada para
un numeroso grupo de miembros del
Opus Dei, son particularmente



significativas para el tema que
estamos examinando: «Vuestra
institución-afirmaba— tiene como
finalidad la santificación de la vida
permaneciendo en el mundo, en el
propio puesto de trabajo y profesión:
vivir el Evangelio en el mundo,
viviendo ciertamente inmersos en el
mundo, para transformarlo y
redimirlo con el propio amor a
Cristo. Realmente es un gran ideal el
vuestro, que desde los comienzos se
ha anticipado a esa teología del
laicado, que caracterizó después a la
Iglesia del concilio y del
postconcilio...» (el texto original en
italiano apareció en «L'Osservatore
Romano» del 20/21-VIII-1979; la
traducción castellana en
«L'Osservatore Romano», edición en
español, del 26-VIII-1979). Otros
testimonios en J. L. ILLANES, La
santificación del trabajo, Palabra
Madrid 19818, pp. 9-14. El libro
expone magistralmente la doctrina
sobre el valor sobrenatural del



trabajo predicado por el Siervo de
Dios Josemaría Escrivá de Balaguer,
al que debo cuanto de positivo he
podido comprender sobre el tema de
nuestro estudio.

[5] E. WALTER, Der erste Brief an die
Korinther, en la serie «Geistliche
Schriftlesung», Patmos, Düsseldorf
1969 (versión española, Herder,
Barcelona 1977, p. 104).

[6] El texto dice literalmente: «fuera
de estos casos, así como el Señor ha
asignado a cada uno, como Dios ha
llamado, así camine».

[7] C. Spicq, Épîtres aux Corinthiens,
en L. Pirot — A. Clamer, La Sainte
Bible t. XI, 2 partie, Letouzey et Ané,
Paris 1948, p. 218. La traducción es
nuestra.

[8] Cf. V. Jacono, Le epistole di S.
Paolo ai Romani, ai Corinti e ai Galati,
en S. Garofalo, La Sacra Bibbia,



Marietti, Torino-Roma 1952, XI, p.
315.

[9] Analysis philologica Novi
Testamenti, Pontificio Istituto Biblico,
Roma 1966, in loc.

[10] J. Leal, Primera carta a los
Corintios, en La Sagrada Escritura.
Nuevo Testamento, BAC, Madrid 1975,
t. II, p. 392.

[11] Esto requería una curiosa
operación médica. Cf. 1 Mac 1,15; 2
Mac 14,9s; 4 Mac 5,2 (escrito
apócrifo); Flavio Josefo, Antiquitates
Iudaicae 12,5,1; etc.

[12] Literalmente: «cada cual, en la
vocación en que fue llamado, en ella
permanezca». El énfasis es evidente,
sobre todo, en la expresión en táutê
(en ella).

[13] E. Walter, Der erste Brief an die
Korinther@, p. 124.



[14] En el Nuevo Testamento, fuera
de 1 Cor 7,20, el término «klêsis»
siempre se refiere a la vocación
cristiana. Así sucede en los otros
ocho pasajes paulinos en que
aparece ese vocablo: Rm 11,19; 1 Cor
1,26; Ef 1,18; 4,1; 4,4; Fil 3,14; 2 Ts
1,11; 2 Tm 1,9. Sin embargo, el texto
de 1 Cor 1,26 parece que se coloca en
la línea de 1 Cor 7,20, objeto de
nuestro estudio (cf. L. Coenen, 
Llamada, en L. Coenen — E.
Beyreuther — h. Bietenhard, 
Diccionario Teologico del Nuevo
Testamento, III, pp. 9-15: orig.
alemán: Theologisches Begriffslexikon
zum NT , R. Brockaus, Wuppertal
1971). Sobre este tema volveremos
más adelante.

[15] En la literatura griega por
nosotros conocida el término «klêsis»
se encuentra en Aristófanes, en
Jenofonte, en Platón, en no pocos
papiros griegos, en los LXX y en la
literatura antigua. En poquísimas



ocasiones se encuentra el significado
de «denominación» o el de
«nombre»; más frecuente es el de
«invitación». Es el sentido de los tres
lugares en que la palabra aparece en
los LXX (Jdt 12,10; 3 Mac 5,14; Jr 31,6).
El uso religioso de la palabra es
común (Cf. K. L. SCHMIDT, Klésis, en
ThWNT, ed. italiana, Paideia, Brescia
1968, IV, 1469; STEPHANUS, 
Thesaurus linguae graecae, Paris
1865ss. in loc.). Un texto de Dionisio
de Halicarnaso, Ant. Rom. 4,18,2,
presenta un significado de interés
para nosotros. Allí se lee: «se
tuvieron por tanto seis
@symmoríai@ que los romanos
llaman clases, del griego klêsis».
Aunque hay autores, como A.
Debrunner y el mismo K. L. Schmidt,
que consideran infundada la
etimología propuesta por Dionisio,
conocidos lexicógrafos como F.
ZORELL, en el Lexicon Graecum Novi
Testamenti (voz: «klêsis»} aceptan la
validez de la explicación de Dionisio.



Zorell la utiliza para decir a
propósito de 1 Cor 7,20: «"in eo vitae
genere seu statu in quo (ad fidem
christianam) vocatus est"... fortasse
etiam 1 Cor 1,16 huc revocari potest».

[16] Para una visión de conjunto
sobre la actitud ante el trabajo en la
historia de la espiritualidad, cf. J. L.
Illanes, La santificación del trabajo@,
pp. 37-44.

[17] In Ep. I ad Cor., hom. 19: PG
61,155-156. Para otros testimonios
patrísticos, cf. W. SCHWER, Beruf, en
F.J. Dölger et al., Reallexikon für
Antike und Christentum, A.
Hiersemann, Stuttgart 1950ss, II,
153-156.

[18] In Epist. I ad Cor., 111: PL 159 B.

[19] In Epist. I ad Cor, cap. 7: PL
181,880D-881A. Otros testimonios
medievales se pueden encontrar en
N. Paulus, Die Wertung der weltlichen
Beruft im Mittelalter, Hist. Jahrbuch



32 (1911) 725-755; Zur Geschichte des
Wortes Beruft, Hist. Jahrbuch 45
(1925) 308-316; Der Berufsgedanke bei
Thomas von Aquin, Zeitschrift f. Kath.
Theologie 50 (1926) 445-454.

[20] La traducción castellana es
nuestra (cf. L. Coenen, Llamada@, p.
13). Leamos algunos otros
comentarios: «"Unusquisque in qua
vocatione..."; unusquisque in
quocumque vitae genere, ordine et
conditione maneat, in qua erat, cum
vocatus est. Intellige de statu
honesto, licito, inculpato» (C. A.
Lapide, In Epist. I ad Cor., VII, 20).
«Répétition du principe: Que chacun
demeure dans la condition
extérieure où il était lorsqu'il a été
appelé à la fois. Juifs et pans ont été
sauvés dans des circonstances
extérieures diverses, mais, puisque la
grâce les atteints les uns et les autres
dans tel ou tel état (cf. I'emphase de
"en taúte"), il n'y a pas à renier ce
dernier, quel qu'il soit. C'est la



sagesse même!» (C. Spicq, Épîtres aux
Corinthiens@, p. 219). «Qui l'accento
non è posto sulla "dignità" della vita
da condurre, ma sulla "circostanza".
Si tratta della relazione tra la nuova
chiamata di salvezza e il primiero
stato di vita» (G. Greganti, La
vocazione individuale nel Nuovo
Testamento, Pontificia Università
Lateranense Roma 1969, p 178). «Per
il valore di "klêsis" si cf. il v. 24 e non
si avrà difficoltà ad ammettere, con
tutti gli antichi e la maggioranza dei
recenti, che S. Paolo consigli a
ciascuno "di rimanere in qualsiasi
genere di vita, ordine o condizione in
cui ha ricevuto la
fede" (Teofilacto)» (V. Jacono, Le
epistole di S. Paolo@, p. 316). «(Klêsis)
no designa aquí la vocación o acto
divino que nos llama a ser cristiano,
sino la que cada uno debe realizar
aceptando su situación propia y
viviéndola cristianamente. Por eso
hemos traducido por «estado»
condición o profesión» (J. Leal, 



Primera epístola a los Corintios@, p.
392). «Questi versetti indicano che
Paolo non pensa principalmente ad
una vocazione a cui un uomo è
chiamato, ma alla condizione in cui
un uomo si trova quando gli giunge
la chiamata che produce la
conversione e lo convoca alla vita di
fede e ubbidienza cristiana. Si deve
almeno presumere che il Signore
desidera che il convertito rimanga
nella condizione in cui si
trova» (Ch.K. Barret, La prima lettera
ai corinti, EDB, Bologna 1979, p. 211;
orig. inglese, Black, London 19712); e
lo stesso autore aggiunge rispetto al
v. 20 « La chiamata di questo verseto
non è la chiamata con cui, a cui, o da
cui un uomo viene chiamato; ma si
rifrisce alla condizione in cui egli è
quando è chiamato da Dio a
diventare cristiano« (p. 215). En la
misma línea están las versiones más
difundidas de la Biblia.



[21] Con relación a la lectura del
texto hecha por los reformadores, se
puede señalar que la frecuente
referencia de Lutero y Calvino a 1 
Cor 7,20, está relacionada, sin lugar a
dudas, a la orientación doctrinal de
la reforma en su conjunto. Lutero
tradujo el término «klêsis» con
«Beruf», dándole el significado de
«Berufung» (clase, profesión), como
indica K. L. Schmidt en la voz
«klêsis» en ThWNT, nota 1. Sin
embargo, Lutero no pretendía en
absoluto habla de santificación del
trabajo: no podía ver en las
actividades humanas un medio de
santidad sin renegar del principio de
la «sola fides» que justifica; su
intento fue más bien el de demostrar,
en el ámbito de la polémica contra el
«otium» monástico, que a la vocación
cristiana se le debía reconocer un
carácter meramente secular. Lutero
valoró, de este modo, en apariencia,
la vida secular, pero a costa de la
radical desvalorización del actuar



humano en orden a la justificación y
a la salvación. Desvalorización que
llevaba a la pretensión de separar las
obras profanas de las obras propias
de la piedad religiosa. Lo que parecía
haber de positivo en el rechazo de
Lutero a restringir el concepto de
obra buena a las oraciones dichas en
la iglesia, el ayuno y la limosna,,
queda anulado por la pretensión de
emancipar la actividad humana de
cualquier juicio formulado desde la
luz del Evangelio. Más lejos aún llega
Calvino, que aunque considera la
profesión como una vocación, crea
una ruptura insalvable entre obrar
humano y salvación, abriendo el
camino hacia la total desvinculación
del primero respecto de los valores
trascendentes (Cf. G. Angelini, 
Lavoro, en «Nuovo Dizionario di
Teologia», Paoline, Roma, 1982, pp.
704-706); Cf. también P. Rodríguez, El
mundo como tarea moral, en
«Studium», Instituto Pontificio de
Teología, Madrid 1981, pp. 423-427. J.



L. Illanes aclara que ni Lutero ni
Calvino «alcanzaron a descubrir el
valor santificador del trabajo, más
aún contribuyeron poderosamente a
hacer difícil ese descubrimiento: la
concepción del pecado original como
corrupción total de la naturaleza y el
empeño en negar el carácter
meritorio ante Dios de toda obra
humana, incluso realizada en gracia,
cerraban en efecto las puertas a todo
progreso en ese sentido (...) El
dualismo que antes establecieron —
la sola fides que justifica y la
predestinación, por un lado, y. por
otro, el trabajo considerado como
servicio pero carente de valor ante
Dios— dio pie, en la evolución
posterior, a una escisión entre un
pietismo individualista y un
humanismo sin raíces teologales,
cuyos ecos han llegado hasta
nuestros días» (La santificación del
trabajo@, pp. 55-56).



[22] Cf. K. L. Schmidt, Klêsis@, nota 1
y 6.

[23] Die Geschichte des Wortes Beruf,
en K. HOLL, Gesammelte Aufsetze zur
Kirchengeschichte, III, 190. Citado por
K, L. Schmidt, Klêsis@, nota 1.

[24] Lavoro cristiano (Per una
teologia del lavoro), Herder, 1966,
cap. XXI, p. 196. Trad. italiana del
original en latín, Labor christianus
(«Initiatio in theologiam spiritualem
systematicam de labore»), Herder,
Romae-Friburgi-Barcinone 1961. La
trad. castellana es nuestra.

[25] Ibidem, p. 197.

[26] La cultura griega hacía una
distinción, a nivel teorético y
práctico, entre trabajo manual y
actividad especulativa. El resultado
era la asociación, clamorosa en
Platón, entre la actividad intelectual
y la condición de libertad, de una
parte, y actividad manual y



condición servil, de la otra. De ahí el
desprecio del trabajo manual,
contrapuesto al cultivo de las artes
liberales, propias del hombre libre.
La situación en la cultura latina era
análoga (cf. G. Angelini, Lavoro@, p.
704).

[27] Respecto a este tema, cf. S.
Álvarez Turienzo, Doctrina social
cristiana (Esclavitud III), en GER,
Madrid 1984, t. VIII, pp. 782-783. Ver
la Bibliografía que allí se cita. Para
encuadrar el tema, pueden servir las
palabras de L. Ramlot: «Ni Jesús ni
Pablo formularon ninguna teoría
social contra la mala organización
del mundo antiguo. No obstante, al
asumir uno y otro la condición del
trabajador y del servidor aportaron a
los hombres una dignidad, una
esperanza y un poder que éstos no
habían sospechado: por su trabajo y
su sufrimiento, ellos, cargadores de
Corinto o esclavos de los césares,
redimían el mundo, hicieran lo que



hiciesen, y trabajaban para agradar
no a los hombres sino al Señor (Col
3,23), como "colaboradores de Dios".
Nada de discursos revolucionarios,
sino un ejemplo de servicio total y un
espíritu de fraternidad efectiva y
universal: he aquí la nueva justicia
que surgió en el mundo antiguo, sin
reclamar todo su derecho ni alejar la
locura de la cruz. Una superación de
la justicia estricta: esto es lo que fue
propuesto a todos los hombres en el
Sermón de la montaña. Tal
superación de la justicia no consiste
jamás en lesionar al prójimo o a la
equidad, sino en hacer siempre más
y mejor» (en Aa.Vv., Enciclopedia de
la Biblia, Garriga, Barcelona 1963, VI
1075).

[28] La frase «y aunque puedas
obtener la libertad, aprovecha más
bien tu condición» (Vulgata: «magis
utere») ha conocido distintas
interpretaciones. Lutero, Calvino y
no pocos teólogos protestantes



(Godet, Hofmann, Robertson,
Plummer) y también algunos autores
católicos (A. Lápide, Calmet, Riccioti),
han visto en esta expresión un inciso
que limita el principio de no cambiar
de estado o de condición. Todos ellos
proponen la siguiente traducción:
«sin embargo, si puedes ganar la
condición de libre, aprovecha esta
oportunidad». Pero la exégesis
opuesta parece preferible, a la luz de
la explicación tradicional y de la
estructura gramatical de la frase. A
ella se adhieren todo los Padres
griegos, el Ambrosiaster, santo
Tomás, Allo, Spicq, etc. Se apoya en el
hecho de que el término griego
«alla», junto a la conjunción
concesiva «ei kai» (aún cuando), muy
distinta de «kei ei» (y si), exige ser
traducido preferiblemente por
«incluso». El contexto favorece dicha
opinión. En efecto, el consejo de
aprovechar la ocasión para
recuperar la libertad rompería el
curso normal de la frase y exigiría,



por lo menos, una justificación por
parte de san Pablo. El imperativo
«chrêsai« (utere) no presenta
dificultad. porque el imperativo
aoristo indica cualidad de la acción,
la acción en sí misma, no el tiempo.
Santo Tomás comenta: «Maneas in
servitute, quia causa est humiitatis.
Et sicut ait Ambrosius: quanto quis
despectior est in hoc saeculo
pretiosior est, tanto propter eum
utilior Boetius: cum omnis fortuna
timenda sit magis tamen prospera
quam adversa» (In Ep. I ad Cor. VII,
lect. IV). Cf. C. Spicq, Épîtres aux
Corinthiens, pp. 219-220; V. Jacono, Le
epistole di S. Paolo@, p. 316.

[29] E. Walter, Der erste Brief an die
Korinther@,p. 124.

[30] Conversaciones con Monseñor
Escrivá, Rialp, Madrid 198514, nn,
113 y 114. Son palabras
pronunciadas en la homilía de la
Misa celebrada en octubre de 1967



en Pamplona, en el «campus» de la
Universidad de Navarra, delante de
unas 40.000 personas. Textos
análogos pueden encontrarse en J.L.
Illanes, La santificación del trabajo@,
pp. 73ss.

Miguel Ángel Tabet

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-
santificacion-en-la-propia-situacion-de-

vida/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-santificacion-en-la-propia-situacion-de-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/la-santificacion-en-la-propia-situacion-de-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/la-santificacion-en-la-propia-situacion-de-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/la-santificacion-en-la-propia-situacion-de-vida/

	La santificación en la propia situación de vida

