opusdei.org

La revolucion
aprobada

“Huellas en la nieve”, biografia
del Fundador del Opus Dei de
Peter Berglar

13/01/2012

Ocho semanas después de la muerte
de Monsefior Escriva de Balaguer, el
Cardenal Frings -que habia sido
Arzobispo de Colonia desde 1942
hasta 1969- escribia una carta al
Papa Pablo VI en la cual definia al
Fundador del Opus Dei como un
pionero de la espiritualidad laical
que habia reconocido con



clarividencia los peligros y las
necesidades de los tiempos; en la
carta presagiaba para la Obra una
importancia capital en el futuro de la
Iglesia.

No era necesario convencer al Papa
de estas cosas: las conocia bien desde
hacia anos; estaba profundamente
convencido de la extraordinaria
importancia de Mons. Escriva de
Balaguer en la historia de la Iglesia.
Cuando era sustituto en la Secretaria
de Estado, Monsefior Montini -con
Mons. Tardini- habia ayudado a
aquel joven sacerdote espafiol, recién
llegado a Roma, a franqueary
recorrer los a menudo tortuosos
caminos de la Curia. Los dos Prelados
habian conseguido que Pio XII le
concediera una audiencia privada el
dia de la Inmaculada Concepcion, el
8 de diciembre de 1946 (la segunda
que tuvo en una gran fiesta). Los dos
le habian prestado ayuda y consejo a
la hora de erigir la sede central de la



Obra en Roma; los dos habian
apoyado, también, su nombramiento
como Prelado Doméstico de Su
Santidad, que tuvo lugar el 22 de
abril de 1947 (1).

Da mucho que pensar la rapidez con
que se sucedieron los hechos, pues
deja entrever algo de la increible
tenacidad que caracterizo al
Fundador. Su primera estancia en
Roma duro tan solo cinco semanas 'y
media, desde el 23 de junio hasta el
31 de agosto en 1946. Durante el
otofio permanecio en Esparia, y el 8
de noviembre de 1946 retorno a
Roma, donde ya estableceria su
residencia definitiva. (veintinueve
afios viviria en Roma, la segunda
mitad de su vida...). Si se tiene en
cuenta que una institucion tan
experimentada como la Curia
romana no suele brillar por su
agilidad, hay que reconocer que un
periodo de tiempo de cuatro semanas
hasta la primera audiencia papal (16



de julio de 1946), tres meses hasta el
«Decretum laudis» de la Obra (24 de
febrero de 1947), cinco meses hasta
el nombramiento de Monsefior
Escriva como Prelado Doméstico y
tres afios hasta la aprobacion
definitiva de la Obra en el verano de
1950, constituyen realmente «un
tiempo récord».

La aprobacion del Opus Dei se
basaba, hasta la ereccidon como
Prelatura personal el 28 de
noviembre de 1982, en una nueva
formula juridica general que tuvo
que ser creada ex profeso, como lo
prueba el hecho de que la
Constitucion apostolica «Provida
Mater Ecclesia», (2) fechada el 2 de
febrero de 1947, fiesta de la
Purificacion, es sélo tres semanas
anterior al «Decretum laudis» de
aprobacion canonica de la Obra.

Monsefior Escriva sabia compaginar
los suefios mas atrevidos sobre un



futuro lejano con un gran sentido de
la realidad. Sabia urgir, pero
también esperar, segun lo exigiera
cada situacion y cada problema en
particular. Por eso comprendid
enseguida que la Constitucion
Apostolica «Provida Mater» suponia
una base suficiente para el anclaje
canonico del Opus Dei en la Iglesia;
ademas, teniendo en cuenta la
novedad de los problemas
espirituales y pastorales que se
derivaban de la entrega total de los
laicos, era lo mas que se podia
conseguir en aquel momento, ya que
suponia un gran y atrevido paso
hacia el futuro. Ahora bien, por otra
parte se daba perfectamente cuenta
de que su aplicacién al Opus Dei -con
el «Decretum laudis» y la aprobacion
definitiva del 16 de junio de 1950,
fiesta del Sagrado Corazon- no
correspondia al carisma fundacional
y a la realidad viva de la Obra.



La «Provida Mater», como es bien
sabido, constituye el marco juridico
para crear y regular de manera
general la situacion canonica de los
«Institutos Seculares». E1 Documento
consta de una introduccion juridico-
histdrica en trece puntos y de las
«disposiciones generales para los
Institutos Seculares» en diez
articulos. La ordenacion juridica de
cada uno de los Institutos debe
adaptarse a este marco canonico.
Quien, sin prevencion, lee hoy en dia
este documento se da cuenta de que,
junto a la buena voluntad de «ir con
los tiempos» y de apoyar y fortalecer
la busqueda de la perfeccion
cristiana de los laicos en medio del
mundo, coexiste la actitud
fundamental de ver en ello una
variante moderna del ideal clasico de
las drdenes religiosas. Da la
impresion de que se ha tratado de
«trasponer» el estado religioso a las
realidades seculares de los laicos,
como si la Iglesia quisiera ofrecer un



sucedaneo a aquellos hijos suyos que
estan en el mundo y desean llegar a
«mas». De acuerdo con la concepcion
tradicional de las 6rdenes religiosas,
se destaca el valor de los «consejos
evangélicos», o sea, de los votos de
pobreza, castidad y obediencia (3);
ademas, los Institutos Seculares
quedan enmarcados en la
Congregacion para los, Religiosos (4).
A pesar de todo, la «Provida Mater»
permitié que, en un plazo de tres
semanas a partir de su
promulgacion, la Obra pasara a ser
una institucion de derecho pontificio
y que, animada por la bendicion del
Papa y de la jerarquia, pudiera
extenderse por todo el mundo. Ya en
1948 el Fundador habia enviado a
algunos de sus hijos a América del
Norte y del Sur para que tomaran
contacto con los Obispos y
prepararan los comienzos de la labor
apostolica. En 1949 el Opus Dei pudo
dar el primer paso allende el
Atlantico, en México y los Estados



Unidos; en la primavera de 1950
fueron los primeros a Chile y
Argentina.

En Europa, la Obra estaba extendida
ya en cinco paises, ademas de
Esparfia: en Portugal, Italia e
Inglaterra, desde 1946; en Francia e
Irlanda, desde 1947. Y todo se iba
desarrollando siempre tal y como lo
hemos descrito en el capitulo
anterior al tratar del apostolado
dentro de Espafia: tres o cuatro
jovenes, sacerdote uno de ellos,
llegaban al pais en cuestion con un
minimo de equipaje, un poco mas de
dinero que el estrictamente
necesario para el viaje, unos cuantos
nombres y direcciones y un caudal
inagotable de buen humor y de
carifio a la Iglesia, al Padre y a todos
los hombres. Enseguida, empezaban
a ejercer su profesion o a estudiar, si
eran estudiantes. En muchas
ocasiones resultaba muy dificil
ganarse el sustento. Por regla



general, uno o dos afnos después,
cuando ya la labor empezaba a
consolidarse, llegaban las mujeres de
la Obra.

Consecuencia de la fuerza persuasiva
de Monsefior Escriva de Balaguer
(una persuasion que manaba de la
oracion y de la lucha ascética, pero
también de su simpatia y de su
conocimiento de la Curia romana)
fue que enseguida se reconociera e
hiciera posible en la practica la
unidad de la vocacion al Opus Dei
como principio valido para hombres
y mujeres, solteros y casados, y
sacerdotes seculares. Muy poco
después del «Decretum laudis» del 24
de febrero de 1947 y dieciocho afios y
medio después de la fundacion, fue
posible admitir en el Opus Dei, de
acuerdo con las normas dictadas por
la Santa Sede, a los casados. Es
comprensible, pues, que en los afios
inmediatamente posteriores al 2 de
octubre de 1928 y al 14 de febrero de



1930 el Fundador se concentrara,
sobre todo, en formar un nucleo
importante de miembros célibes, es
decir, de Numerarios. Sin embargo,
desde mediados de los afos treinta
sus esfuerzos apostolicos se
dirigieron también a la formacion
religiosa y en el espiritu de la Obra
de aquellos que en su dia podrian
pertenecer al Opus Dei como
miembros casados, los cuales, con el
tiempo (de esto estaba plenamente
convencido), serian mayoria dentro
de la Obra.

Si se tiene en cuenta que la sociedad
humana se basa en la familia, que es
su unidad menor y a la vez mas
fuerte y permanente (pues su
existencia no depende del capricho
humano, sino de la ley natural, de la
Voluntad de Dios y -para los
cristianos- de la Revelacion), la
apertura del Opus Dei a los casados
tiene una enorme importancia.
Puede decirse que, con ello, la Obra



se anclaba en la humanidad también
desde un punto de vista «bioldgico».
La Obra esta muy unida a las
«familias de sangre» y, en parte, esta
formada por ellas. La vida cristiana
adquiere asi, en mi opinion, una
singular plenitud, pues la
«materializacion» de la imitacion de
Cristo, que constituye el nucleo del
mensaje de Monsefor Escriva de
Balaguer, desde 1947 no tiene que
prescindir .ya de un «modelo» que,
en esencia, es una materializacion...
y debe serlo, segun Voluntad de Dios,
que instituyo este modelo: el
matrimonio y la familia. Verdad es
que también las personas que viven
en celibato (los futuros Numerarios
del Opus Dei, los sacerdotes y
también los religiosos) nacen y
crecen en una familia, pero la
admision en el Opus Dei de los
casados y de aquellos que tienen
vocacion y voluntad de casarse ha
tenido enormes y benéficas
consecuencias; el numero de



miembros aumento gracias a una
verdadera «ola de vocaciones» de
Supernumerarios, y cuando el
Concilio Vaticano II promulgo y
redescubrio, como parte de la
Voluntad de Dios, la actividad
apostolica de los laicos y la entrega
total de los casados a Jesucristo, ya
habia en todo el mundo miles de
familias que seguian este espiritu
dentro del Opus Dei.

«¢Y su hijo -preguntaba un padre a
otro hace poco tiempo- también es
del Opus Dei?»

Tras la contestacion afirmativa,
enseguida vino una segunda
pregunta:-

Y dentro de la Obra, ¢qué es?-
Numerario...-jAh! Numerario...

O sea, miembro a titulo pleno...

No fue facil aclarar el malentendido.
Quiza contribuyeran algo los



términos técnicos de «Numerario» y
«Supernumerario», que podrian dar
pie a la confusion de que habria
miembros «ordinarios» y
«extraordinarios», cuando, en
realidad, todos los miembros de la
Obra son iguales y tienen la misma
vocacion, aunque cada uno la viva
segun sus propias condiciones de
vida. (A eso obedecen tales
denominaciones, cuyo uso no tiene
especial importancia.)

Aunque ya nos hemos referido al
caracter plenamente secular de los
Numerarios y a la necesidad de su
existencia dentro de la Prelatura
personal del Opus Dei, quiza haya
quien se empefie en discriminarlos
de alguna manera, pues ciudadanos
normales que viven el celibato en
medio del mundo por amor a Cristo y
a su Iglesia no son algo corriente en
la historia de la Iglesia. Tal vez
algunos piensen que este camino no
estd en consonancia con el espiritu



de los tiempos en el siglo XX. Sin
embargo, en la Iglesia siempre ha
habido personas que han
prescindido del matrimonio por
amor a Cristo, aunque fuera en una
forma totalmente distinta a la de los
Numerarios (si exceptuamos las
primeras generaciones de cristianos).
Sobre este punto se puede pensar
como se quiera, pero, «de algun
modo», se comprende, porque,
ademas, tiene «historia». Lo que tal
vez sea mas dificil de comprender es
la rotunda afirmacion de Monsefior
Escriva (y mas tarde del Concilio) de
que el matrimonio y la familia
pueden ser materia y lugar de
santidad; y no solo que pueden, sino
que deben serlo, pues los casados
estan llamados y capacitados -de
igual manera que los que se obligan
a vivir el celibato- a practicar en
esencia, y en el mismo grado, todas
las virtudes cristianas: la caridad, la
esperanza y la fe, la humildad y la
castidad, la justicia y la pobreza, la



fortaleza, la obediencia, la
sinceridad, la paciencia... Todas,
todas las virtudes cristianas. A los
que entienden esto se les abre un
panorama de felicidad: «jQué ojos
llenos de luz -escribia el Fundador en
1959- he visto mds de una vez
cuando, creyendo -ellos y 'ellas-
incompatibles en su vida la entrega y
un amor noble y limpio, me oian
decir que el matrimonio es un
camino divino en la tierra!» (5). El
matrimonio no es tan sélo una
institucion bioldgica, social y juridica
para asegurar la pervivencia de la
humanidad, sino también un medio
querido por Dios para que crezcay
se extienda el Pueblo de Dios de la
Nueva Alianza; cada nifio que nace
estd llamado a ser miembro del
Cuerpo Mistico de Cristo. «El Sefior -
repetia Monsefior Escriva- suele
coronar a las familias cristianas con
corona de hijos, os he dicho muchas
veces.



Recibidlos siempre con alegria y
agradecimiento, porque son regaloy
bendicion de Dios y una prueba de su
confianza» (6).

La carta «Dei Amore», que Mons.
Escriva de Balaguer dirigio hace ya
casi un cuarto de siglo a los
miembros del Opus Dei, esta
dedicada principalmente al tema de
los «Supernumerarios»; y como en
todos estos afios no ha perdido nada
de su actualidad, tampoco en lo que
se refiere el enjuiciamiento de la
situacion de la humanidad, quiero
referirme a ella con mas detalle.

Al comienzo de la carta, el Fundador
habla de las tres grandes manchas
que ensucian el mundo: en primer
lugar, «esa mancha roja», el ateismo
marxista, «que se extiende rapida
por la tierra, que lo arrasa todo, que
quiere destruir hasta el mas pequerfio
sentido sobrenatural» (7). Luego, una
segunda mancha: esa ola de



sensualidad desatada -de
imbecilidad, se podria decir- que
hace que los hombres se comporten
como animales. Y finalmente, una
mancha de otro color: las tendencias
crecientes a negar el contenido y la
importancia objetiva de Dios y de la
Iglesia, reduciéndolos a un rincon de
la vida privada, donde caerian bajo
la proteccion de una «conciencia»
subjetivista; es decir, la desaparicion
de la fe y de sus expresiones de la
vida publica. Estas tres manchas son
peligros permanentes, patentes y
agresivos. Y el Fundador del Opus
Dei se preguntaba: el progreso
técnico casi increible de muchos
paises, la elevacion de las
condiciones materiales de vida, ¢;no
habrian tenido que llevar a una
renovacion religiosa, al
agradecimiento a Dios, a alabar su
gracia, que permite y regala tales
frutos al hombre? «Sin embargo, no
es asi: tampoco ellos, a pesar de su
progreso, son mas humanos. No



pueden serlo, porque, si falta la
dimensioén divina, la vida del hombre
-por mucha perfeccion material que
alcance- es vida animal» (8). Sélo
cuando el hombre se abre al &ambito
religioso, se aparta del animal. En
cierto modo -dice- la religion es
«como la mas grande rebelion del
hombre, que no quiere ser una
bestia» (9).

El afio 1959 era el umbral de una
época en la que iban a ponerse en
duda, una vez mas, las verdades
dogmaticas de la fe, no sdlo en su
contenido, sino en su naturaleza.
Algunos verian en esas verdades tan
solo productos del espiritu humano
subjetivo, determinados
sociohistéricamente (una explicacion
que incluso han dado algunos dentro
de la Iglesia). En ese afio el Fundador
del Opus Dei afirmaba claramente:
«En el orden religioso, hijas e hijos
mios, no hay progreso, no hay
posibilidad de adelanto. La cumbre



de ese progreso se ha dado ya: es
Cristo, alfa y omega, principio y fin.
Por eso, en la vida espiritual no hay
nada que inventar; sélo cabe luchar
por identificarse con Cristo, ser otros
Cristos -ipse Christus-, enamorarse y
vivir de Cristo, que es el mismo ayer
que hoy y sera el mismo siempre...
¢Comprendéis que yo os repita, unay
otra vez, que no tengo otra receta
que daros mas que ésta: santidad
personal? No hay otra cosa, hijos
mios, no hay otra cosa» (10).

Tras estas consideraciones
fundamentales, el Fundador del
Opus Dei pasa a comentar las
posibilidades y tareas especificas que
corresponde a los Supernumerarios,
recordando para ello dos figuras del
Evangelio: Nicodemo y José de
Arimatea; un sabio conocedor de la
Ley, «personaje de relieve» y varias
veces miembro del Sanedrin, el uno;
rico y distinguido, miembro del
gremio con mayor autoridad en



Jerusalén, el otro. «Actuaban discreta
y calladamente, firmes en la vida
publica a los imperativos de su
conciencia, y valientes y audaces, a
cara descubierta, en la hora dificil.
Siempre he pensado -y os lo he dicho-
que estos dos varones
comprenderian muy bien, si viviesen
hoy, la vocacion de los
Supernumerarios del Opus Dei. Lo
mismo que entre los primeros
seguidores de Cristo, en nuestros
Supernumerarios esta presente toda
la sociedad actual, y lo estara la de
siempre: intelectuales y hombres de
negocios; profesionales y artesanos;
empresarios y obreros; gentes de la
diplomacia, del comercio, del campo,
de las finanzas y de las letras;
periodistas, hombres del teatro, del
cine y del circo, deportistas. Jovenes
y ancianos. Sanos y enfermos. Una
organizacion desorganizada, como la
vida misma, maravillosa;
especializacion verdadera y
auténtica del apostolado, porque



todas las vocaciones humanas -
limpias, dignas- se hacen apostdlicas,
divinas» (11).

¢Qué significa esto? Significa, por
ejemplo, no contentarse con cumplir
las ocho horas de la jornada laboral
de mala gana, poniendo el minimo
esfuerzo posible, el necesario para
guardar las apariencias. Significa no
concebir el trabajo mas o menos
como «una molesta interrupcion del
tiempo libre»; y no tener como unico
horizonte vital, en cuanto se termina
la jornada, una barra de cafeteria o
una poltrona comoda, para ver
tranquilamente y en zapatillas la
television. Quiere decir que el
cristiano no puede encerrarse entre
cuatro paredes: alli, en su profesion,
con sus colegas, tiene que hacer
apostolado; y su trabajo bien hecho,
su simpatia humana, su
disponibilidad para con todos, su
lealtad intachable tienen que ser un
testimonio fiel de que vive lo que



ensefia con sus palabras. Tendra -en
consecuencia- que formarse
continuamente y participara en las
asociaciones profesionales y en las
actividades sociales, culturales,
politicas y (¢,por qué no?) recreativas
de su entorno social. En definitiva:
estard alli donde los hombres se
encuentran naturalmente: en la vida
normal y corriente de este mundo. Y
todo esto, con el espiritu de sencillez
propio del Opus Dei: sin aspavientos,
sin esperar aplausos ni
reconocimientos publicos del mérito
de su labor (12).

Estd claro que, cuando escribia estas
cosas, pensaba en primer lugar en
los sistemas estatales y sociales que
permiten o prevén la libre
participacion ciudadana; en ellos los
cristianos que trabajen de este modo,
en silencio, y se asocien a otros de
forma legitima, podran influir sobre
la legislacion de su pais, «sobre todo
en aquellos puntos que son clave en



la vida de los pueblos: las leyes sobre
el matrimonio, sobre la moralidad
publica, sobre la propiedad, etc.»(13).
Se puede ver que el Fundador del
Opus Dei es un «conservador» o
(digamoslo con una metafora) una
«roca primigenia cristiana» o -si se
quiere- «una roca primigeniamente
cristiana», con una profundidad y
una conviccion tales que, a la vez, le
convierten en el mayor
«revolucionario catolico» de los
ultimos doscientos afios. Quiza suene
paradojico, pero, para entenderlo,
basta con definir y usar
correctamente estos conceptos.
Quien afirma que la Revelacion, base
de la Redencion y de la Salvacion, se
cerro hace siglos; que su contenido,
por la accion del Espiritu Santo, esta
formulado de una vez para siempre,
con una validez de expresion y de
conceptos tal que puede ser
transmitida y aceptada por cualquier
generacion en cualquier lugar y
tiempo; quien rechaza de plano el



error fundamental de nuestros dias -
que va minando lentamente la
firmeza y la fidelidad a la fede creer
que el deposito de la fe es tan solo
una coleccion de definiciones de
caracter historico y cultural (de lo
que se sigue que estaria
continuamente en evolucion, siendo
susceptible de cambios), es un
conservador, porque reconoce que
existe algo que no se puede alterar,
que hay que conservar. También el
Estado queda incluido, pues, como
institucion de derecho divino, no
puede ser «neutro», sino que debe
orientarse por la ley moral, por la
tradicion del pueblo, por el bien
individual y el bien comun de sus
ciudadanos, que abarca, por ejemplo,
la defensa del no-nacido, la tutela
moral y médica de la juventud, la
proteccion del matrimonio, el
cuidado de una cierta moralidad
publica y tantas cosas mas. Ahora
bien, el que no se esfuerza por
«conservar» estos bienes no se



convierte automaticamente en un
«progresista» 0 un «moderno», sino
en un retrogrado y un anticuado,
porque defiende viejas teorias del
siglo XVIII y cae en herejias
antiquisimas que se han demostrado
como falsas, tanto en la teoria como
en la practica. Por eso, darse cuenta
de que esto es asi y proponer, vivir y
practicar un comportamiento de
signo contrario, impregnando la
sociedad con un seguimiento de
Cristo basico y total, es 1o que, en
verdad, resulta revolucionario.

En aquella carta de 1959 Monsefior
Escriva de Balaguer se dirigia
también a ese reducido numero de
miembros del Opus Dei que
trabajaban en la vida publica;
aprovechaba, ademas, la ocasion
para esbozar los derechos y los
deberes de todos los cristianos (y
también, claro esta, los de los
miembros del Opus Dei) en ese
campo (14). Es evidente que los



catolicos tienen derecho a trabajar
profesionalmente en la politica y en
la vida estatal. Si se les negara este
derecho, seria 16gico que se les
denegara cualquier tipo de
participacion ciudadana. Por otra
parte, el catolico que se sintiera
llamado a una actividad politica y no
siguiera esa llamada seria culpable
de un pecado de omision.

Tienen valor intemporal unas
palabras que Monsefior Escriva
quiza escribiera pensando en primer
lugar en aquellos hijos suyos que
actuaban en politica: «Vosotros, al
cumplir vuestra mision, hacedlo con
rectitud de intencion -sin perder el
punto de mira sobrenatural-, pero no
mezcléis lo divino con lo humano.
Haced las cosas como las deben
hacer los hombres, sin perder de
vista que los 6rdenes de la creacion
tienen sus principios y sus leyes
propias, que no se pueden violentar
con actitudes de angelismo. El peor



elogio que puedo hacer de un hijo
mio es decir que es como un angel:
nosotros no somos angeles, somos
hombres»(15). «Cumplid -asi termina
la carta "Dei Amore"- vuestra mision
con audacia, sin miedo a
comprometeros, a dar la cara,
porque los hombres facilmente
tienen miedo a ejercitar la libertad.
Prefieren que les den formulas
hechas para todo: es una paradoja,
pero los hombres muchas veces
exigen la norma -renunciando a la
libertad- por temor a

arriesgarse» (16).

Cuando, en 1950, el Fundador obtuvo
finalmente de la Santa Sede el
permiso para admitir en la Obra a los
sacerdotes diocesanos y para poder
nombrar a no catolicos e incluso no
cristianos Cooperadores de la Obra,
se «completo» la familia espiritual
del Opus Dei.



Lo que para una «familia natural»
son los amigos y conocidos, son los
Cooperadores para la «familia
sobrenatural» del Opus Dei: personas
que se sienten atraidas por un
ambiente cristiano de simpatia 'y
amistad y se comprometen a prestar
a la Obra una colaboracion personal,
obteniendo asi el derecho a recibir
unos medios especificos de
formacion espiritual (retiros y cursos
de retiro, convivencias de estudios,
etc.). Ya en mayo de 1935 el
Fundador habia previsto su
existencia en aquella Instruccion a la
que dio forma definitiva en 1950: los
Cooperadores -se dice en ella-
«constituyen -sin ser miembros de
nuestra Familia- una asociacion
propia e inseparable de la Obra» (17).

«Colaboracion personal» quiere decir
tanto la oracion de una persona
atada a una silla de ruedas como la
ayuda material o la promocion de
grandes iniciativas culturales. No hay



limites, por tanto, en las
posibilidades de cooperar. Lo
normal, sin embargo, es que entre
ellas se cuente una aportacion
economica, sobre cuya cuantia
decide cada uno. Pero lo
fundamental es siempre la cercania a
la espiritualidad de la Obra y la
disposicion de perfeccionar la propia
formacion religiosa; v, si se trata de
Cooperadores catolicos, difundir en
el propio ambiente el espiritu de una
vida cristiana laical y secular con
fidelidad plena a la Iglesia y al Papa.
La naturaleza de este fenomeno lleva
consigo que, de entre los
Cooperadores, surjan vocaciones
para la Obra; por eso, del numero y
de las actividades de los
Cooperadores se puede deducir en
gran parte el vigor y el empuje
juvenil de la labor apostdlica del
Opus Dei.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/la-revolucion-
aprobada/ (28/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/la-revolucion-aprobada/
https://opusdei.org/es-es/article/la-revolucion-aprobada/
https://opusdei.org/es-es/article/la-revolucion-aprobada/

	La revolución aprobada

