
opusdei.org

La religión al
servicio de la paz

El Papa invita en Asís a los
líderes religiosos y a los no
creyentes a defender «la paz y
la dignidad humana».

07/11/2011

Queridos hermanos y hermanas,

Distinguidos Jefes y representantes
de las Iglesias y Comunidades
eclesiales

y de las Religiones del mundo,

queridos amigos



Han pasado veinticinco años desde
que el beato Papa Juan Pablo II invitó
por vez primera a los representantes
de las religiones del mundo a Asís
para una oración por la paz. ¿Qué ha
ocurrido desde entonces? ¿A qué
punto está hoy la causa de la paz? En
aquel entonces, la gran amenaza
para la paz en el mundo provenía de
la división del planeta en dos bloques
contrastantes entre sí. El símbolo
llamativo de esta división era el
muro de Berlín que, pasando por el
medio de la ciudad, trazaba la
frontera entre dos mundos. En 1989,
tres años después de Asís, el muro
cayó sin derramamiento de sangre.
De repente, los enormes arsenales
que había tras el muro dejaron de
tener sentido alguno. Perdieron su
capacidad de aterrorizar. El deseo de
los pueblos de ser libres era más
fuerte que los armamentos de la
violencia. La cuestión sobre las
causas de este derrumbe es compleja
y no puede encontrar una respuesta



con fórmulas simples. Pero, junto a
los factores económicos y políticos, la
causa más profunda de dicho
acontecimiento es de carácter
espiritual: detrás del poder material
ya no había ninguna convicción
espiritual. Al final, la voluntad de ser
libres fue más fuerte que el miedo
ante la violencia, que ya no contaba
con ningún respaldo espiritual.
Apreciamos esta victoria de la
libertad, que fue sobre todo también
una victoria de la paz. Y es preciso
añadir en este contexto que, aunque
no se tratara sólo, y quizás ni
siquiera en primer lugar, de la
libertad de creer, también se trataba
de ella. Por eso podemos relacionar
también todo esto en cierto modo
con la oración por la paz.

Pero, ¿qué ha sucedido después?
Desgraciadamente, no podemos decir
que desde entonces la situación se
haya caracterizado por la libertad y
la paz. Aunque no haya a la vista



amenazas de una gran guerra, el
mundo está desafortunadamente
lleno de discordia. No se trata sólo de
que haya guerras frecuentemente
aquí o allá; es que la violencia en
cuanto tal siempre está
potencialmente presente, y
caracteriza la condición de nuestro
mundo. La libertad es un gran bien.
Pero el mundo de la libertad se ha
mostrado en buena parte carente de
orientación, y muchos tergiversan la
libertad entendiéndola como libertad
también para la violencia. La
discordia asume formas nuevas y
espantosas, y la lucha por la paz nos
debe estimular a todos nosotros de
modo nuevo.

Tratemos de identificar más de cerca
los nuevos rostros de la violencia y la
discordia. A grandes líneas –según
mi parecer– se pueden identificar
dos tipologías diferentes de nuevas
formas de violencia, diametralmente
opuestas por su motivación, y que



manifiestan luego muchas variantes
en sus particularidades. Tenemos
ante todo el terrorismo, en el cual, en
lugar de una gran guerra, se emplean
ataques muy precisos, que deben
golpear destructivamente en puntos
importantes al adversario, sin
ningún respeto por las vidas
humanas inocentes que de este modo
resultan cruelmente heridas o
muertas. A los ojos de los
responsables, la gran causa de
perjudicar al enemigo justifica toda
forma de crueldad. Se deja de lado
todo lo que en el derecho
internacional ha sido comúnmente
reconocido y sancionado como límite
a la violencia. Sabemos que el
terrorismo es a menudo motivado
religiosamente y que, precisamente
el carácter religioso de los ataques
sirve como justificación para una
crueldad despiadada, que cree poder
relegar las normas del derecho en
razón del «bien» pretendido. Aquí, la
religión no está al servicio de la paz,



sino de la justificación de la
violencia.

A partir de la Ilustración, la crítica de
la religión ha sostenido
reiteradamente que la religión era
causa de violencia, y con eso ha
fomentado la hostilidad contra las
religiones. En este punto, que la
religión motive de hecho la violencia
es algo que, como personas
religiosas, nos debe preocupar
profundamente. De una forma más
sutil, pero siempre cruel, vemos la
religión como causa de violencia
también allí donde se practica la
violencia por parte de defensores de
una religión contra los otros. Los
representantes de las religiones
reunidos en Asís en 1986 quisieron
decir – y nosotros lo repetimos con
vigor y gran firmeza – que esta no es
la verdadera naturaleza de la
religión. Es más bien su deformación
y contribuye a su destrucción. Contra
eso, se objeta: Pero, ¿cómo sabéis



cuál es la verdadera naturaleza de la
religión? Vuestra pretensión, ¿no se
deriva quizás de que la fuerza de la
religión se ha apagado entre
vosotros? Y otros dirán: ¿Acaso existe
realmente una naturaleza común de
la religión, que se manifiesta en
todas las religiones y que, por tanto,
es válida para todas? Debemos
afrontar estas preguntas si queremos
contrastar de manera realista y
creíble el recurso a la violencia por
motivos religiosos. Aquí se coloca
una tarea fundamental del diálogo
interreligioso, una tarea que se ha de
subrayar de nuevo en este
encuentro. A este punto, quisiera
decir como cristiano: Sí, también en
nombre de la fe cristiana se ha
recurrido a la violencia en la
historia. Lo reconocemos llenos de
vergüenza. Pero es absolutamente
claro que éste ha sido un uso abusivo
de la fe cristiana, en claro contraste
con su verdadera naturaleza. El Dios
en que nosotros los cristianos



creemos es el Creador y Padre de
todos los hombres, por el cual todos
son entre sí hermanos y hermanas y
forman una única familia. La Cruz de
Cristo es para nosotros el signo del
Dios que, en el puesto de la violencia,
pone el sufrir con el otro y el amar
con el otro. Su nombre es «Dios del
amor y de la paz» ( 2 Co 13,11). Es
tarea de todos los que tienen alguna
responsabilidad de la fe cristiana el
purificar constantemente la religión
de los cristianos partiendo de su
centro interior, para que – no
obstante la debilidad del hombre –
sea realmente instrumento de la paz
de Dios en el mundo.

Si bien una tipología fundamental de
la violencia se funda hoy
religiosamente, poniendo con ello a
las religiones frente a la cuestión
sobre su naturaleza, y obligándonos
todos a una purificación, una
segunda tipología de violencia de
aspecto multiforme tiene una



motivación exactamente opuesta: es
la consecuencia de la ausencia de
Dios, de su negación, que va a la par
con la pérdida de humanidad. Los
enemigos de la religión – como
hemos dicho – ven en ella una fuente
primaria de violencia en la historia
de la humanidad, y pretenden por
tanto la desaparición de la religión.
Pero el «no» a Dios ha producido una
crueldad y una violencia sin medida,
que ha sido posible sólo porque el
hombre ya no reconocía norma
alguna ni juez alguno por encima de
sí, sino que tomaba como norma
solamente a sí mismo. Los horrores
de los campos de concentración
muestran con toda claridad las
consecuencias de la ausencia de Dios.

Pero no quisiera detenerme aquí
sobre el ateísmo impuesto por el
Estado; quisiera hablar más bien de
la «decadencia» del hombre, como
consecuencia de la cual se produce
de manera silenciosa, y por tanto



más peligrosa, un cambio del clima
espiritual. La adoración de Mamón,
del tener y del poder, se revela una
anti-religión, en la cual ya no cuenta
el hombre, sino únicamente el
beneficio personal. El deseo de
felicidad degenera, por ejemplo, en
un afán desenfrenado e inhumano,
como se manifiesta en el
sometimiento a la droga en sus
diversas formas. Hay algunos
poderosos que hacen con ella sus
negocios, y después muchos otros
seducidos y arruinados por ella,
tanto en el cuerpo como en el ánimo.
La violencia se convierte en algo
normal y amenaza con destruir
nuestra juventud en algunas partes
del mundo. Puesto que la violencia
llega a hacerse normal, se destruye la
paz y, en esta falta de paz, el hombre
se destruye a sí mismo

La ausencia de Dios lleva al
decaimiento del hombre y del
humanismo. Pero, ¿dónde está Dios?



¿Lo conocemos y lo podemos mostrar
de nuevo a la humanidad para
fundar una verdadera paz?
Resumamos ante todo brevemente
las reflexiones que hemos hecho
hasta ahora. He dicho que hay una
concepción y un uso de la religión
por la que esta se convierte en fuente
de violencia, mientras que la
orientación del hombre hacia Dios,
vivido rectamente, es una fuerza de
paz. En este contexto me he referido
a la necesidad del diálogo, y he
hablado de la purificación, siempre
necesaria, de la religión vivida. Por
otro lado, he afirmado que la
negación de Dios corrompe al
hombre, le priva de medidas y le
lleva a la violencia.

Junto a estas dos formas de religión y
anti-religión, existe también en el
mundo en expansión del
agnosticismo otra orientación de
fondo: personas a las que no les ha
sido dado el don de poder creer y



que, sin embargo, buscan la verdad,
están en la búsqueda de Dios.
Personas como éstas no afirman
simplemente: «No existe ningún
Dios». Sufren a causa de su ausencia
y, buscando lo auténtico y lo bueno,
están interiormente en camino hacia
Él. Son «peregrinos de la verdad,
peregrinos de la paz». Plantean
preguntas tanto a una como a la otra
parte. Despojan a los ateos
combativos de su falsa certeza, con la
cual pretenden saber que no hay un
Dios, y los invitan a que, en vez de
polémicos, se conviertan en personas
en búsqueda, que no pierden la
esperanza de que la verdad exista y
que nosotros podemos y debemos
vivir en función de ella. Pero
también llaman en causa a los
seguidores de las religiones, para que
no consideren a Dios como una
propiedad que les pertenece a ellos
hasta el punto de sentirse
autorizados a la violencia respecto a
los demás. Estas personas buscan la



verdad, buscan al verdadero Dios,
cuya imagen en las religiones, por el
modo en que muchas veces se
practican, queda frecuentemente
oculta. Que ellos no logren encontrar
a Dios, depende también de los
creyentes, con su imagen reducida o
deformada de Dios. Así, su lucha
interior y su interrogarse es también
una llamada a los creyentes a
purificar su propia fe, para que Dios
– el verdadero Dios – se haga
accesible. Por eso he invitado de
propósito a representantes de este
tercer grupo a nuestro encuentro en
Asís, que no sólo reúne
representantes de instituciones
religiosas. Se trata más bien del estar
juntos en camino hacia la verdad, del
compromiso decidido por la dignidad
del hombre y de hacerse cargo en
común de la causa de la paz, contra
toda especie de violencia destructora
del derecho. Para concluir, quisiera
aseguraros que la Iglesia católica no
cejará en la lucha contra la violencia,



en su compromiso por la paz en el
mundo. Estamos animados por el
deseo común de ser «peregrinos de la
verdad, peregrinos de la paz».

vatican.va

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-religion-al-
servicio-de-la-paz/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-religion-al-servicio-de-la-paz/
https://opusdei.org/es-es/article/la-religion-al-servicio-de-la-paz/
https://opusdei.org/es-es/article/la-religion-al-servicio-de-la-paz/

	La religión al servicio de la paz

