opusdei.org

La raza de los hijos
de Dios

“Tiempo de caminar”, libro de
Ana Sastre sobre el fundador
del Opus Dei.

28/04/2009

Tajamar , Instituto de Ensefianza que
dirigen miembros del Opus Dei en
Madrid, esta lleno hasta los bordes
una tarde de octubre de 1967. El
Padre se dirige a una variada
multitud de oyentes y les habla, en
un momento de este encuentro, de la
vocacion al Opus Dei:



«Esta vocacion, que no es para todos,
la entienden perfectamente las almas
que tienen el corazon noble, aunque
no sean catolicas. Y yo logré del
Santo Padre Pio XII, en 1950, después
de darme dos negativas, que al fin
me concedieran traer junto a
nosotros como Cooperadores los no
catdlicos, los catolicos que no
practican y los anticatdlicos, siempre
que fueran nobles y tuvieran
virtudes humanas»(42).

La Obra era asi la primera asociacion
de la Iglesia que abria
fraternalmente sus brazos a todos los
hombres, sin distincion de credo o
confesion.

Este respeto a la libertad de las
conciencias es algo que Monsefior
Escriva de Balaguer ha gritado en
todos los idiomas del mundo. Ha
dicho, repetidamente, que daria la
vida por defender la libertad de la
conciencia de una sola persona.



iLibérrimos!... repite constantemente
a sus hijos. En la certeza de aquella
afirmacion de Juan Apostol: «La
verdad os hara libres »(43)

Creer firmemente en las verdades de
la Iglesia Catdlica es situarse en las
antipodas de un fanatismo
despiadado e inutil. La Obra pregona
a los cuatro vientos que, por encima
de toda ideologia y creencia,
mantiene el profundo respeto a la
persona y a su libertad. Porque la
primera y ultima vocacion del
cristiano es la comprension, la
caridad. El Apostol de Tarso definia
asi esta virtud y, con ella, todo el
talante existencial de los discipulos
de Cristo: «paciente, es servicial; no
es envidiosa, no se pavonea, no se
engrie; la caridad no se ofende, no
busca el propio interés, no se irrita,
no toma en cuenta el mal; la caridad
no se alegra de la injusticia, pero se
alegra de la verdad. Todo lo excusa,



lo cree todo, todo lo espera, todo lo
tolera»(44)

Si el Opus Dei practica esta abierta
acogida con todos los credos de la
tierra, pide en cambio que se
reconozca la libertad de su espiritu.
No es mas que reclamar la libertad
de las conciencias para seguir a
Jesucristo de acuerdo con aquella
vocacion a la que han sido llamados
sus miembros.

Y, por otro lado, reclama igualmente,
el derecho de cada uno a serviry a
ejercer sus oficios individuales con la
independencia y responsabilidad de
cualquier ciudadano. Es la
autonomia del orden temporal
respecto a cualquier injerencia de
indole eclesiastica.

De ahi que, junto a una flexibilidad
en las cuestiones temporales, en las
que no existen dogmas, Monsenor
Escriva de Balaguer tenga una
seguridad inconmovible en las



verdades de fe. Una imposibilidad de
manejar asertos que no le
pertenecen, que son un tesoro que la
Iglesia custodia. Creer en la
veracidad de unos dogmas
trascendentes no permite
concesiones ni recortes, por la
sencilla razon de que el hombre no
puede crear la verdad: solo
descubrirla y aceptarla.

«La transigencia es sefial cierta de no
tener la verdad. Cuando un hombre
transige en cosas de ideal, de honra o
de Fe, ese hombre es un... hombre
sin ideal, sin honra y sin Fe» (45)

Los Cooperadores no catdlicos de la
Obra ayudan en las empresas
sociales, educativas, culturales, del
Opus Dej, y al calor y al ejemplo de
esta firme y humana actitud, algunos
han llegado a la verdad de la Iglesia
Catdlica por el camino de la amistad,
del respeto, de la libertad.



Por esta doble postura de aperturay
firmeza, podia escribir el Cardenal
Primado de Espafia, unos dias
después de la muerte del Fundador
del Opus Dei:

«Mucho antes del Concilio Vaticano II
trabajo Monsefor Escriva de
Balaguer, como nadie, en la
promocion del laicado, en la
auténtica y profunda promocion, no
en las ridiculas y tristes experiencias
que tanto han abundado y siguen
haciendo acto de presencia en los
afios del posconcilio; y en el campo
del ecumenismo, y en el didlogo con
el mundo moderno, y en el
reconocimiento efectivo de la sana
autonomia de las realidades
temporales.

Precisamente por eso, ahora, cuando
tantos se mueven alocadamente, sin
rumbo, porque su frivolidad les
priva de la luz, él supo mantenerse
tan firme y enhiesto en la roca de la



fidelidad sin convertirse jamas en un
futurologo insustancial que,
creyendo atisbar el porvenir,
consiente en que el presente se le
desmorone entre las manos. Porque
supo ser un auténtico progresista,
fue también -como no puede ser
menos- un conservador denodado y
valiente, de la raza de los martires y
los confesores de la fe, o
simplemente del linaje espiritual de
los que, a imitacion de Maria, saben
conservar en su corazon de pobres
del Reino lo que debe ser conservado
siempre para ser feles»(46)

Son multiples los ejemplos practicos
de esta actitud del Padre. Escenas
que se han repetido continuamente
en publico y en privado. Una vez es
un matrimonio peruano que visita al
Padre en Roma en 1958. Les
acompaiia un hijo que no practica
ningun género de creencia religiosa.
Cuando los padres se arrodillan ante
la bendicion de Monsefior Escriva de



Balaguer, el muchacho se retira y
permanece de pie. A la hora de
marcharse, el Padre se acerca, con
un afecto natural y sencillo para
decirle que aunque no ha querido
recibir su bendiciéon de sacerdote,
seguramente no tendra
inconveniente en recibir un abrazo
de amigo.

Y en una tertulia muy numerosa,
aquella voz que surge del fondo de la
sala:

-«Padre, nosotros somos una familia
ecumenica: mi esposa es metodista...

-iDios la bendiga! ¢Esta aqui? -Esta
aqui, conmigo.

-Dile que la quiero mucho.

-Estamos muy unidos en la educacion
religiosa de nuestros hijos...

-iMuy bien!



-Dos ya hicieron la Primera
Comunion... -jBien!

-Me gustaria que dijese algunas
palabras a mi esposa.

-iHija mia!, te digo lo siguiente: que
tienes un marido estupendo y que te
quiero mucho en el Sefior. Quiero a
todas las almas. Pero a una madre
que da libertad a los hijos, y que
ademas se ocupa de que se eduquen
en esta fe maravillosa, que ve con
alegria que se acerquen al Santo
Sacramento de la Eucaristia, a una
madre asi yo ya la admiro. {Te
admiro! (...). Reza por mi (...).
Mafana, en la Misa, me voy a
acordar mucho de ti. Alli no soy yo.
Tu no tienes por qué creerlo, por
ahora; pero pediré al Sefior que te dé
mi fe, porque -no te enfades- la tuya
no es la verdadera. Yo daria mi vida
cien veces por defender la libertad
de tu conciencia; de modo que
seriamos muy amigos, si yo viviera



aqui. Pero, claro, yo creo que tengo la
verdadera fe; si no, no vestiria esta
funda de paraguas».

Y sefiala su sotana, mientras la gente
rie...

-«jReza por mi! Nadie como tu
marido para defender la fe tuya. Y
nadie como tu marido y como yo,
para pedirle al Sefior que te dé (...)
mucha claridad de ideas. Y gracias,
porque eres muy generosa y muy
buena»(47).

Y en octubre de 1967, con el salén de
actos de Tajamar abarrotado:

«S1 me permitis, os voy a dar la
bendeciodn (...). El que no tenga fe,
que sepa que la bendicion de un
sacerdote es como la bendicion de un
padre y de una madre, porque es la
bendicion de Dios. Y los que tenéis la
dicha de tener fe, recibidla como lo
que es, como algo santo, grande,
bueno:



Que el Sefior esté en vuestros labios,
en vuestros corazones, en vuestros
hogares, en vuestros amores, en
vuestro trabajo, y os dé siempre la
alegria y la paz. En el nombre del
Padre y del Hijo y del Espiritu
Santo»(48).

Y Peter Forbarth, periodista, que
acompaifiado por Javier Ayesta acude
a visitar al Fundador de la Obra.
Javier describe asi sus impresiones:

«En 1967 acompafié a Roma al
periodista americano Peter Forbarth
que iba a efectuar una entrevista a
Mons. Escriva de Balaguer para
"Time Magazine". El1 Fundador del
Opus Del le invit6 a comer, y le trato
con su carifio y delicadeza
proverbiales.

Yo habia hablado con el Padre antes
del almuerzo y le informé que mi
colega era judio, y que no daba
muestras de practicar su religion. Me
contestd que la fe era un don que no



se podia transmitir con simples
razonamientos: habia que contar con
Dios. Me animo¢ a ser un buen amigo
suyo y a no importunarle en materia
religiosa para que no se le hiciese
odiosa la verdadera fe.

Peter salio muy impresionado de la
entrevista y solo decia: jIncreible!
iIncreible! Estaba lleno de
admiracion y, horas mas tarde, me
decia que en el Fundador del Opus
Dei se palpaba algo superior... »(49)

Otras veces, la historia es larga y la
busqueda tenaz. Como en el caso de
Hilary Schlesinger, inglesa de
nacionalidad pero de origen judio, y
educada en un ambiente agnostico.
Hilary vive en la capital inglesa todo
el horror de la ultima Guerra
Mundial. Siente pasion hacia la
musica y maneja perfectamente el
violin, pero abandona sus estudios
instrumentales para dedicarse a la
terapia ocupacional de las victimas



de los bombardeos. Un dia una mujer
joven, paralizada por un ataque de
poliomielitis, le pregunta desde el
pulmon de acero por el sentido del
dolor y de la vida. Hilary no tiene
respuesta. Pero se promete a si
misma buscar una finalidad al
sufrimiento. Lee apasionadamente el
Evangelio y pide fe. Siente profunda
admiracion por la figura de Jesus de
Nazaret.

Siguiendo las lineas de su trabajo
tiene que desplazarse a Argentina.
Unos meses después, la ONU la envia
a Chile. Un amigo le proporciona
«Camino», un libro que le ayuda a
rezar. Se interesa por la Obra y
frecuenta uno de sus Centros en
Santiago. E1 19 de marzo de 1968 se
bautiza en la religion catolica.
Cuando llega a Colombia, siguiendo
su periplo profesional, pide alli, al
Padre, su admision en el Opus Dei.



Si algo ha impresionado su animo ha
sido la libertad, la universalidad de
la Obra a través de los paises
latinoamericanos que ha visitado. Su
origen judio la hace doblemente
querida por el Padre que, en mas de
una ocasion, ha respondido a un
hebreo que le quiere porque sus dos
grandes amores de la tierra son
Jesucristo, que es judio, y su Madre,
Maria, también hebrea.

Confirmando esta actitud, cabe
anotar la respuesta de una mujer
perteneciente a la Asociacion de
amistad judeo-cristiana de Madrid.
En una reunion celebrada en 1964,
en una sinagoga, un participante de
origen sefardi, se levanto para
preguntar «por qué el Opus Dei
perseguia a los judios». «Yo no era
moderadora pero me levanté y dije:
Soélo quiero atestiguar un hecho y es
que el Opus Deli, lejos de perseguir a
los judios, tiene Cooperadores judios
en Estados Unidos desde 1948. Un



aplauso cerrado acogio las palabras
(...). Luego hice constar que no
pertenecia al Opus Dei, pero que lo
defendia por justicia» (50).

Y la simpatica historia de aquella
sefiora inglesa, mayor, quien, de
pronto, ve como se instala un Centro
de la Obra en el piso inmediato, al
que acudian muchos chicos jovenes.
El Padre lo cuenta, divertido, en una
tertulia:

«Habia un Centro en una parte de
Londres. Y, claro, como los chicos son
chicos, y ademas jovenes, armaban
mucho jaleo con las guitarras y las
canciones. En el apartamento
contiguo vivia una sefiora anciana,
escritora, periodista, amiga de la
tranquilidad y de la serenidad
material también, para poder
cumplir con su oficio (...). Decia que
aquellos vecinos eran unos
impertinentes. Los chicos lo supieron
y un dia fueron a visitarla. La



trataron con mucho carifio, sacaron
las guitarras y le cantaron unas
cuantas cosas. Desde entonces se
sinti6 obligada. Y a la hora del té
llegaba siempre un regalito de tia
Carolina, como comenzaron a
llamarla enseguida los chicos. Y tia
Carolina, con la alegria de aquellos
hijos mios, y con el empefio que
pusieron en la oracion, en
importunar al Sefior, ha tenido la
gracia de Dios para convertirse a la
fe catolica. Yo recibo algunas veces
sus cartas, y las contesto. Me decia
hace poco que debia ir a Inglaterra, y
estoy con el corazon en Inglaterra,
porque alli también me encuentro
muy a gusto. Cuando vayais, haced
una visita a tia Carolina»(51)

Mas tarde, en 1972, esta mujer
inglesa viaja desde Londres en avion
para saludar al Padre en una gran
reunion celebrada en Barcelona. Y
como el Fundador acaba de explicar
que él se siente joven, como si



tuviera solo siete afnos, ella le
interpela desde el publico:

-«Por una parte soy mayor que usted,
puesto que yo tengo ocho afios y
usted siete. Por otra, soy bastante
mas joven, porque tengo quince
meses: los que llevo desde mi
conversion, en agosto del afio
pasado. Soy su hija mas pequeria. Por
eso quiero pedirle un favor:
sentarme a su lado el resto de esta
maravillosa tertulia»(52).

Asi, con carifo, con seguridad y
amor, ha abierto el Padre la amistad
de todos los hombres y mujeres del
mundo. Cuando Peter Forbarth le
interroga en su entrevista del 15 de
abril de 1967, 1a respuesta sera
afirmacion publica de esta alegre
realidad de la Obra:

-«¢,COmo se sostiene econdmicamente
el Opus Dei?».



-«Trabajando mucho sus miembros,
yo también. Y el que trabaja, gana.
Asi podemos promover obras
corporativas de ensefianza, de
asistencia social, etc., que rara vez se
sostienen solas. Para mantenerlas,
ademas de los miembros del Opus
Dei, hay otras personas que ayudan;
algunos no son catdlicos, y muchos,
muchisimos, que no son cristianos.
Pero ven la labor, la palpan, y se
entusiasman de verdad. Por eso
aprovecho para decir ahora que soy
deudor a muchas personas, incluso
no catolicas y no

cristianas »(53).

Llevaba el amor a la libertad en la
mas honda raiz de su ser humano y
cristiano. A millones de afios luz de
todo fanatismo temporal o religioso.
Afincado en la verdad revelada por
la Iglesia que se proclama heredera
de los Apdstoles de Jesucristo.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/la-raza-de-los-
hijos-de-dios/ (17/12/2025)


https://opusdei.org/es-es/article/la-raza-de-los-hijos-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/la-raza-de-los-hijos-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/la-raza-de-los-hijos-de-dios/

	La raza de los hijos de Dios

