
opusdei.org

"La puerta de la fe":
carta de Benedicto
XVI

El Santo Padre ha escrito una
carta sobre la fe. "Porta fidei"
invita a los cristianos a
redescubrir el valor de sus
creencias. También ha
convocado un año de la fe, que
comenzará en octubre de 2012.

27/10/2011

Hoy se hizo pública la Carta
Apostólica "Porta Fidei", fechada el
11 de octubre, con la que Benedicto

https://opusdei.org/ssec.php?a=3553


XVI instituye el “Año de la Fe”. El
documento consta de 15 puntos.

"Sucede hoy con frecuencia -dice el
Santo Padre- que los cristianos se
preocupan mucho por las
consecuencias sociales, culturales y
políticas de su compromiso, al mismo
tiempo que siguen considerando la fe
como un presupuesto obvio de la
vida común".

"Mientras que en el pasado era
posible reconocer un tejido cultural
unitario, ampliamente aceptado en
su referencia al contenido de la fe y a
los valores inspirados por ella, hoy
no parece que sea ya así en vastos
sectores de la sociedad, a causa de
una profunda crisis de fe que afecta
a muchas personas".

En el punto 4, se informa que el Año
de la fe comenzará el 11 de octubre
de 2012, en el cincuenta aniversario
de la apertura del Concilio Vaticano
II, y terminará en la solemnidad de 

https://opusdei.org/ssec.php?a=3553


Jesucristo , Rey del Universo, el 24 de
noviembre de 2013.

CARTA APOSTÓLICA

EN FORMA DE MOTU PROPRIO

PORTA FIDEI

DEL SUMO PONTÍFICE

BENEDICTO XVI

CON LA QUE SE CONVOCA EL AÑO
DE LA FE

1. «La puerta de la fe» (cf. Hch 14,
27), que introduce en la vida de
comunión con Dios y permite la
entrada en su Iglesia, está siempre
abierta para nosotros. Se cruza ese
umbral cuando la Palabra de Dios se
anuncia y el corazón se deja plasmar
por la gracia que transforma.
Atravesar esa puerta supone
emprender un camino que dura toda
la vida. Éste empieza con el bautismo
(cf. Rm 6, 4), con el que podemos

https://opusdei.org/art.php?p=15203


llamar a Dios con el nombre de
Padre, y se concluye con el paso de la
muerte a la vida eterna, fruto de la
resurrección del Señor Jesús que, con
el don del Espíritu Santo, ha querido
unir en su misma gloria a cuantos
creen en él (cf. Jn 17, 22). Profesar la
fe en la Trinidad —Padre, Hijo y
Espíritu Santo— equivale a creer en
un solo Dios que es Amor (cf. 1 Jn 4,
8): el Padre, que en la plenitud de los
tiempos envió a su Hijo para nuestra
salvación; Jesucristo, que en el
misterio de su muerte y resurrección
redimió al mundo; el Espíritu Santo,
que guía a la Iglesia a través de los
siglos en la espera del retorno
glorioso del Señor.

2. Desde el comienzo de mi
ministerio como Sucesor de Pedro,
he recordado la exigencia de
redescubrir el camino de la fe para
iluminar de manera cada vez más
clara la alegría y el entusiasmo
renovado del encuentro con Cristo.



En la homilía de la santa Misa de
inicio del Pontificado decía: «La
Iglesia en su conjunto, y en ella sus
pastores, como Cristo han de ponerse
en camino para rescatar a los
hombres del desierto y conducirlos al
lugar de la vida, hacia la amistad con
el Hijo de Dios, hacia Aquel que nos
da la vida, y la vida en plenitud» 1 .
Sucede hoy con frecuencia que los
cristianos se preocupan mucho por
las consecuencias sociales, culturales
y políticas de su compromiso, al
mismo tiempo que siguen
considerando la fe como un
presupuesto obvio de la vida común.
De hecho, este presupuesto no sólo
no aparece como tal, sino que incluso
con frecuencia es negado 2 . Mientras
que en el pasado era posible
reconocer un tejido cultural unitario,
ampliamente aceptado en su
referencia al contenido de la fe y a
los valores inspirados por ella, hoy
no parece que sea ya así en vastos
sectores de la sociedad, a causa de



una profunda crisis de fe que afecta
a muchas personas.

3. No podemos dejar que la sal se
vuelva sosa y la luz permanezca
oculta (cf. Mt 5, 13-16). Como la
samaritana, también el hombre
actual puede sentir de nuevo la
necesidad de acercarse al pozo para
escuchar a Jesús, que invita a creer
en él y a extraer el agua viva que
mana de su fuente (cf. Jn 4, 14).
Debemos descubrir de nuevo el gusto
de alimentarnos con la Palabra de
Dios, transmitida fielmente por la
Iglesia, y el Pan de la vida, ofrecido
como sustento a todos los que son sus
discípulos (cf. Jn 6, 51). En efecto, la
enseñanza de Jesús resuena todavía
hoy con la misma fuerza: «Trabajad
no por el alimento que perece, sino
por el alimento que perdura para la
vida eterna» ( Jn 6, 27). La pregunta
planteada por los que lo escuchaban
es también hoy la misma para
nosotros: «¿Qué tenemos que hacer



para realizar las obras de Dios?» ( Jn
6, 28). Sabemos la respuesta de Jesús:
«La obra de Dios es ésta: que creáis
en el que él ha enviado» ( Jn 6, 29).
Creer en Jesucristo es, por tanto, el
camino para poder llegar de modo
definitivo a la salvación.

4. A la luz de todo esto, he decidido
convocar un Año de la fe . Comenzará
el 11 de octubre de 2012, en el
cincuenta aniversario de la apertura
del Concilio Vaticano II, y terminará
en la solemnidad de Jesucristo, Rey
del Universo, el 24 de noviembre de
2013. En la fecha del 11 de octubre de
2012, se celebrarán también los
veinte años de la publicación del 
Catecismo de la Iglesia Católica ,
promulgado por mi Predecesor, el
beato Papa Juan Pablo II, 3 con la
intención de ilustrar a todos los fieles
la fuerza y belleza de la fe. Este
documento, auténtico fruto del
Concilio Vaticano II, fue querido por
el Sínodo Extraordinario de los



Obispos de 1985 como instrumento al
servicio de la catequesis 4 ,
realizándose mediante la
colaboración de todo el Episcopado
de la Iglesia católica. Y precisamente
he convocado la Asamblea General
del Sínodo de los Obispos, en el mes
de octubre de 2012, sobre el tema de 
La nueva evangelización para la
transmisión de la fe cristiana . Será
una buena ocasión para introducir a
todo el cuerpo eclesial en un tiempo
de especial reflexión y
redescubrimiento de la fe. No es la
primera vez que la Iglesia está
llamada a celebrar un Año de la fe .
Mi venerado Predecesor, el Siervo de
Dios Pablo VI, proclamó uno
parecido en 1967, para conmemorar
el martirio de los apóstoles Pedro y
Pablo en el décimo noveno
centenario de su supremo
testimonio. Lo concibió como un
momento solemne para que en toda
la Iglesia se diese «una auténtica y
sincera profesión de la misma fe»;



además, quiso que ésta fuera
confirmada de manera «individual y
colectiva, libre y consciente, interior
y exterior, humilde y franca» 5 .
Pensaba que de esa manera toda la
Iglesia podría adquirir una «exacta
conciencia de su fe, para reanimarla,
para purificarla, para confirmarla y
para confesarla» 6 . Las grandes
transformaciones que tuvieron lugar
en aquel Año, hicieron que la
necesidad de dicha celebración fuera
todavía más evidente. Ésta concluyó
con la Profesión de fe del Pueblo de
Dios 7 , para testimoniar cómo los
contenidos esenciales que desde
siglos constituyen el patrimonio de
todos los creyentes tienen necesidad
de ser confirmados, comprendidos y
profundizados de manera siempre
nueva, con el fin de dar un
testimonio coherente en condiciones
históricas distintas a las del pasado.

5. En ciertos aspectos, mi Venerado
Predecesor vio ese Año como una



«consecuencia y exigencia
postconciliar» 8 , consciente de las
graves dificultades del tiempo, sobre
todo con respecto a la profesión de la
fe verdadera y a su recta
interpretación. He pensado que
iniciar el Año de la fe coincidiendo
con el cincuentenario de la apertura
del Concilio Vaticano II puede ser
una ocasión propicia para
comprender que los textos dejados
en herencia por los Padres
conciliares, según las palabras del
beato Juan Pablo II, « no pierden su
valor ni su esplendor . Es necesario
leerlos de manera apropiada y que
sean conocidos y asimilados como
textos cualificados y normativos del
Magisterio, dentro de la Tradición de
la Iglesia. […] Siento más que nunca
el deber de indicar el Concilio como 
la gran gracia de la que la Iglesia se
ha beneficiado en el siglo XX . Con el
Concilio se nos ha ofrecido una
brújula segura para orientarnos en el
camino del siglo que comienza» 9 . Yo



también deseo reafirmar con fuerza
lo que dije a propósito del Concilio
pocos meses después de mi elección
como Sucesor de Pedro: «Si lo leemos
y acogemos guiados por una
hermenéutica correcta, puede ser y
llegar a ser cada vez más una gran
fuerza para la renovación siempre
necesaria de la Iglesia» 10 .

6. La renovación de la Iglesia pasa
también a través del testimonio
ofrecido por la vida de los creyentes:
con su misma existencia en el
mundo, los cristianos están llamados
efectivamente a hacer resplandecer
la Palabra de verdad que el Señor
Jesús nos dejó. Precisamente el
Concilio, en la Constitución
dogmática Lumen gentium ,
afirmaba: «Mientras que Cristo,
“santo, inocente, sin mancha” ( Hb 7,
26), no conoció el pecado (cf. 2 Co 5,
21), sino que vino solamente a expiar
los pecados del pueblo (cf. Hb 2, 17),
la Iglesia, abrazando en su seno a los

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html


pecadores, es a la vez santa y
siempre necesitada de purificación, y
busca sin cesar la conversión y la
renovación. La Iglesia continúa su
peregrinación “en medio de las
persecuciones del mundo y de los
consuelos de Dios”, anunciando la
cruz y la muerte del Señor hasta que
vuelva (cf. 1 Co 11, 26). Se siente
fortalecida con la fuerza del Señor
resucitado para poder superar con
paciencia y amor todos los
sufrimientos y dificultades, tanto
interiores como exteriores, y revelar
en el mundo el misterio de Cristo,
aunque bajo sombras, sin embargo,
con fidelidad hasta que al final se
manifieste a plena luz» 11 .

En esta perspectiva, el Año de la fe es
una invitación a una auténtica y
renovada conversión al Señor, único
Salvador del mundo. Dios, en el
misterio de su muerte y resurrección,
ha revelado en plenitud el Amor que
salva y llama a los hombres a la



conversión de vida mediante la
remisión de los pecados (cf. Hch 5,
31). Para el apóstol Pablo, este Amor
lleva al hombre a una nueva vida:
«Por el bautismo fuimos sepultados
con él en la muerte, para que, lo
mismo que Cristo resucitó de entre
los muertos por la gloria del Padre,
así también nosotros andemos en
una vida nueva» ( Rm 6, 4). Gracias a
la fe, esta vida nueva plasma toda la
existencia humana en la novedad
radical de la resurrección. En la
medida de su disponibilidad libre, los
pensamientos y los afectos, la
mentalidad y el comportamiento del
hombre se purifican y transforman
lentamente, en un proceso que no
termina de cumplirse totalmente en
esta vida. La «fe que actúa por el
amor» ( Ga 5, 6) se convierte en un
nuevo criterio de pensamiento y de
acción que cambia toda la vida del
hombre (cf. Rm 12, 2; Col 3, 9-10; Ef 4,
20-29; 2 Co 5, 17).



7. « Caritas Christi urget nos » ( 2 Co
5, 14): es el amor de Cristo el que
llena nuestros corazones y nos
impulsa a evangelizar. Hoy como
ayer, él nos envía por los caminos del
mundo para proclamar su Evangelio
a todos los pueblos de la tierra (cf. Mt
28, 19). Con su amor, Jesucristo atrae
hacia sí a los hombres de cada
generación: en todo tiempo, convoca
a la Iglesia y le confía el anuncio del
Evangelio, con un mandato que es
siempre nuevo. Por eso, también hoy
es necesario un compromiso eclesial
más convencido en favor de una
nueva evangelización para
redescubrir la alegría de creer y
volver a encontrar el entusiasmo de
comunicar la fe. El compromiso
misionero de los creyentes saca
fuerza y vigor del descubrimiento
cotidiano de su amor, que nunca
puede faltar. La fe, en efecto, crece
cuando se vive como experiencia de
un amor que se recibe y se comunica
como experiencia de gracia y gozo.



Nos hace fecundos, porque ensancha
el corazón en la esperanza y permite
dar un testimonio fecundo: en efecto,
abre el corazón y la mente de los que
escuchan para acoger la invitación
del Señor a aceptar su Palabra para
ser sus discípulos. Como afirma san
Agustín, los creyentes «se fortalecen
creyendo» 12 . El santo Obispo de
Hipona tenía buenos motivos para
expresarse de esta manera. Como
sabemos, su vida fue una búsqueda
continua de la belleza de la fe hasta
que su corazón encontró descanso en
Dios. 13 Sus numerosos escritos, en
los que explica la importancia de
creer y la verdad de la fe,
permanecen aún hoy como un
patrimonio de riqueza sin igual,
consintiendo todavía a tantas
personas que buscan a Dios
encontrar el sendero justo para
acceder a la «puerta de la fe».

Así, la fe sólo crece y se fortalece
creyendo; no hay otra posibilidad



para poseer la certeza sobre la
propia vida que abandonarse, en un 
in crescendo continuo, en las manos
de un amor que se experimenta
siempre como más grande porque
tiene su origen en Dios.

8. En esta feliz conmemoración,
deseo invitar a los hermanos Obispos
de todo el Orbe a que se unan al
Sucesor de Pedro en el tiempo de
gracia espiritual que el Señor nos
ofrece para rememorar el don
precioso de la fe. Queremos celebrar
este Año de manera digna y fecunda.
Habrá que intensificar la reflexión
sobre la fe para ayudar a todos los
creyentes en Cristo a que su adhesión
al Evangelio sea más consciente y
vigorosa, sobre todo en un momento
de profundo cambio como el que la
humanidad está viviendo.
Tendremos la oportunidad de
confesar la fe en el Señor Resucitado
en nuestras catedrales e iglesias de
todo el mundo; en nuestras casas y



con nuestras familias, para que cada
uno sienta con fuerza la exigencia de
conocer y transmitir mejor a las
generaciones futuras la fe de
siempre. En este Año , las
comunidades religiosas, así como las
parroquiales, y todas las realidades
eclesiales antiguas y nuevas,
encontrarán la manera de profesar
públicamente el Credo .

9. Deseamos que este Año suscite en
todo creyente la aspiración a 
confesar la fe con plenitud y
renovada convicción, con confianza
y esperanza. Será también una
ocasión propicia para intensificar la 
celebración de la fe en la liturgia, y de
modo particular en la Eucaristía, que
es «la cumbre a la que tiende la
acción de la Iglesia y también la
fuente de donde mana toda su
fuerza» 14 . Al mismo tiempo,
esperamos que el testimonio de vida
de los creyentes sea cada vez más
creíble. Redescubrir los contenidos



de la fe profesada, celebrada, vivida
y rezada 15 , y reflexionar sobre el
mismo acto con el que se cree, es un
compromiso que todo creyente debe
de hacer propio, sobre todo en este 
Año .

No por casualidad, los cristianos en
los primeros siglos estaban obligados
a aprender de memoria el Credo .
Esto les servía como oración
cotidiana para no olvidar el
compromiso asumido con el
bautismo. San Agustín lo recuerda
con unas palabras de profundo
significado, cuando en un sermón
sobre la redditio symboli , la entrega
del Credo , dice: «El símbolo del
sacrosanto misterio que recibisteis
todos a la vez y que hoy habéis
recitado uno a uno, no es otra cosa
que las palabras en las que se apoya
sólidamente la fe de la Iglesia,
nuestra madre, sobre la base
inconmovible que es Cristo el Señor.
[…] Recibisteis y recitasteis algo que



debéis retener siempre en vuestra
mente y corazón y repetir en vuestro
lecho; algo sobre lo que tenéis que
pensar cuando estáis en la calle y
que no debéis olvidar ni cuando
coméis, de forma que, incluso
cuando dormís corporalmente,
vigiléis con el corazón» 16 .

10. En este sentido, quisiera esbozar
un camino que sea útil para
comprender de manera más
profunda no sólo los contenidos de la
fe sino, juntamente también con eso,
el acto con el que decidimos de
entregarnos totalmente y con plena
libertad a Dios. En efecto, existe una
unidad profunda entre el acto con el
que se cree y los contenidos a los que
prestamos nuestro asentimiento. El
apóstol Pablo nos ayuda a entrar
dentro de esta realidad cuando
escribe: «con el corazón se cree y con
los labios se profesa» (cf. Rm 10, 10).
El corazón indica que el primer acto
con el que se llega a la fe es don de



Dios y acción de la gracia que actúa y
transforma a la persona hasta en lo
más íntimo.

A este propósito, el ejemplo de Lidia
es muy elocuente. Cuenta san Lucas
que Pablo, mientras se encontraba en
Filipos, fue un sábado a anunciar el
Evangelio a algunas mujeres; entre
estas estaba Lidia y el «Señor le abrió
el corazón para que aceptara lo que
decía Pablo» ( Hch 16, 14). El sentido
que encierra la expresión es
importante. San Lucas enseña que el
conocimiento de los contenidos que
se han de creer no es suficiente si
después el corazón, auténtico
sagrario de la persona, no está
abierto por la gracia que permite
tener ojos para mirar en
profundidad y comprender que lo
que se ha anunciado es la Palabra de
Dios.

Profesar con la boca indica, a su vez,
que la fe implica un testimonio y un



compromiso público. El cristiano no
puede pensar nunca que creer es un
hecho privado. La fe es decidirse a
estar con el Señor para vivir con él. Y
este «estar con él» nos lleva a
comprender las razones por las que
se cree. La fe, precisamente porque
es un acto de la libertad, exige
también la responsabilidad social de
lo que se cree. La Iglesia en el día de
Pentecostés muestra con toda
evidencia esta dimensión pública del
creer y del anunciar a todos sin
temor la propia fe. Es el don del
Espíritu Santo el que capacita para la
misión y fortalece nuestro
testimonio, haciéndolo franco y
valeroso.

La misma profesión de fe es un acto
personal y al mismo tiempo
comunitario. En efecto, el primer
sujeto de la fe es la Iglesia. En la fe de
la comunidad cristiana cada uno
recibe el bautismo, signo eficaz de la
entrada en el pueblo de los creyentes



para alcanzar la salvación. Como
afirma el Catecismo de la Iglesia
Católica : «“Creo”: Es la fe de la
Iglesia profesada personalmente por
cada creyente, principalmente en su
bautismo. “Creemos”: Es la fe de la
Iglesia confesada por los obispos
reunidos en Concilio o, más
generalmente, por la asamblea
litúrgica de los creyentes. “Creo”, es
también la Iglesia, nuestra Madre,
que responde a Dios por su fe y que
nos enseña a decir: “creo”,
“creemos”» 17 .

Como se puede ver, el conocimiento
de los contenidos de la fe es esencial
para dar el propio asentimiento , es
decir, para adherirse plenamente
con la inteligencia y la voluntad a lo
que propone la Iglesia. El
conocimiento de la fe introduce en la
totalidad del misterio salvífico
revelado por Dios. El asentimiento
que se presta implica por tanto que,
cuando se cree, se acepta libremente



todo el misterio de la fe, ya que quien
garantiza su verdad es Dios mismo
que se revela y da a conocer su
misterio de amor 18 .

Por otra parte, no podemos olvidar
que muchas personas en nuestro
contexto cultural, aún no
reconociendo en ellos el don de la fe,
buscan con sinceridad el sentido
último y la verdad definitiva de su
existencia y del mundo. Esta
búsqueda es un auténtico
«preámbulo» de la fe, porque lleva a
las personas por el camino que
conduce al misterio de Dios. La
misma razón del hombre, en efecto,
lleva inscrita la exigencia de «lo que
vale y permanece siempre» 19 . Esta
exigencia constituye una invitación
permanente, inscrita indeleblemente
en el corazón humano, a ponerse en
camino para encontrar a Aquel que
no buscaríamos si no hubiera ya
venido 20 . La fe nos invita y nos
abre totalmente a este encuentro.



11. Para acceder a un conocimiento
sistemático del contenido de la fe,
todos pueden encontrar en el 
Catecismo de la Iglesia Católica un
subsidio precioso e indispensable. Es
uno de los frutos más importantes
del Concilio Vaticano II. En la
Constitución apostólica Fidei
depositum , firmada precisamente al
cumplirse el trigésimo aniversario de
la apertura del Concilio Vaticano II, el
beato Juan Pablo II escribía: «Este
Catecismo es una contribución
importantísima a la obra de
renovación de la vida eclesial... Lo
declaro como regla segura para la
enseñanza de la fe y como
instrumento válido y legítimo al
servicio de la comunión eclesial» 21 .

Precisamente en este horizonte, el 
Año de la fe deberá expresar un
compromiso unánime para
redescubrir y estudiar los contenidos
fundamentales de la fe, sintetizados
sistemática y orgánicamente en el 

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19921011_fidei-depositum_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19921011_fidei-depositum_sp.html


Catecismo de la Iglesia Católica . En
efecto, en él se pone de manifiesto la
riqueza de la enseñanza que la
Iglesia ha recibido, custodiado y
ofrecido en sus dos mil años de
historia. Desde la Sagrada Escritura a
los Padres de la Iglesia, de los
Maestros de teología a los Santos de
todos los siglos, el Catecismo ofrece
una memoria permanente de los
diferentes modos en que la Iglesia ha
meditado sobre la fe y ha progresado
en la doctrina, para dar certeza a los
creyentes en su vida de fe. En su
misma estructura, el Catecismo de la
Iglesia Católica presenta el desarrollo
de la fe hasta abordar los grandes
temas de la vida cotidiana. A través
de sus páginas se descubre que todo
lo que se presenta no es una teoría,
sino el encuentro con una Persona
que vive en la Iglesia. A la profesión
de fe, de hecho, sigue la explicación
de la vida sacramental, en la que
Cristo está presente y actúa, y
continúa la construcción de su

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html


Iglesia. Sin la liturgia y los
sacramentos, la profesión de fe no
tendría eficacia, pues carecería de la
gracia que sostiene el testimonio de
los cristianos. Del mismo modo, la
enseñanza del Catecismo sobre la
vida moral adquiere su pleno sentido
cuando se pone en relación con la fe,
la liturgia y la oración.

12. Así, pues, el Catecismo de la
Iglesia Católica podrá ser en este Año
un verdadero instrumento de apoyo
a la fe, especialmente para quienes se
preocupan por la formación de los
cristianos, tan importante en nuestro
contexto cultural. Para ello, he
invitado a la Congregación para la
Doctrina de la Fe a que, de acuerdo
con los Dicasterios competentes de la
Santa Sede, redacte una Nota con la
que se ofrezca a la Iglesia y a los
creyentes algunas indicaciones para
vivir este Año de la fe de la manera
más eficaz y apropiada, ayudándoles
a creer y evangelizar.

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html


En efecto, la fe está sometida más
que en el pasado a una serie de
interrogantes que provienen de un
cambio de mentalidad que, sobre
todo hoy, reduce el ámbito de las
certezas racionales al de los logros
científicos y tecnológicos. Pero la
Iglesia nunca ha tenido miedo de
mostrar cómo entre la fe y la
verdadera ciencia no puede haber
conflicto alguno, porque ambas,
aunque por caminos distintos,
tienden a la verdad 22 .

13. A lo largo de este Año , será
decisivo volver a recorrer la historia
de nuestra fe, que contempla el
misterio insondable del
entrecruzarse de la santidad y el
pecado. Mientras lo primero pone de
relieve la gran contribución que los
hombres y las mujeres han ofrecido
para el crecimiento y desarrollo de
las comunidades a través del
testimonio de su vida, lo segundo
debe suscitar en cada uno un sincero



y constante acto de conversión, con
el fin de experimentar la
misericordia del Padre que sale al
encuentro de todos.

Durante este tiempo, tendremos la
mirada fija en Jesucristo, «que inició
y completa nuestra fe» ( Hb 12, 2): en
él encuentra su cumplimiento todo
afán y todo anhelo del corazón
humano. La alegría del amor, la
respuesta al drama del sufrimiento y
el dolor, la fuerza del perdón ante la
ofensa recibida y la victoria de la
vida ante el vacío de la muerte, todo
tiene su cumplimiento en el misterio
de su Encarnación, de su hacerse
hombre, de su compartir con
nosotros la debilidad humana para
transformarla con el poder de su
resurrección. En él, muerto y
resucitado por nuestra salvación, se
iluminan plenamente los ejemplos de
fe que han marcado los últimos dos
mil años de nuestra historia de
salvación.



Por la fe, María acogió la palabra del
Ángel y creyó en el anuncio de que
sería la Madre de Dios en la
obediencia de su entrega (cf. Lc 1,
38). En la visita a Isabel entonó su
canto de alabanza al Omnipotente
por las maravillas que hace en
quienes se encomiendan a Él (cf. Lc
1, 46-55). Con gozo y temblor dio a
luz a su único hijo, manteniendo
intacta su virginidad (cf. Lc 2, 6-7).
Confiada en su esposo José, llevó a
Jesús a Egipto para salvarlo de la
persecución de Herodes (cf. Mt 2,
13-15). Con la misma fe siguió al
Señor en su predicación y
permaneció con él hasta el Calvario
(cf. Jn 19, 25-27). Con fe, María
saboreó los frutos de la resurrección
de Jesús y, guardando todos los
recuerdos en su corazón (cf. Lc 2,
19.51), los transmitió a los Doce,
reunidos con ella en el Cenáculo para
recibir el Espíritu Santo (cf. Hch 1,
14; 2, 1-4).



Por la fe, los Apóstoles dejaron todo
para seguir al Maestro (cf. Mt 10, 28).
Creyeron en las palabras con las que
anunciaba el Reino de Dios, que está
presente y se realiza en su persona
(cf. Lc 11, 20). Vivieron en comunión
de vida con Jesús, que los instruía
con sus enseñanzas, dejándoles una
nueva regla de vida por la que serían
reconocidos como sus discípulos
después de su muerte (cf. Jn 13,
34-35). Por la fe, fueron por el mundo
entero, siguiendo el mandato de
llevar el Evangelio a toda criatura (cf.
Mc 16, 15) y, sin temor alguno,
anunciaron a todos la alegría de la
resurrección, de la que fueron
testigos fieles.

Por la fe, los discípulos formaron la
primera comunidad reunida en
torno a la enseñanza de los
Apóstoles, la oración y la celebración
de la Eucaristía, poniendo en común
todos sus bienes para atender las



necesidades de los hermanos (cf. Hch
2, 42-47).

Por la fe, los mártires entregaron su
vida como testimonio de la verdad
del Evangelio, que los había
trasformado y hecho capaces de
llegar hasta el mayor don del amor
con el perdón de sus perseguidores.

Por la fe, hombres y mujeres han
consagrado su vida a Cristo, dejando
todo para vivir en la sencillez
evangélica la obediencia, la pobreza
y la castidad, signos concretos de la
espera del Señor que no tarda en
llegar. Por la fe, muchos cristianos
han promovido acciones en favor de
la justicia, para hacer concreta la
palabra del Señor, que ha venido a
proclamar la liberación de los
oprimidos y un año de gracia para
todos (cf. Lc 4, 18-19).

Por la fe, hombres y mujeres de toda
edad, cuyos nombres están escritos
en el libro de la vida (cf. Ap 7, 9; 13,



8), han confesado a lo largo de los
siglos la belleza de seguir al Señor
Jesús allí donde se les llamaba a dar
testimonio de su ser cristianos: en la
familia, la profesión, la vida pública
y el desempeño de los carismas y
ministerios que se les confiaban.

También nosotros vivimos por la fe:
para el reconocimiento vivo del
Señor Jesús, presente en nuestras
vidas y en la historia.

14. El Año de la fe será también una
buena oportunidad para intensificar
el testimonio de la caridad. San Pablo
nos recuerda: «Ahora subsisten la fe,
la esperanza y la caridad, estas tres.
Pero la mayor de ellas es la
caridad» ( 1 Co 13, 13). Con palabras
aún más fuertes —que siempre
atañen a los cristianos—, el apóstol
Santiago dice: «¿De qué le sirve a
uno, hermanos míos, decir que tiene
fe, si no tiene obras? ¿Podrá acaso
salvarlo esa fe? Si un hermano o una



hermana andan desnudos y faltos de
alimento diario y alguno de vosotros
les dice: “Id en paz, abrigaos y
saciaos”, pero no les da lo necesario
para el cuerpo, ¿de qué sirve? Así es
también la fe: si no se tienen obras,
está muerta por dentro. Pero alguno
dirá: “Tú tienes fe y yo tengo obras,
muéstrame esa fe tuya sin las obras,
y yo con mis obras te mostraré la
fe”» ( St 2, 14-18).

La fe sin la caridad no da fruto, y la
caridad sin fe sería un sentimiento
constantemente a merced de la duda.
La fe y el amor se necesitan
mutuamente, de modo que una
permite a la otra seguir su camino.
En efecto, muchos cristianos dedican
sus vidas con amor a quien está solo,
marginado o excluido, como el
primero a quien hay que atender y el
más importante que socorrer,
porque precisamente en él se refleja
el rostro mismo de Cristo. Gracias a
la fe podemos reconocer en quienes



piden nuestro amor el rostro del
Señor resucitado. «Cada vez que lo
hicisteis con uno de estos, mis
hermanos más pequeños, conmigo lo
hicisteis» ( Mt 25, 40): estas palabras
suyas son una advertencia que no se
ha de olvidar, y una invitación
perenne a devolver ese amor con el
que él cuida de nosotros. Es la fe la
que nos permite reconocer a Cristo, y
es su mismo amor el que impulsa a
socorrerlo cada vez que se hace
nuestro prójimo en el camino de la
vida. Sostenidos por la fe, miramos
con esperanza a nuestro compromiso
en el mundo, aguardando «unos
cielos nuevos y una tierra nueva en
los que habite la justicia» ( 2 P 3, 13;
cf. Ap 21, 1).

15. Llegados sus últimos días, el
apóstol Pablo pidió al discípulo
Timoteo que «buscara la fe» (cf. 2 Tm
2, 22) con la misma constancia de
cuando era niño (cf. 2 Tm 3, 15).
Escuchemos esta invitación como



dirigida a cada uno de nosotros, para
que nadie se vuelva perezoso en la
fe. Ella es compañera de vida que nos
permite distinguir con ojos siempre
nuevos las maravillas que Dios hace
por nosotros. Tratando de percibir
los signos de los tiempos en la
historia actual, nos compromete a
cada uno a convertirnos en un signo
vivo de la presencia de Cristo
resucitado en el mundo. Lo que el
mundo necesita hoy de manera
especial es el testimonio creíble de
los que, iluminados en la mente y el
corazón por la Palabra del Señor, son
capaces de abrir el corazón y la
mente de muchos al deseo de Dios y
de la vida verdadera, ésa que no
tiene fin.«Que la Palabra del Señor
siga avanzando y sea glorificada» ( 2
Ts 3, 1): que este Año de la fe haga
cada vez más fuerte la relación con
Cristo, el Señor, pues sólo en él
tenemos la certeza para mirar al
futuro y la garantía de un amor
auténtico y duradero. Las palabras



del apóstol Pedro proyectan un
último rayo de luz sobre la fe: «Por
ello os alegráis, aunque ahora sea
preciso padecer un poco en pruebas
diversas; así la autenticidad de
vuestra fe, más preciosa que el oro,
que, aunque es perecedero, se
aquilata a fuego, merecerá premio,
gloria y honor en la revelación de
Jesucristo; sin haberlo visto lo amáis
y, sin contemplarlo todavía, creéis en
él y así os alegráis con un gozo
inefable y radiante, alcanzando así la
meta de vuestra fe; la salvación de
vuestras almas» ( 1 P 1, 6-9). La vida
de los cristianos conoce la
experiencia de la alegría y el
sufrimiento. Cuántos santos han
experimentado la soledad. Cuántos
creyentes son probados también en
nuestros días por el silencio de Dios,
mientras quisieran escuchar su voz
consoladora. Las pruebas de la vida,
a la vez que permiten comprender el
misterio de la Cruz y participar en
los sufrimientos de Cristo (cf. Col 1,



24), son preludio de la alegría y la
esperanza a la que conduce la fe:
«Cuando soy débil, entonces soy
fuerte» ( 2 Co 12, 10). Nosotros
creemos con firme certeza que el
Señor Jesús ha vencido el mal y la
muerte. Con esta segura confianza
nos encomendamos a él: presente
entre nosotros, vence el poder del
maligno (cf. Lc 11, 20), y la Iglesia,
comunidad visible de su
misericordia, permanece en él como
signo de la reconciliación definitiva
con el Padre. Confiemos a la Madre
de Dios, proclamada
«bienaventurada porque ha creído» (
Lc 1, 45), este tiempo de gracia.

Dado en Roma, junto a San Pedro, el
11 de octubre del año 2011, séptimo
de mi Pontificado.

BENEDICTO XVI

_____________________



1 Homilía en la Misa de inicio de
Pontificado (24 abril 2005): AAS 97
(2005), 710.

2 Cf. Benedicto XVI, Homilía en la
Misa en Terreiro do Paço , Lisboa (11
mayo 2010), en L’Osservatore
Romano ed. en Leng. española (16
mayo 2010), pag. 8-9.

3 Cf. Juan Pablo II, Const. ap. Fidei
depositum (11 octubre 1992): AAS 86
(1994), 113-118.

4 Cf. Relación final del Sínodo
Extraordinario de los Obispos (7
diciembre 1985), II, B, a, 4, en 
L’Osservatore Romano ed. en Leng.
española (22 diciembre 1985), pag.
12.

5 Pablo VI, Exhort. ap. Petrum et
Paulum Apostolos , en el XIX
centenario del martirio de los santos
apóstoles Pedro y Pablo (22 febrero
1967): AAS 59 (1967), 196.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100511_terreiro-paco_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100511_terreiro-paco_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19921011_fidei-depositum_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19921011_fidei-depositum_sp.html


6 Ibíd ., 198.

7 Pablo VI, Solemne profesión de fe ,
Homilía para la concelebración en el
XIX centenario del martirio de los
santos apóstoles Pedro y Pablo, en la
conclusión del “Año de la fe” (30
junio 1968): AAS 60 (1968), 433-445.

8 Id., Audiencia General (14 junio
1967): Insegnamenti V (1967), 801.

9 Juan Pablo II, Carta ap. Novo
millennio ineunte (6 enero 2001), 57:
AAS 93 (2001), 308.

10 Discurso a la Curia Romana (22
diciembre 2005): AAS 98 (2006), 52.

11 Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. 
Lumen gentium , sobre la Iglesia, 8.

12 De utilitate credendi , 1, 2.

13 Cf. Agustín de Hipona, 
Confesiones , I, 1.

https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/homilies/1968/documents/hf_p-vi_hom_19680630_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html


14 Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum Concilium , sobre la
sagrada liturgia, 10.

15 Cf. Juan Pablo II, Const. ap. Fidei
depositum (11 octubre 1992): AAS 86
(1994), 116.

16 Sermo 215, 1.

17 Catecismo de la Iglesia Católica ,
167.

18 Cf. Conc. Ecum. Vat. I, Const.
dogm. Dei Filius , sobre la fe católica,
cap. III: DS 3008-3009; Conc. Ecum.
Vat. II, Const. dogm. Dei Verbum ,
sobre la divina revelación, 5.

19 Discurso en el Collège des
Bernardins , París (12 septiembre
2008): AAS 100 (2008), 722.

20 Cf. Agustín de Hipona, 
Confesiones , XIII, 1.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19921011_fidei-depositum_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19921011_fidei-depositum_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p1s1c3a2_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20080912_parigi-cultura_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20080912_parigi-cultura_sp.html


21 Juan Pablo II, Const. ap. Fidei
depositum (11 octubre 1992): AAS 86
(1994), 115 y 117.

22 Cf. Id., Carta enc. Fides et ratio (14
septiembre 1998) 34.106: AAS 91
(1999), 31-32. 86-87.

Copyright 2011 - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-puerta-de-la-
fe-carta-de-benedicto-xvi/ (21/12/2025)

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19921011_fidei-depositum_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19921011_fidei-depositum_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio_sp.html
https://opusdei.org/es-es/article/la-puerta-de-la-fe-carta-de-benedicto-xvi/
https://opusdei.org/es-es/article/la-puerta-de-la-fe-carta-de-benedicto-xvi/
https://opusdei.org/es-es/article/la-puerta-de-la-fe-carta-de-benedicto-xvi/

	"La puerta de la fe": carta de Benedicto XVI

