opusdei.org

La primera carta

“Huellas en la nieve”, biografia
del Fundador del Opus Dei de
Peter Berglar

11/01/2012

A la edad de casi dos anos, la
«criatura» recibo su nombre:
entonces es cuando realmente entra
en la historia. El vastago surgido el 2
de octubre de 1928 espuntaba ya,
muy pequeiniito todavia, pero visible:
se podia sefi; lar con el dedo y decir:
«jEs el Opus Dei!». Puesto que Dios
habia mostrado al Fundador la
grandiosa cosecha de futuro, no le



inquietaba que todavia no se vieran
mas que algunos brotes en el campo.
Aunque el Opus Dei
cuantitativamente casi no existia
todavia, su Fundador lo impulsaba
del mismo modo y con los mismos
medios con los que lo haria después,
cuando ya pertenecian a la Obra
decenas de miles de personas en todo
el mundo; medios que seguirian
siendo validos también después de
su muerte, y siempre.

Uno de esos medios, que utilizé
desde el principio, fue la exposicion,
de palabra y por escrito, de lo que es
el Opus Deli, y la aclaracion de como
se ha de realizar, de como se ha de
vivir personalmente y en concreto.
Muchas de sus innumerables
exposiciones orales en homilias,
conversaciones, tertulias familiares
mas 0 menos numerosas, viajes de
catequesis, etc., han sido puestas
también por escrito y, en parte, se
han publicado. Muchas otras todavia



estan esperando el momento de su
publicacion. Ademas tenemos sus
cartas, llenas de carifio parterno,
que, por una vez, me atreveria a
llamar «cartas doctrinales»; cartas
que fue escribiendo para sus hijos en
el Opus Dei con objeto de irles
adoctrinando en ese camino de
«santificacion de la vida corriente»
que habrian de recorrer, y, al mismo
tiempo, de exhortarles, animarles,
consolarles, fortalecerles y llenarles
de optimismo y alegria. La primera
de esas cartas (seguro que no es una
casualidad) lleva la fecha del 24 de
marzo de 1930, fiesta del Arcangel
San Gabriel, y la ultima esta fechada
el 14 de febrero de 1974,
«cumpleafnos» de la Seccion de
mujeres. La primera es, si queremos
ver las cosas humanamente, una
santa y magnifica quijotada, pues se
dirigia a personas que todavia no
existian; la ultima estaba escrita para
mas de sesenta mil miembros de la
Obra.



Con el objeto de archivar estas
cartas, que tienen una gran
importancia no sélo espiritual, sino
también para la historia de la Iglesia,
la mayor parte de ellas se han
traducido al latin, idioma de la
Iglesia. Como es normal en estos
casos, se suelen designar y citar por
las primeras palabras. Por ejemplo,
aquella primera carta, dirigida a
personas que solo Dios conocia, se
llama «Singuli dies». Es patente que
tiene una importancia muy especial
para comprender a Monsefior
Escriva de Balaguer y a la Obra: en
esta carta tenemos el documento mas
temprano del Opus Deli, la primera
«objetivacion», en la historia, del
carisma vocacional concedido al
Fundador el 2 de octubre de 1928. Al
leerla, llama inmediatamente la
atencion la sencillez y claridad de la
exposicion: cualquiera puede
entenderla, tanto un indito con
escasa formacion como un cientifico
de alto rango; quiza el indito la



entienda con mayor facilidad,
porque es mas como un nifio; aunque
también el intelectual, si esta
dispuesto, podra captar la gran
profundidad de las sencillas frases.

«Nuestra entrega -asi comienza la
Carta- al servicio de las almas, es una
manifestacion de esa misericordia
del Sefor no solo hacia nosotros, sino
hacia la humanidad toda. Porque nos
ha llamado a santificarnos en la vida
corriente, diaria; y a que ensefiemos
a los demas -providentes, non coacte,
sed spontane secundum Deum (I Petr
V,2), prudentemente, sin coaccion;
espontaneamente, segunn la
voluntad de Dios- el camino para
santificarse cada uno en su estado,
en medio del mundo» (75)... «Nos
interesan todos, porque todos tienen
un alma que salvar, porque a todos
podemos llevar, en nombre de Dios,
una invitacion para que busquen en
el mundo la perfeccion cristiana,
repitiéndoles: estote ergo vos



perfecti, sicut et Pater vester caelestis
perfectus est (Matth V,48); sed
perfectos, como lo es nuestro Padre
celestial» (76).

El desconocimiento de su realidad ha
llevado a alguno a tildar de elitista al
espiritu del Opus Dei. Dejando de
lado que esta expresion, con tanta
carga de envidia, no parece muy
adecuada para reflejar
objetivamente un hecho, habria que
decir lo siguiente: si partimos de la
base de que es «elitista» cualquier
asociacion a la que solo puede
pertenecer quien es nombrado
personalmente y acepta el
nombramiento, entonces tenemos
que reconocer que instituciones
como la Academia Francesa, por
ejemplo, son «elitistas». En el
lenguaje religioso, sin embargo, se
utilizan los términos «eleccion»,
«elegido» y otros similares para
indicar que Dios ha llamado a
alguien a su servicio por un dony



una gracia que siempre necesitan el
complemento del si personal. Asi ha
sucedido con los patriarcasy
profetas, con algunos jueces y reyes
del Antiguo Testamento (no con
todos); con la Virgen, con los
Apostoles y sus sucesores, con los
sacerdotes y los religiosos y, también,
con todos los bautizados. Solo en este
sentido el Opus Dei es «elitista»: el
camino a la Obra pasa por la
vocacion. Pero ahi comienza y acaba
todo lo que hay dé «elitismo». No
CONozco ninguna asociacion de
cristianos que sea mas igualitarista
que la Obra: la «élite» del Opus Dei se
basa en la igualdad de los hijos de
Dios.

«La mision sobrenatural que hemos
recibido -dice Monserior Escriva de
Balaguer en la carta "Singuli dies"-
no nos lleva a distinguirnos y a
separarnos de los demas; nos lleva a
unirnos a todos, porque somos
iguales que los otros ciudadanos de



nuestra patria. Somos, repito, iguales
a los demas -no como los demasy
tenemos en comun con ellos las
preocupaciones de ciudadano, de la
profesion o del oficio que nos es
propio, las otras ocupaciones, el
ambiente, el modo externo de vestir
y de obrar. Somos hombres o
mujeres corrientes, que en nada nos
diferenciamos de nuestros
comparfieros y colegas, de los que
conviven con nosotros en nuestro
ambiente y en nuestra

condicion» (77).

Puesto que el Opus Dei ha nacido en
el mundo para santificarlo desde
dentro, haciendo que los cristianos
normales y corrientes santifiquen la
vida cotidiana y se santifiquen ellos
mismos en ella y por ella
(respondiendo asi, como «cristianos
corrientes», a la norma que es
Cristo), es de capital importancia
comprender realmente lo que
significa la igualdad, es decir, la



actitud de no discriminar a nadie ni
de separarse de los demas, la
convivencia habitual del «cristiano
en medio del mundo» con sus
iguales. «Nuestro camino -dice el
Fundador- no es de martires -si el
martirio viene, lo recibiremos como
un tesoro-, sino de confesores de la
fe: confesar nuestra fe, manifestar
nuestra fe en nuestra vida diaria...
Pero en el trabajo ordinario hemos
de manifestar siempre la caridad
ordenada, el deseo y la realidad de
hacer perfecta, por amor, nuestra
tarea; la convivencia con todos, para
llevarlos opportune et importune,
con la ayuda del Sefior y con garbo
humano, a la vida cristiana, y aun a
la perfeccion cristiana en el mundo;
el desprendimiento de las cosas de la
tierra, la pobreza personal amada y
vivida» (78).

Quiza sea necesario releer varias
veces estas frases para
comprenderlas realmente. Parecen



«inocentes», pero suponen el inicio
de una nueva era en la' vida
cristiana. «Ser del mundov, si, pero
no ser mundanos, «hijos de este
mundo», sino hijos de Dios en este
mundo; amar el mundo como obra
de Dios y trabajar en él como
colaboradores suyos, pero sin querer
acaparar los frutos de ese trabajo,
presentandolos, como Abel, al Sefior
de la tierra, al «empresario» divino:
ésta es la unica posibilidad de
disfrutar realmente de ellos,
calmando a la vez el hambre y la sed
del alma.

Luego, el Fundador del Opus Dei da
un paso decisivo, pues el
descubrimiento de que Dios quiere
que los hombres, y especialmente los
cristianos, se identifiquen con Cristo
en la vida cotidiana en medio del
mundo, quedaria difuso si no se
precisara este concepto. Esa «vida
cotidiana en medio del mundo» fue,
para Jesucristo, la que pasé en



Nazaret, o sea, aquellos decenios de
labor profesional normal y discreta,
ni brillante ni «importante». Seria
absurdo partir de la base de que
aquellos afios carecieron de
importancia para su tarea mesianica,
para la historia de la salvacion, para
nuestra redencion. La vida terrena
de Jesucristo nos proporciona como
un «patron» de la santidad: la mayor
parte de esa vida (que transcurri6 en
una comunicacion tal con la
voluntad del Padre que ni siquiera
podemos imaginarnosla) fue un
simple artesano en una aldea de
Palestina, ocupado en las cien mil
pequenas cosas propias de la
actividad de un carpintero que tiene
que ocuparse de su madre, cumplir
los encargos que le hacen los
clientes, ser un vecino mas entre sus
convecinos, etc. En esos afios no
realizo milagros, ni predicé una
nueva doctrina. No llama la
atencion. Y, sin embargo, no hace
falta una especial fantasia para



imaginarse que seria un artesano
excelente y habilidoso, trabajador y
cumplidor, un hijo y un pariente
carifioso, un vecino apreciado y
querido, sobre todo por los nifios; y
que, seguramente, en la aldea habria
también algunos que no le tendrian
simpatia, se reirian de él o quiza
incluso tratarian de hacerle la vida
imposible...

Ahora bien, en esos treinta afios de
normalidad absoluta, de vida callada
y desconocida, fue implantando en el
mundo aquella Cruz que en el
Calvario se haria visible para todos.
El Sacrificio cruento del Calvario no
es un «episodio biografico» aislado,
sino parte de una unidad,
culminacion de un sacrificio que
comenzo con la Encarnacion en el
seno de Maria, continu6 en los
decenios de vida de trabajo y en los
afos de vida publica y terminé con la
Pasion y Muerte. El Nifio en el
pesebre, el Carpintero de Nazaret, el



Maestro de salvacion y el Crucificado
son una misma Victima que se ofrece
sobre el altar del mundo; asi como el
Sacrificio se realizé de modo
sacramental solo una vez, en el
Cenaculo, quedando instituido para
siempre como fuente de salud y de
santificacion para la flaqueza
humana, asi también ese mismo
Sacrificio se preparo en los tres
decenios de Nazaret, con objeto de
mostrarnos que el camino de
salvacion, para cada hombre y para
todos juntos, discurre de este modo.
Nadie que quiera seguir a Cristo en el
mundo puede, por principio,
recorrer un camino distinto al que
recorrio el Sefor.

El nucleo del mensaje de Monsefior
Escriva de Balaguer (que podriamos
expresar con las palabras «santificar
la vida cotidiana y santificarse en 'y
por la vida cotidiana») no quiere
decir otra cosa que vivir en el mundo
tal y como Jesucristo vivio en



Nazaret. El «Nazaret» de cada
cristiano es la tierra; por eso el
Fundador llamaba al Opus Dei «un
rinconcito en el hogar de Nazaret».
Nada hay alli que llame la atencion:
no hay hechos sensacionales ni
espectaculares. La vida consiste mas
bien en la fidelidad en las cosas
pequenas de un dia cualquiera, esas
cosas que a veces pueden parecer
monatonas, sin importancia,
agotadoras. Pero apartarse de ellas,
para seguir la llamada de lo que se
cree que es «el gran teatro del
mundo», equivaldria a distanciarse
del carpintero de Nazaret, del
Sefior... «Si alguna vez viniera la
tentacion -escribe el Fundador de la
Obra- de hacer cosas rarasy
extraordinarias, vencedla: porque,
para nosotros, ese modo de obrar es
equivocacion, descamino» (79).
Explica este consejo mediante un
ejemplo: un buen dia vamos a un
restaurante y pedimos una
pescadilla. Y el camarero nos trae



una serpiente. ;Qué debemos hacer?
Comenta con humor las diversas
reacciones: «... uno de esos grandes
taumaturgos, que admiro y cuya vida
esta llena de milagros, hubiera
reaccionado dando una bendicion y
convirtiendo el reptil en una merluza
bien guisada. Esa actitud me merece
todo el respeto, pero no es la nuestra.
Lo nuestro es llamar al camareroy
decirle claramente: esto es una
porqueria, lléveselo y traigame lo
que le he pedido. O también, si hay
razones que lo aconsejen, podemos
hacer un acto de mortificacion y
comernos la culebra, sabiendo que es
culebra, ofreciéndolo a Dios. En
realidad cabe una tercera postura:
llamar al camarero y darle un par de
bofetadas; pero ésa tampoco es una
solucion nuestra, porque seria una
falta de caridad» (80).

En algunas conversaciones he topado
con una interpretacion falsa -que yo
mismo comparti durante algun



tiempo-, segun la cual Mons. Escriva
de Balaguer, al rechazar tan
taxativamente las «cosas raras y
extraordinarias», habria postulado la
mediocridad como «ideal». En el
verano de 1981 hablé sobre este tema
con un sacerdote, miembro de la
Obra, que conocia al Fundador desde
1939. Su respuesta ha tenido una
gran importancia para mi: «El Padre
-me explico- utilizaba la expresion
"cosas raras" para indicar un
comportamiento extrafio o
excéntrico, es decir, todo lo contrario
de un comportamiento natural,
genuino y normal. No le gustaban las
extravagancias. Con "extraordinario”
se referia a lo contrario de la vida
cotidiana, de la vida corriente; queria
decir que la busqueda de cosas
extraordinarias no puede convertirse
en un obstaculo para tomar en serio
y cumplir lo que es normal.

Ahora bien, lo "normal”, para una
determinada persona, puede ser, si



se parte del término medio, algo
"extraordinario”, pues esta por
encima de ese término medio. A
quien puede dar como diez no se le
permite que dé como cinco... Es
decir, los frutos deben corresponder
a los dones recibidos. Si éstos son
extraordinarios, lo ordinario, para
quien los ha recibido, sera
corresponder a ellos. Por eso el Opus
Dei s6lo conoce una vocacion igual
para todos, independientemente de
que cada uno haya recibido uno, tres,
cinco o diez talentos ... » (81).

La carta «Singuli dies» es algo asi
como una «declaracion de
principios» del Opus Dei. Todos los
escritos posteriores son como su
desarrollo, ampliacion, explicacion y
diferenciacion. Es una carta llena de
juventud y de frescor, redactada con
palabras vigorosas, nada pedantes ni
propias de una jerga pia, sino claras
y transparentes como las palabras de
los Apdéstoles; cristalinas y, a la vez,



para quien se adentra en ellas,
profundas como el mar. «Nos ha
llamado el Sefior a su obra para que
seamos santos; y no seremos santos
si no nos unimos a Cristo en la Cruz:
no hay santidad sin Cruz, sin
mortificacion. Donde mas facilmente
encontraremos la mortificacion es en
las cosas ordinarias y corrientes: en
el trabajo intenso, constante y
ordenado; sabiendo que el mejor
espiritu de sacrificio es la
perseverancia en acabar con
perfeccion la labor comenzada; en la
puntualidad, llenando de minutos
heroicos el dia (82); en el cuidado de
las cosas, que tenemos y usamos; en
el afan de servicio, que nos hace
cumplir con exactitud los deberes
mas pequenos; y en los detalles de
caridad, para hacer amable a todos el
camino de santidad en el mundo:
una sonrisa puede ser, a veces, la
mejor muestra de nuestro espiritu de
penitencia. En cambio, hijos mios, no
es espiritu de penitencia el de aquel



que hace unos dias grandes
sacrificios y deja de mortificarse los
siguientes. Tiene espiritu de
penitencia el que sabe vencerse
todos los dias, ofreciendo al Sefior,
sin espectaculo, mil cosas pequeiias.
Ese es el amor sacrificado que espera
Dios de nosotros» (83).

Este sacerdote de veintiocho afos,
que escribe para la historia y con la
mirada puesta en el futuro, sabe que
para recorrer este camino, un
camino de sencillez y naturalidad, se
requieren ayudas espirituales muy
concretas: «Cada dia debe haber
algun rato dedicado especialmente al
trato con Dios, pero sin olvidar que
nuestra oracién ha de ser constante,
como el latir del corazon:
jaculatorias, actos de amor, acciones
de gracias, actos de desagravio,
comuniones espirituales. Al caminar
por la calle, al cerrar o abrir una
puerta, al divisar en la lejania el
campanario de una iglesia, al



comenzar nuestros quehaceres, al
hacerlos y al terminarlos, todo lo
referimos al Sefior». «Hijos mios, 0s
lo repito una vez mas: habriamos
errado el camino si desprecidramos
las cosas pequeifias. En este mundo
todo lo grande es una suma de cosas
pequefias... No es obsesion, no es
mania: es carifio, amor virginal,
sentido sobrenatural en todo
momento, y caridad. Sed siempre
fieles en las cosas pequerias por
Amor, con rectitud de intencion, sin
esperar en la tierra una sonrisa, ni
una mirada de agradecimiento.»
«Hijos mios, tenemos mucho que
hacer en el mundo: el Sefior nos ha
dado una mision divina. Desde el
primer dia os he invitado a
agradecer esta muestra de
predileccion soberana, esta llamada
divina en servicio de todos los
hombres: Dios nos pide que el afan
apostolico llene nuestros corazones,
que nos olvidemos de nosotros
mismos, para ocuparnos -con gustoso



sacrificio- de la humanidad entera.
La mayor parte de los que tienen
problemas personales, los tienen por
el egoismo de pensar en si mismos.
iDarse, darse, darse! Darse a los
demas, servir a los demds por amor
de Dios: ése es el camino» (84).

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/la-primera-
carta/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/la-primera-carta/
https://opusdei.org/es-es/article/la-primera-carta/
https://opusdei.org/es-es/article/la-primera-carta/

	La primera carta

