
opusdei.org

La oposición de la
Falange

"La fundación del Opus Dei".
Libro escrito por John F.
Coverdale, en el que narra la
historia del Opus Dei hasta
1943.

07/01/2009

La Falange dominaba la vida política
española después de la Guerra Civil.
Era el único partido y controlaba
tanto el sindicato único como la
única organización estudiantil
permitida en el país. Al igual que
muchos españoles, algunos



miembros del Opus Dei pertenecían
a la Falange o a su organización
estudiantil. Y otros no quisieron
hacerlo.

Escrivá dejo claro a los del Opus Dei
que disfrutaban de total autonomía
en materias políticas. Como leales
hijos de la Iglesia, estarían obligados
a seguir las indicaciones dictadas por
la jerarquía para salir al paso de las
situaciones políticas que amenazasen
los valores espirituales. Pero el Opus
Dei no les daría ninguna orientación
política. Aunque era bien conocido el
apoyo de algunos obispos a la
Falange, la jerarquía no señaló a los
católicos que debían apoyar esta
organización. Los miembros de la
Obra, por tanto, gozaban de completa
libertad para pertenecer o no al
partido.

El Opus Dei animó a sus miembros y
a quienes participaban en sus
actividades de formación a ejercer



responsablemente su libertad de
adscripción política, pero en ningún
momento trató de dirigir la elección
de nadie. Así, cuando uno de los
estudiantes de la residencia de
Jenner propuso al director organizar
una campaña a favor de la
organización estudiantil de la
Falange, el director, cortésmente,
rechazó la iniciativa y explicó con
claridad que la residencia respetaba
la libertad política de quienes en ella
vivían.

Cada fiel del Opus Dei es libre de
manifestar sus opiniones. Y no sólo
eso: algunos participan activamente
en la vida política. Por ejemplo, Juan
Bautista Torelló, un joven barcelonés
del Opus Dei, pertenecía a una
asociación cultural catalanista,
considerada en su momento como un
grupo clandestino contrario al
régimen. Se lo contó a Escrivá, quien
le insistió en que los miembros del
Opus Dei eran libres para tomar sus



propias decisiones en materias
políticas y culturales. Le explicó
también que ningún director de la
Obra podría ejercer su influencia en
estas materias sobre ningún
miembro del Opus Dei ni sobre las
personas que se acerquen a sus
apostolados. Escrivá le sugirió que
procurara no ser arrestado, ya que
para entonces en Barcelona sólo eran
seis de la Obra y sería un golpe para
su desarrollo el que uno de ellos
estuviera en la cárcel. Pero,
concluyó, “haz lo que mejor te
parezca”.

Como cabeza del Opus Dei y como
sacerdote, Escrivá fue muy
cuidadoso de no dar sus opiniones en
el campo político. En los años
inmediatamente posteriores a la
Guerra Civil, cuando el himno
nacional sonaba en las ceremonias
oficiales, casi todo el mundo –
también muchos obispos y
sacerdotes- saludaban con el brazo



en alto, según el uso adoptado por la
Falange y el régimen de Franco.
Escrivá nunca lo hizo, y no tanto por
mostrar oposición, sino para no
identificarse con ningún grupo
político. Así, consiguió no influir
sobre los miembros de la Obra ni
retraer de la dirección espiritual a
nadie que no compartiera sus
opiniones en estos campos.

Además, Escrivá no dudó en tratar a
quienes mantenían posturas
contrarias al régimen o eran
juzgadas impopulares entonces. La
viuda de una persona que estuvo en
la cárcel porque se sospechaba que
pertenecía a la masonería escribió al
fundador del Opus Dei para
agradecer la amistad y atención a su
marido, en momentos en que nadie,
ni siquiera sus más íntimos, se
atrevieron a manifestarle su afecto.

Este respeto a la libertad sentó mal
en ambientes falangistas, que veían



una amenaza a sus aspiraciones en
cualquier grupo que no estuviera
bajo su control directo. Así, la revista
“¿Qué pasa?” y otras publicaciones
falangistas publicaron crudos
ataques contra la Obra y su
fundador, permitidos por los
censores oficiales del régimen.

Cierto día, alguien que trabajaba en
la Secretaría General de la Falange
entregó a Fray José López Ortiz,
agustino buen amigo de Escrivá, una
investigación sobre “la organización
secreta Opus Dei” llevada a cabo por
el servicio de información de la
Falange. Además de referirse al Opus
Dei como una organización
clandestina, se le atacaba por su
internacionalismo, su oposición a la
nación y al régimen y su supuesto
antipatriotismo. También acusaba a
la Obra de ser contraria a la Falange
y de maquinar sectariamente para
hacerse con el control de la
universidad. Fray José, que describió



el documento como una atroz
calumnia, no pudo contener las
lágrimas al leerlo al fundador. Para
su asombro, Escrivá le miró, sonrió y
dijo: “No te preocupes, Pepe, porque
todo lo que dicen aquí, gracias a Dios,
es falso: pero si me conociesen
mejor, habrían podido afirmar con
verdad cosas mucho peores, porque
yo no soy más que un pobre pecador
que ama con locura a Jesucristo” [1] .
En lugar de romper el documento,
Escrivá se lo entregó a Fray José para
que se lo devolviera a su amigo y éste
no tuviera problemas después.

La persecución fue más allá de las
calumnias. Una mañana, dos
hombres siguieron al padre Mariano
Gayar Moquedano, que regresaba a
su casa después de celebrar Misa en
el centro de la calle Lagasca. Cuando
les preguntó qué querían, le
informaron de que eran policías
encargados de vigilar la casa.
Estaban allí para investigar las



actividades que se desarrollaban
porque existía la sospecha de que
pertenecía a la masonería.

El Opus Dei fue denunciado ante el
Tribunal Especial de Represión de la
Masonería y el Comunismo, acusado
de pertenecer a la rama judía de la
masonería. Como los miembros de la
Obra no llevaban ningún distintivo
ni pregonaban su pertenencia, los
acusadores concluyeron que se
trataba de una sociedad secreta. Y
como juzgaban que la masonería era
el arquetipo de las sociedades
secretas, concluyeron que el Opus
Dei debía ser catalogado de tal. En
broma, un profesor contaba que
alguien quiso encontrar la conexión
judía por la similitud de las siglas de
SOCOIN –Sociedad de Colaboración
Intelectual- con el nombre de un
antiguo grupo judío de asesinos
llamado Socoim... Aunque hoy cause
risa la acusación de ser la rama judía
de la masonería, se trataba de un



asunto muy serio en la España de
posguerra. Para el bando ganador
entonces gobernante, la masonería y
el comunismo eran el compendio de
todo contra lo que habían luchado en
la guerra, y estaban decididos a
erradicar cualquier rastro de su
influencia en el país.

El Tribunal de Represión de la
Masonería y el Comunismo había
recibido amplios poderes y estaba
sujeto a pocas restricciones. Las
acusaciones no tenían que estar muy
bien fundadas para ser tomadas en
consideración. Escrivá confesó al
dominico padre Silvestre Sancho
Morales que el día en que tuvo
noticia de las acusaciones fue uno de
los peores de su vida. Nada más
empezar el procedimiento, alguien
informó de que los miembros del
Opus Dei eran célibes. El presidente
del Tribunal, general Saliquet,
preguntó si vivían la castidad. Al
recibir respuesta afirmativa, dio



carpetazo y cerró el proceso,
razonando que si eran castos, no
eran masones, ya que no había
necesidad de vivir esta virtud para
alcanzar los fines que se proponía la
masonería. A pesar del veredicto del
Tribunal, la crítica de la Falange no
sólo no paró, sino que continuó
durante muchos años.

[1] José Orlandis. Ob. cit. p. 178

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-oposicion-
de-la-falange/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-oposicion-de-la-falange/
https://opusdei.org/es-es/article/la-oposicion-de-la-falange/
https://opusdei.org/es-es/article/la-oposicion-de-la-falange/

	La oposición de la Falange

