
opusdei.org

La Navidad 2009 de
Benedicto XVI

En este artículo puede leer los
textos de las predicaciones de
Benedicto XVI en estos días de
Navidad. (Última actualización:
7 de enero)

06/01/2010

"Los Magos, modelos del saber
iluminado por la fe" (6.01.2010)

Los Magos descubrieron “un nuevo
rostro de Dios, una nueva realeza: la
del amor”, afirmó Benedicto XVI, al
introducir la oración mariana del



Ángelus con los peregrinos
congregados en la Plaza de San
Pedro.

En la solemnidad de la Epifanía, en la
que se celebra el “misterio de la
Manifestación del Señor a todos los
pueblos, representados por los
Magos, venidos desde Oriente para
adorar al Rey de los Judíos”, el Papa
recordó cómo según el Evangelio de
Mateo llegaron a Jerusalén siguiendo
una estrella, “avistada en su
surgimiento e interpretada como
signo del nacimiento del Rey
anunciado por los profetas, o sea, el
Mesías”.

“Llegados sin embargo a Jerusalén,
los Magos necesitaron las
indicaciones de los sacerdotes y de
los escribas para conocer
exactamente el lugar a donde
dirigirse, es decir, Belén, la ciudad de
David”.



Aun siendo “ sabios, que escrutaban
los astros y conocían la historia de
los pueblos” y “ observaban el
cosmos considerándolo casi un gran
libro lleno de signos y de mensajes
divinos para el hombre”, no se
avergüenzan de “pedir instrucciones
a los jefes religiosos de los judíos”,
observa el Pontífice.

“Habrían podido decir: hagámoslo
solos, no necesitamos a nadie,
evitando, según nuestra mentalidad
actual, toda “contaminación” entre la
ciencia y la Palabra de Dios”.

“En cambio los Magos escuchan las
profecías y las acogen; y, apenas se
vuelven a poner en camino hacia
Belén, ven nuevamente la estrella,
casi como confirmación de una
perfecta armonía entre la búsqueda
humana y la Verdad divina, una
armonía que llenó de alegría sus
corazones de auténticos sabios”.



El culmen de su itinerario de
búsqueda, añadió Benedicto XVI, fue
cuando se encontraron ante "el niño
con María su madre" y “postrándose,
le adoraron".

“Habrían podido quedarse
desilusionados, es más,
escandalizados. En cambio, como
verdaderos sabios, se abrieron al
misterio que se manifiesta de modo
sorprendente; y con sus dones
simbólicos demostraron que
reconocían en Jesús al Rey y al Hijo
de Dios”.

Un último detalle confirma, añade, la
“unidad entre inteligencia y fe”: el
hecho de que “advertidos en sueños
de que no volvieran a Herodes,
volvieron a su tierra por otro
camino".

Según el Papa, “habría sido natural
volver a Jerusalén, al palacio de
Herodes y al Templo, para proclamar
su descubrimiento”. En cambio, los



Magos, “que han elegido como
soberano al Niño, lo custodian
escondiéndolo, según el estilo de
María, o mejor de Dios mismo, y tal
como habían aparecido,
desaparecieron en el silencio,
apagados, pero también cambiados
tras el encuentro con la Verdad”.

“Habían descubierto un nuevo rostro
de Dios, una nueva realeza: la del
amor. Que nos ayude la Virgen
María, modelo de verdadera
sabiduría, a ser auténticos
buscadores de la verdad de Dios,
capaces de vivir siempre la profunda
sintonía que hay entre la razón y la
fe, entre la ciencia y la revelación”.

“Los Magos, maestros de
humildad”

Los Magos fueron los primeros de la
larguísima fila de aquellos que han
sabido encontrar a Cristo en su
propia vida y que han conseguido
llegar a Aquel que es la luz del



mundo, porque tuvieron humildad y
no confiaron sólo en su propia
sabiduría.

Así lo afirmó Benedicto XVI hoy,
Solemnidad de la Epifanía del Señor,
durante la celebración esta mañana
de la Misa en la Basílica vaticana.

A Belén, explicó, llegaron “no los
poderosos y los reyes de la tierra,
sino unos Magos, personajes
desconocidos, quizás vistos con
sospecha, en todo caso indignos de
particular atención”.

“Estos personajes procedentes de
Oriente no son los últimos, sino los
primeros de la gran procesión de
aquellos que, a través de todas las
épocas de la historia, saben
reconocer el mensaje de la estrella,
saben caminar por los caminos
indicados por la Sagrada Escritura y
saben encontrar, así, a Aquél que es
aparentemente débil y frágil, pero
que en cambio es capaz de dar la



alegría más grande y más profunda
al corazón del hombre”, recordó el
Papa.

“En Él, de hecho, se manifiesta la
realidad estupenda de que Dios nos
conoce y está cerca de nosotros, de
que su grandeza y poder no se
expresan en la lógica del mundo,
sino en la lógica de un niño inerme,
cuya fuerza es sólo la del amor que
se nos confía”.

Los dones de los Magos, acto de
justicia

El Papa recordó que los Magos
llevaron en regalo a Jesús oro,
incienso y mirra. “No son
ciertamente dones que respondan a
necesidades primarias”, admitió,
subrayando que en aquel momento
“la Sagrada Familia habría tenido
ciertamente mucha más necesidad
de algo distinto que el incienso y la
mirra, y tampoco el oro podía serle
inmediatamente útil”.



Estos dones, sin embargo, “tienen un
significado profundo: son un acto de
justicia”, afirmó.

Según la mentalidad oriental,
“representan el reconocimiento de
una persona como Dios y Rey: es
decir, son un acto de sumisión”.

“La consecuencia que deriva de ello
es inmediata. Los Magos no pueden
ya proseguir por su camino”, explicó,
“Han sido llevados para siempre al
camino del Niño, la que les hará
desentenderse de los grandes y los
poderosos de este mundo y les
llevará a Aquel que nos espera entre
los pobres, el camino del amor que
por sí solo puede transformar el
mundo”.

“No sólo, por tanto, los Magos se han
puesto en camino, sino que desde
aquel acto ha comenzado algo nuevo,
se ha trazado una nueva vía, ha
bajado al mundo una nueva luz que
no se ha apagado”.



Esa luz, añade el Papa, “no puede ya
ser ignorada en el mundo: los
hombres se moverán hacia aquel
Niño y serán iluminados por la
alegría que solo Él sabe dar”.

La importancia de la humildad

Sin embargo, destacó el Papa,
aunque los pocos de Belén que
reconocieron al Mesías se han
convertido en muchos a lo largo de la
historia, “los creyentes en Jesucristo
parecen ser siempre pocos”.

“Muchos han visto la estrella, pero
son pocos los que han entendido su
mensaje”, constató.

“¿Cuál es la razón por las que unos
ven y encuentren, y otros no? ¿Qué
es lo que abre los ojos y el corazón?
¿Qué les falta a aquellos que
permanecen indiferentes, a aquellos
que indican el camino pero no se
mueven?”, se pregunta el Papa.



El obstáculo que lo impide, explicó el
Papa, es “la demasiada seguridad en
sí mismos, la pretensión de conocer
perfectamente la realidad, la
presunción de haber ya formulado
un juicio definitivo sobre las cosas
volviendo cerrados e insensibles sus
corazones a la novedad de Dios”.

“Lo que falta es la humildad
auténtica, que sabe someterse a lo
que es más grande, pero también el
auténtico valor, que lleva a creer a lo
que es verdaderamente grande,
aunque se manifieste en un Niño
inerme”.

Falta, añadió, “la capacidad
evangélica de ser niños en el
corazón, de asombrarse, y de salir de
sí para encaminarse en el camino
que indica la estrella, el camino de
Dios”.

“El Señor sin embargo tiene el poder
de hacernos capaces de ver y de
salvarnos”, concluyó el Papa,



pidiendo para los fieles “un corazón
sabio e inocente, que nos consienta
ver la estrella de su misericordia, nos
encamine en su camino, para
encontrarle y ser inundados por la
gran luz y por la verdadera alegría
que él ha traído a este mundo”.

"Nuestra esperanza está en Dios,
que nos guía a su Reino" (3.01.2010)

"¡En este domingo -segundo después
de Navidad y primero del año nuevo-
me alegra poder renovar a cada uno
mis deseos de todo bien en el Señor!",
dijo el Papa antes de rezar el Ángelus
con los fieles congregados en la Plaza
de San Pedro.

"Problemas -dijo el Santo Padre- no
faltan ni en la Iglesia ni en el mundo,
así como en la vida cotidiana de las
familias. Pero, gracias a Dios, nuestra
esperanza no tiene en cuenta los
improbables pronósticos, ni
tampoco, aun siendo importantes, las
previsiones económicas". 



Benedicto XVI aseguró que "nuestra
esperanza está en Dios, no en el
sentido de una genérica religiosidad,
o de un fatalismo encubierto de fe.
Nosotros confiamos en el Dios que en
Jesucristo ha revelado de manera
completa y definitiva su voluntad de
estar con el hombre, de compartir su
historia, para guiarnos a todos a su
Reino de amor y de vida. Ésta es la
gran esperanza que anima y a veces
corrige nuestras esperanzas
humanas".

"Ésta -continuó- es la verdadera
razón de esperanza de la
humanidad: la historia tiene un
sentido, porque está "habitada" por
la Sabiduría de Dios. Y sin embargo,
el designio divino no se cumple
automáticamente, porque es un
proyecto de amor, y el amor genera
libertad y exige libertad. El Reino de
Dios viene ciertamente; es más, ya
está presente en la historia y, gracias
a la venida de Cristo, ha vencido ya



la fuerza negativa del maligno. Pero
cada hombre y cada mujer es
responsable de acogerlo en la propia
vida, un día y otro. Por esto, también
el 2010 será más o menos "feliz" en la
medida en que cada uno, según su
propia responsabilidad, sepa
colaborar con la gracia de Dios".

El Papa pidió a todos los fieles que se
dirijan a la Virgen María "para
aprender de Ella esta actitud
espiritual. El Hijo de Dios tomó carne
de Ella con su consentimiento. Cada
vez que el Señor quiere dar un paso
hacia adelante, con nosotros, hacia la
"tierra prometida", llama primero a
nuestro corazón, espera, por decirlo
de alguna forma, nuestro "sí", tanto
en las pequeñas como en las grandes
decisiones".

"¡Que María -terminó- nos ayude a
acoger siempre la voluntad de Dios,
con humildad y valentía, para que
también las pruebas y los



sufrimientos de la vida cooperen a
acelerar la venida de su Reino de
justicia y de paz".

Homilía en la Solemnidad de María
Santísima Madre de Dios
(1.01.2010)

“Meditar sobre el misterio del rostro
de Dios y del hombre es una vía
privilegiada que conduce a la paz”,
indicó.

“Ésta, de hecho, comienza por una
mirada respetuosa, que reconoce en
el rostro del otro a una persona,
cualquiera que sea el color de su piel,
su nacionalidad, su lengua, su
religión”, añadió.

Seguidamente, preguntó: “¿Pero
quién, si no Dios, puede garantizar,
por así decirlo, la “profundidad” del
rostro del hombre?”

Y explicó: “En realidad, sólo si
tenemos a Dios en el corazón,



estamos en condiciones de detectar
en el rostro del otro a un hermano de
humanidad, no un medio sino un fin,
no un rival o un enemigo, sino otro
yo, una faceta del infinito misterio
del ser humano”.

Según Benedicto XVI, “nuestra
percepción del mundo y, en
particular, de nuestros similares,
depende esencialmente de la
presencia en nosotros del Espíritu de
Dios”.

“Es una especie de “resonancia” -
explicó-: quien tiene el corazón
vacío, no percibe más que imágenes
planas, privadas de espesor”.

“En cambio, cuanto más estemos
habitados por Dios, seremos también
más sensibles a su presencia en lo
que nos rodea: en todas las criaturas,
y especialmente en las otras
personas, aunque a veces el rostro
humano, marcado por la dureza de
la vida y del mal, pueda resultar



difícil de apreciar y de acoger como
epifanía de Dios”, afirmó.

“Con mayor razón, por tanto, para
reconocernos y respetarnos como
realmente somos, es decir, como
hermanos, necesitamos referirnos al
rostro de un Padre común, que nos
ama a todos, a pesar de nuestros
límites y nuestros errores”, añadió.

En la homilía de la Misa de este
primer día del año 2010, el Santo
Padre ofreció una meditación sobre
el tema del Rostro de Dios y de los
rostros de los hombres, que ofrece
“una clave de lectura del problema
de la paz en el mundo”.

“El rostro es la expresión por
excelencia de la persona, es lo que la
hace reconocible y por lo que se
muestran sentimientos,
pensamientos, intenciones del
corazón”, recordó.



“Dios, por su naturaleza, es invisible,
sin embargo la Biblia le aplica
también a Él esta imagen -añadió-.
Toda la historia bíblica se puede leer
como progresivo desvelo del rostro
de Dios, hasta llegar a su plena
manifestación en Jesucristo”.

Refiriéndose al título de “Madre de
Dios”, explicó que “el rostro de Dios
ha tomado un rostro humano,
dejándose ver y reconocer en el hijo
de la Virgen María”.

Benedicto XVI destacó que “Ella, que
ha custodiado en su corazón el
secreto de la divina maternidad, ha
sido la primera en ver el rostro de
Dios hecho hombre en el pequeño
fruto de su vientre”.

“La madre tiene una relación muy
especial, única y de todos modos
exclusiva con el hijo recién nacido”,
dijo.



“El primer rostro que el niño ve es el
de la madre, y esta mirada es
decisiva para su relación con la vida,
con sí mismo, con los demás, con
Dios -añadió-; es decisiva también
para que él pueda convertirse en un
“hijo de la paz”.

A continuación, el Papa ofreció una
pequeña meditación sobre el icono
de la Virgen de la ternura, que
representa al niño Jesús con el rostro
apoyado -mejilla a mejilla- en el de la
Madre.

“El Niño mira a la Madre, y ésta nos
mira a nosotros, casi como reflejando
al que observa, y reza, la ternura de
Dios, bajada en Ellos del Cielo y
encarnada en aquel Hijo de hombre
que lleva en brazos”, explicó.

“Pero ese mismo icono nos muestra
también, en María, el rostro de la
Iglesia, que refleja sobre nosotros y
sobre el mundo entero la luz de
Cristo, la Iglesia mediante la cual



llega a toda persona la buena
noticia”, añadió.

El pontífice señaló que “desde
pequeños, es importante ser
educados en el respeto al otro,
también cuando es diferente a
nosotros”.

Y renovó su llamada a “invertir en
educación, poniéndose como
objetivo, además de la necesaria
transmisión de nociones técnico-
científicas, una más amplia y
profunda “responsabilidad
ecológica”, basada en el respeto a la
persona y a sus derechos y deberes
fundamentales”.

“Sólo así el compromiso por el medio
ambiente puede convertirse
verdaderamente en educación a la
paz y construcción de la paz”,
aseguró.

“Hoy cada vez es más común la
experiencia de aulas escolares



compuestas por niños de varias
nacionalidades, aunque también
cuando esto no ocurre, sus rostros
son una profecía de la humanidad
que estamos llamados a formar: una
familia de familias y de pueblos”,
dijo.

Y destacó que esos niños, “a pesar de
sus diferencias, lloran y ríen de la
misma manera, tienen las mismas
necesidades, se comunican de
manera espontánea, juegan
juntos...”.

“Los rostros de los niños son como
un reflejo de la visión de Dios sobre
el mundo -afirmó-. ¿Por qué entonces
apagar su sonrisa? ¿Por qué
envenenar sus corazones?”

“Desgraciadamente, el icono de la
Madre de Dios de la ternura
encuentra su trágico opuesto en las
dolorosas imágenes de tantos niños y
de sus madres en las garras de la
guerra y la violencia: prófugos,



refugiados, emigrantes forzados”,
lamentó.

Benedicto XVI habló entonces de
“rostros minados por el hambre y la
enfermedad, rostros desfigurados
por el dolor y por la desesperación”.

Y declaró: “Los rostros de los
pequeños inocentes son una llamada
silenciosa a nuestra responsabilidad:
ante su impotente condición, se
derrumban todas las falsas
justificaciones de la guerra y de la
violencia”.

El Papa afirmó que “debemos
simplemente convertirnos en
diseñadores de la paz, deponer las
armas de todo tipo y
comprometernos todos juntos para
construir un mundo más digno de la
persona”.

En su homilía de la Misa en la
Jornada Mundial de la Paz, el Santo
Padre aseguró que “la persona es



capaz de respetar a las criaturas en
la medida en la que lleva en su
propio espíritu un sentido pleno de
la vida”.

“De otro modo, será llevado a
despreciarse a sí mismo y a lo que lo
rodea, a no tener respeto por el
entorno en el que vive, por lo
creado”, advirtió.

Benedicto XVI afirmó que “quien
sabe reconocer en el cosmos los
reflejos del rostro invisible del
Creador, es llevado a tener mayor
amor a las criaturas, mayor
sensibilidad por su valor simbólico”.

“Existe de hecho un nexo muy
estrecho entre el respeto a la persona
y la salvaguarda de lo creado”,
afirmó.

Y destacó que “los deberes hacia el
medio ambiente derivan de aquellos
hacia la persona considerada en sí
misma y en relación con los demás”.



“Si la persona se degrada, se degrada
el entorno en el que vive; si la cultura
tiende a un nihilismo, si no teórico,
práctico, la naturaleza no podrá
dejar de pagar las consecuencias”,
explicó.

El Papa destacó que se puede
constatar un recíproco influjo entre
el rostro de la persona y el “rostro”
del medio ambiente.

“Cuando la ecología humana es
respetada en la sociedad, también la
ecología ambiental saca beneficio”,
afirmó, citando su última encíclica
“Caritas in veritate”.

Finalmente, Benedicto XVI destacó
que “la venida de Dios transfigura lo
creado y provoca una especie de
fiesta cósmica”, y dijo que “la fiesta
de la fe se convierte en fiesta de la
persona y de lo creado”.

Y concluyó: “La Iglesia renueva el
misterio para las personas de todas



las generaciones, les muestra el
rostro de Dios, para que, con su
bendición, puedan caminar por la
senda de la paz”.

En la Fiesta de la Sagrada Familia
(27.XII.2009)

Intervención durante el Ángelus a los
peregrinos congregados en el
Vaticano

Queridos hermanos y hermanas:

Se celebra hoy el domingo de la
Sagrada Familia. Podemos seguir
poniéndonos en el lugar de los
pastores de Belén que, nada más
recibir el anuncio del ángel,
acudieron de prisa a la gruta y
encontraron a "María, José y al niño,
acostado en el pesebre" (Lucas 2,16).
Detengámonos también nosotros a
contemplar esta escena, y
reflexionemos en su significado. Los
primeros testigos del nacimiento de
Cristo, los pastores, se encontraron



no sólo ante el Niño Jesús, sino
también ante una pequeña familia:
la mamá, el papá y el hijo recién
nacido. ¡Dios quiso revelarse
naciendo en una familia humana, y
por este motivo la familia humana se
ha convertido en imagen de Dios!
Dios es Trinidad, es comunión de
amor, y la familia, con toda la
diferencia que existe entre el
Misterio de Dios y su criatura
humana, es una manifestación que
refleja el Misterio insondable del
Dios amor. El hombre y la mujer,
creados a imagen de Dios, se
convierten en el matrimonio en "una
sola carne" (Génesis 2, 24), es decir,
en una comunión de amor que
engendra nueva vida. La familia
humana, en cierto sentido, es imagen
de la Trinidad por el amor
interpersontal y por la fecundidad
del amor.

La liturgia de hoy presenta el famoso
episodio evangélico de Jesús, a los



doce años, que se queda en el
Templo, en Jerusalén, sin que se
dieran cuenta sus padres, quienes,
sorprendidos y preocupados, vuelven
a encontrarlo tres días después
discutiendo con los doctores. A su
madre que le pide explicaciones,
Jesús le responde que tiene que estar
"en la propiedad", en la casa de su
Padre, es decir de Dios (Cf. Lucas 2,
49). En este episodio, el muchacho
Jesús se nos presenta lleno de celo
por Dios y por el Templo.
Preguntémonos: ¿de quién había
aprendido Jesús el amor por las
"cosas" de su Padre? Ciertamente,
como hijo, tuvo un íntimo
conocimiento de su Padre, de Dios,
una profunda relación personal
permanente con Él, pero, en su
cultura concreta, ciertamente
aprendió las oraciones, el amor por
el Templo y por las instituciones de
Israel, de sus propios padres. Por
tanto, podemos afirmar que la
decisión de Jesús de quedarse en el



Templo era sobre todo fruto de su
íntima relación con el Padre, pero
también fruto de la educación
recibida de María y de José. Podemos
entrever aquí el sentido auténtico de
la educación cristiana: es el fruto de
una colaboración que siempre hay
que buscar entre los educadores y
Dios. La familia cristiana es
consciente de que los hijos son don y
proyecto de Dios. Por tanto, no los
puede considerar como una posesión
propia, sino que, sirviendo en ellos al
designio de Dios, está llamada a
educarlos en la libertad más grande,
que consiste precisamente en decir
"sí" a Dios para hacer su voluntad. De
este "sí" la Virgen María es ejemplo
perfecto. A ella le encomendamos
todas las familias, rezando en
particular por su misión educativa.

Y ahora me dirijo, en lengua
española, a los que participan en la
fiesta de la Sagrada Familia en
Madrid.



[En español]

Saludo cordialmente a los pastores y
fieles congregados en Madrid para
celebrar con gozo la Sagrada Familia
de Nazaret. ¿Cómo no recordar el
verdadero significado de esta fiesta?
Dios, habiendo venido al mundo en
el seno de una familia, manifiesta
que esta institución es camino seguro
para encontrarlo y conocerlo, así
como un llamamiento permanente a
trabajar por la unidad de todos en
torno al amor. De ahí que uno de los
mayores servicios que los cristianos
podemos prestar a nuestros
semejantes es ofrecerles nuestro
testimonio sereno y firme de la
familia fundada en el matrimonio
entre un hombre y una mujer,
salvaguardándola y promoviéndola,
pues ella es de suma importancia
para el presente y el futuro de la
humanidad. En efecto, la familia es la
mejor escuela donde se aprende a
vivir aquellos valores que dignifican



a la persona y hacen grandes a los
pueblos. También en ella se
comparten las penas y las alegrías,
sintiéndose todos arropados por el
cariño que reina en casa por el mero
hecho de ser miembros de la misma
familia. Pido a Dios que en vuestros
hogares se respire siempre ese amor
de total entrega y fidelidad que Jesús
trajo al mundo con su nacimiento,
alimentándolo y fortaleciéndolo con
la oración cotidiana, la práctica
constante de las virtudes, la
recíproca comprensión y el respeto
mutuo. Os animo, pues, a que,
confiando en la materna intercesión
de María Santísima, Reina de las
Familias, y en la poderosa protección
de San José, su esposo, os dediquéis
sin descanso a esta hermosa misión
que el Señor ha puesto en vuestras
manos. Contad además con mi
cercanía y afecto, y os ruego que
llevéis un saludo muy especial del
Papa a vuestros seres queridos más
necesitados o que se encuentran en



dificultad. Os bendigo a todos de
corazón.

[Al final del Ángelus, el Papa saludó a
los peregrinos en varios idiomas. En
español, dijo:]

Saludo cordialmente a los peregrinos
de lengua española que participan en
esta oración mariana. En este
domingo de la Sagrada Familia,
invito a todos a poner los ojos en el
hogar de Nazaret, escuela
incomparable de virtudes humanas y
cristianas, para aprender de Jesús,
José y María a vivirlas
personalmente y dar ejemplo de ellas
ante los que os rodean con humildad
y convicción. De nuevo os deseo que,
en estas fiestas de Navidad, la alegría
del Señor Jesús, nacido en Belén, sea
vuestra fortaleza. En su Nombre os
bendigo con gran afecto.

MENSAJE DE NAVIDAD DE
BENEDICTO XVI “Hoy brillará una



luz sobre nosotros, porque nos ha
nacido el Señor”

Queridos hermanos y hermanas de
Roma y del mundo entero,

y a todos vosotros, hombres y
mujeres a quien Dios ama

"Lux fulgebit hodie super nos, quia
natus est nobis Dominus.

Hoy brillará una luz sobre nosotros,

porque nos ha nacido el Señor"

La liturgia de la Misa de la aurora
nos ha recordado que la noche ya
pasó, el día está avanzado; la luz que
proviene de la gruta de Belén
resplandece sobre nosotros.

Pero la Biblia y la Liturgia no nos
hablan de la luz natural, sino de una
luz diferente, especial, de algún
modo proyectada y orientada hacia
un "nosotros", el mismo "nosotros"
por el que el Niño de Belén "ha



nacido". Este "nosotros" es la Iglesia,
la gran familia universal de los
creyentes en Cristo, que han
aguardado con esperanza el nuevo
nacimiento del Salvador, y hoy
celebran en el misterio la perenne
actualidad de este acontecimiento.

Al principio, en torno al pesebre de
Belén, ese "nosotros" era casi
invisible a los ojos de los hombres.
Como nos dice el Evangelio de san
Lucas, incluía, además de a María y
José, a unos pocos sencillos pastores,
que llegaron a la gruta avisados por
los Ángeles. La luz de la primera
Navidad fue como un fuego
encendido en la noche. Todo
alrededor estaba oscuro, mientras en
la gruta resplandecía la luz
verdadera "que alumbra a todo
hombre" (Juan 1,9). Y, no obstante,
todo sucede con sencillez y en lo
escondido, según el estilo con el que
Dios actúa en toda la historia de la
salvación. Dios quiere ir poniendo



focos de luz concretos, para dar
luego claridad hasta el horizonte. La
Verdad, como el Amor, que ella
contiene, se enciende allí donde la
luz es acogida, difundiéndose
después en círculos concéntricos,
casi por contacto, en los corazones y
en las mentes de los que, abriéndose
libremente a su resplandor, se
convierten a su vez en fuentes de luz.

Es la historia de la Iglesia que
comienza su camino en la gruta
pobre de Belén, y a través de los
siglos se convierte en Pueblo y fuente
de luz para la humanidad. También
hoy, por medio de quienes van al
encuentro del Niño Jesús, Dios sigue
encendiendo fuegos en la noche del
mundo, para llamar a los hombres a
que reconozcan en Él el "signo" de su
presencia salvadora y liberadora,
extendiendo el "nosotros" de los
creyentes en Cristo a toda la
humanidad.



Dondequiera que haya un "nosotros"
que acoge el amor de Dios, allí
resplandece la luz de Cristo, incluso
en las situaciones más difíciles. La
Iglesia, como la Virgen María, ofrece
al mundo a Jesús, el Hijo que ella
misma ha recibido como un don, y
que ha venido para liberar al
hombre de la esclavitud del pecado.
Como María, la Iglesia no tiene
miedo, porque aquel Niño es su
fuerza. Pero no se lo guarda para sí:
lo ofrece a cuantos lo buscan con
corazón sincero, a los humildes de la
tierra y a los afligidos, a las víctimas
de la violencia, a todos los que
desean ardientemente el bien de la
paz.

También hoy, dirigiéndose a la
familia humana profundamente
marcada por una grave crisis
económica, pero antes de nada de
carácter moral, y por las dolorosas
heridas de guerras y conflictos, la
Iglesia repite con los pastores,



queriendo compartir y ser fiel al
hombre: "Vamos derechos a
Belén" (Lc 2,15), allí encontraremos
nuestra esperanza.

El "nosotros" de la Iglesia vive donde
nació Jesús, en Tierra Santa, para
invitar a sus habitantes a que
abandonen toda lógica de violencia y
venganza, y se comprometan con
renovado vigor y generosidad en el
camino hacia una convivencia
pacífica. El "nosotros" de la Iglesia
está presente en los demás Países del
Medio Oriente. ¿Cómo no pensar en
la borrascosa situación en Irak y en
el aquel pequeño rebaño de
cristianos que vive en aquella
región? Sufre a veces violencias e
injusticias, pero está siempre
dispuesto a dar su propia
contribución a la edificación de la
convivencia civil, opuesta a la lógica
del enfrentamiento y del rechazo de
quien está al lado.



El "nosotros" de la Iglesia está activo
en Sri Lanka, en la Península
coreana y en Filipinas, como también
en otras tierras asiáticas, como
fermento de reconciliación y de paz.
En el continente africano, no cesa de
elevar su voz a Dios para implorar el
fin de todo abuso en la República
Democrática del Congo; invita a los
ciudadanos de Guinea y del Níger al
respeto de los derechos de toda
persona y al diálogo; pide a los de
Madagascar que superen las
divisiones internas y se acojan
mutuamente; recuerda a todos que
están llamados a la esperanza, a
pesar de los dramas, las pruebas y las
dificultades que los siguen
afligiendo. En Europa y en América
septentrional, el "nosotros" de la
Iglesia impulsa a superar la
mentalidad egoísta y tecnicista, a
promover el bien común y a respetar
a los más débiles, comenzando por
los que aún no han nacido. En
Honduras, ayuda a retomar el



camino institucional; en toda
Latinoamérica, el "nosotros" de la
Iglesia es factor de identidad,
plenitud de verdad y caridad que no
puede ser reemplazado por ninguna
ideología, un llamamiento al respeto
de los derechos inalienables de cada
persona y a su desarrollo integral,
anuncio de justicia y hermandad,
fuente de unidad.

Fiel al mandato de su Fundador, la
Iglesia es solidaria con los afectados
por las calamidades naturales y por
la pobreza, también en las
sociedades opulentas. Ante el éxodo
de quienes emigran de su tierra y a
causa del hambre, la intolerancia o el
deterioro ambiental se ven forzados
a marchar lejos, la Iglesia es una
presencia que llama a la acogida. En
una palabra, la Iglesia anuncia por
doquier el Evangelio de Cristo, no
obstante las persecuciones, las
discriminaciones, los ataques y la
indiferencia, a veces hostil, que más



bien le permiten compartir la suerte
de su Maestro y Señor.

Queridos hermanos y hermanas, qué
gran don es formar parte de una 
comunión que es para todos. Es la
comunión de la Santísima Trinidad,
de cuyo corazón ha descendido al
mundo el Enmanuel, Jesús, Dios-con-
nosotros. Como los pastores de Belén,
contemplemos embargados de
maravilla y gratitud este misterio de
amor y luz. Feliz Navidad a todos.

HOMILÍA DE BENEDICTO XVI EN
LA NOCHEBUENA “Jesucristo, tú
que has nacido en Belén”, “entra
en mí, en mi alma”

Queridos hermanos y hermanas:

"Un niño nos ha nacido, un hijo se
nos ha dado" (Is 9,5). Lo que,
mirando desde lejos hacia el futuro,
dice Isaías a Israel como consuelo en
su angustia y oscuridad, el Ángel, del
que emana una nube de luz, lo



anuncia a los pastores como ya
presente: "Hoy, en la ciudad de
David, os ha nacido un Salvador: el
Mesías, el Señor" (Lc 2,11). El Señor
está presente. Desde este momento,
Dios es realmente un "Dios con
nosotros". Ya no es el Dios lejano que,
mediante la creación y a través de la
conciencia, se puede intuir en cierto
modo desde lejos. Él ha entrado en el
mundo. Es quien está a nuestro lado.

Cristo resucitado lo dijo a los suyos,
nos lo dice a nosotros: "Sabed que yo
estoy con vosotros todos los días,
hasta el fin del mundo" (Mt 28,20).
Por vosotros ha nacido el Salvador: lo
que el Ángel anunció a los pastores,
Dios nos lo vuelve a decir ahora por
medio del Evangelio y de sus
mensajeros. Ésta es una noticia que
no puede dejarnos indiferentes. Si es
verdadera, todo cambia. Si es cierta,
también me afecta a mí. Y, entonces,
también yo debo decir como los
pastores: Vayamos, quiero ir derecho



a Belén y ver la Palabra que ha
sucedido allí. El Evangelio no nos
narra la historia de los pastores sin
motivo. Ellos nos enseñan cómo
responder de manera justa al
mensaje que se dirige también a
nosotros. 

¿Qué nos dicen, pues, estos primeros
testigos de la encarnación de Dios?
Ante todo, se dice que los pastores
eran personas vigilantes, y que el
mensaje les pudo llegar
precisamente porque estaban
velando. Nosotros hemos de
despertar para que nos llegue el
mensaje. Hemos de convertirnos en
personas realmente vigilantes. ¿Qué
significa esto? La diferencia entre
uno que sueña y uno que está
despierto consiste ante todo en que,
quien sueña, está en un mundo muy
particular. Con su yo, está encerrado
en este mundo del sueño que,
obviamente, es solamente suyo y no
lo relaciona con los otros.



Despertarse significa salir de dicho
mundo particular del yo y entrar en
la realidad común, en la verdad, que
es la única que nos une a todos. El
conflicto en el mundo, la
imposibilidad de conciliación
recíproca, es consecuencia del estar
encerrados en nuestros propios
intereses y en las opiniones
personales, en nuestro minúsculo
mundo privado. El egoísmo, tanto del
grupo como el individual, nos tiene
prisionero de nuestros intereses y
deseos, que contrastan con la verdad
y nos dividen unos de otros.
Despertad, nos dice el Evangelio.
Salid fuera para entrar en la gran
verdad común, en la comunión del
único Dios.

Así, despertarse significa desarrollar
la sensibilidad para con Dios; para
los signos silenciosos con los que Él
quiere guiarnos; para los múltiples
indicios de su presencia. Hay quien
dice "no tener religiosamente oído



para la música". La capacidad
perceptiva para con Dios parece casi
una dote para la que algunos están
negados. Y, en efecto, nuestra
manera de pensar y actuar, la
mentalidad del mundo actual, la
variedad de nuestras diversas
experiencias, son capaces de reducir
la sensibilidad para con Dios, de
dejarnos "sin oído musical" para Él.
Y, sin embargo, de modo oculto o
patente, en cada alma hay un anhelo
de Dios, la capacidad de encontrarlo.
Para conseguir esta vigilancia, este
despertar a lo esencial, roguemos por
nosotros mismos y por los demás,
por los que parecen "no tener este
oído musical" y en los cuales, sin
embargo, está vivo el deseo de que
Dios se manifieste. El gran teólogo
Orígenes dijo: si yo tuviera la gracia
de ver como vio Pablo, podría ahora
(durante la Liturgia) contemplar un
gran ejército de Ángeles (cf. In Lc
23,9). En efecto, en la sagrada
Liturgia, los Ángeles de Dios y los



Santos nos rodean. El Señor mismo
está presente entre nosotros. Señor,
abre los ojos de nuestro corazón,
para que estemos vigilantes y con ojo
avizor, y podamos llevar así tu
cercanía a los demás.

Volvamos al Evangelio de Navidad.
Nos dice que los pastores, después de
haber escuchado el mensaje del
Ángel, se dijeron uno a otro: "Vamos
derechos a Belén... Fueron
corriendo" (Lc 2,15s.). Se
apresuraron, dice literalmente el
texto griego. Lo que se les había
anunciado era tan importante que
debían ir inmediatamente. En efecto,
lo que se les había dicho iba mucho
más allá de lo acostumbrado.
Cambiaba el mundo. Ha nacido el
Salvador. El Hijo de David tan
esperado ha venido al mundo en su
ciudad. ¿Qué podía haber de mayor
importancia? Ciertamente, les
impulsaba también la curiosidad,
pero sobre todo la conmoción por la



grandeza de lo que se les había
comunicado, precisamente a ellos,
los sencillos y personas
aparentemente irrelevantes. Se
apresuraron, sin demora alguna. En
nuestra vida ordinaria las cosas no
son así. La mayoría de los hombres
no considera una prioridad las cosas
de Dios, no les acucian de modo
inmediato.

Y también nosotros, como la inmensa
mayoría, estamos bien dispuestos a
posponerlas. Se hace ante todo lo que
aquí y ahora parece urgente. En la
lista de prioridades, Dios se
encuentra frecuentemente casi en
último lugar. Esto - se piensa -
siempre se podrá hacer. Pero el
Evangelio nos dice: Dios tiene la
máxima prioridad. Así, pues, si algo
en nuestra vida merece premura sin
tardanza, es solamente la causa de
Dios. Una máxima de la Regla de San
Benito, reza: "No anteponer nada a la
obra de Dios (es decir, al Oficio



divino)". Para los monjes, la liturgia
es lo primero. Todo lo demás va
después. Y en lo fundamental, esta
frase es válida para cada persona.
Dios es importante, lo más
importante en absoluto en nuestra
vida. Ésta es la prioridad que nos
enseñan precisamente los pastores.
Aprendamos de ellos a no dejarnos
subyugar por todas las urgencias de
la vida cotidiana. Queremos
aprender de ellos la libertad interior
de poner en segundo plano otras
ocupaciones - por más importantes
que sean - para encaminarnos hacia
Dios, para dejar que entre en nuestra
vida y en nuestro tiempo. El tiempo
dedicado a Dios y, por Él, al prójimo,
nunca es tiempo perdido. Es el
tiempo en el que vivimos
verdaderamente, en el que vivimos
nuestro ser personas humanas.

Algunos comentaristas hacen notar
que los pastores, las almas sencillas,
han sido los primeros en ir a ver a



Jesús en el pesebre y han podido
encontrar al Redentor del mundo.
Los sabios de Oriente, los
representantes de quienes tienen
renombre y alcurnia, llegaron mucho
más tarde. Y los comentaristas
añaden que esto es del todo obvio. En
efecto, los pastores estaban allí al
lado. No tenían más que
"atravesar" (cf. Lc 2,15), como se
atraviesa un corto trecho para ir
donde un vecino. Por el contrario, los
sabios vivían lejos. Debían recorrer
un camino largo y difícil para llegar a
Belén. Y necesitaban guía e
indicaciones. Pues bien, también hoy
hay almas sencillas y humildes que
viven muy cerca del Señor. Por
decirlo así, son sus vecinos, y pueden
ir a encontrarlo fácilmente. Pero la
mayor parte de nosotros, hombres
modernos, vive lejos de Jesucristo, de
Aquel que se ha hecho hombre, del
Dios que ha venido entre nosotros.



Vivimos en filosofías, en negocios y
ocupaciones que nos llenan
totalmente y desde las cuales el
camino hasta el pesebre es muy
largo. Dios debe impulsarnos
continuamente y de muchos modos,
y darnos una mano para que
podamos salir del enredo de nuestros
pensamientos y de nuestros
compromisos, y así encontrar el
camino hacia Él. Pero hay sendas
para todos. El Señor va poniendo
hitos adecuados a cada uno. Él nos
llama a todos, para que también
nosotros podamos decir: ¡Ea!,
emprendamos la marcha, vayamos a
Belén, hacia ese Dios que ha venido a
nuestro encuentro. Sí, Dios se ha
encaminado hacia nosotros. No
podríamos llegar hasta Él sólo por
nuestra cuenta. La senda supera
nuestras fuerzas. Pero Dios se ha
abajado. Viene a nuestro encuentro.
Él ha hecho el tramo más largo del
recorrido. Y ahora nos pide: Venid a
ver cuánto os amo. Venid a ver que



yo estoy aquí. Transeamus usque
Bethleem, dice la Biblia latina.
Vayamos allá. Superémonos a
nosotros mismos. Hagámonos
peregrinos hacia Dios de diversos
modos, estando interiormente en
camino hacia Él. Pero también a
través de senderos muy concretos, en
la Liturgia de la Iglesia, en el servicio
al prójimo, en el que Cristo me
espera.

Escuchemos directamente el
Evangelio una vez más. Los pastores
se dicen uno a otro el motivo por el
que se ponen en camino: "Veamos
qué ha pasado". El texto griego dice
literalmente: "Veamos esta Palabra
que ha ocurrido allí". Sí, ésta es la
novedad de esta noche: se puede
mirar la Palabra, pues ésta se ha
hecho carne. Aquel Dios del que no
se debe hacer imagen alguna, porque
cualquier imagen sólo conseguiría
reducirlo, e incluso falsearlo, este
Dios se ha hecho, él mismo, visible en



Aquel que es su verdadera imagen,
como dice San Pablo (cf. 2 Co 4,4; Col
1,15). En la figura de Jesucristo, en
todo su vivir y obrar, en su morir y
resucitar, podemos ver la Palabra de
Dios y, por lo tanto, el misterio del
mismo Dios viviente. Dios es así. El
Ángel había dicho a los pastores:
"Aquí tenéis la señal: encontraréis un
niño envuelto en pañales y acostado
en un pesebre" (Lc 2,12; cf. 16).

La señal de Dios, la señal que ha
dado a los pastores y a nosotros, no
es un milagro clamoroso. La señal de
Dios es su humildad. La señal de Dios
es que Él se hace pequeño; se
convierte en niño; se deja tocar y
pide nuestro amor. Cuánto
desearíamos, nosotros los hombres,
un signo diferente, imponente,
irrefutable del poder de Dios y su
grandeza. Pero su señal nos invita a
la fe y al amor, y por eso nos da
esperanza: Dios es así. Él tiene el
poder y es la Bondad. Nos invita a ser



semejantes a Él. Sí, nos hacemos
semejantes a Dios si nos dejamos
marcar con esta señal; si aprendemos
nosotros mismos la humildad y, de
este modo, la verdadera grandeza; si
renunciamos a la violencia y usamos
sólo las armas de la verdad y del
amor. 

Orígenes, siguiendo una expresión de
Juan el Bautista, ha visto expresada
en el símbolo de las piedras la
esencia del paganismo: paganismo es
falta de sensibilidad, significa un
corazón de piedra, incapaz de amar y
percibir el amor de Dios. Orígenes
dice que los paganos, "faltos de
sentimiento y de razón, se
transforman en piedras y
madera" (In Lc 22,9). Cristo, en
cambio, quiere darnos un corazón de
carne. Cuando le vemos a Él, al Dios
que se ha hecho niño, se abre el
corazón. En la Liturgia de la Noche
Santa, Dios viene a nosotros como
hombre, para que nosotros nos



hagamos verdaderamente humanos.
Escuchemos de nuevo a Orígenes:
"En efecto, ¿para qué te serviría que
Cristo haya venido hecho carne una
vez, si Él no llega hasta tu alma?
Oremos para venga a nosotros
cotidianamente y podamos decir:
vivo yo, pero no soy yo, es Cristo
quien vive en mí (Ga 2,20)" (In Lc
22,3).

Sí, por esto queremos pedir en esta
Noche Santa. Señor Jesucristo, tú que
has nacido en Belén, ven con nosotros.
Entra en mí, en mi alma.
Transfórmame. Renuévame. Haz que
yo y todos nosotros, de madera y
piedra, nos convirtamos en personas
vivas, en las que tu amor se hace
presente y el mundo es transformado.
“LA NAVIDAD ES LA FIESTA EL
AMOR INERME DE DIOS”,
(23.12.09)

“En ese Niño, Dios se ha hecho tan
próximo a cada uno de nosotros, tan



cercano, que podemos tratarle de tu
y mantener con él una relación
confiada de profundo afecto, como lo
hacemos con un recién nacido”.

“Dios viene sin armas, sin la fuerza,
porque no pretende conquistar, por
así decirlo, desde fuera, sino que
quiere más bien ser acogido por el
hombre en libertad; Dios se hace
Niño inerme para vencer la soberbia,
la violencia, el ansia de poseer del
hombre”.

De esta forma quiso “vencer con el
amor y conducirnos a nuestra
verdadera identidad”, añadió el
Papa.

Primer Belén

La Navidad, observó, no es la fiesta
cristiana más antigua, sino que lo es
la Pascua, ya que “la resurrección de
Cristo funda la fe cristiana, está en la
base del anuncio del Evangelio y
hace nacer a la Iglesia”.



“El primero que afirmó con claridad
que Jesús nació el 25 de diciembre
fue Hipólito de Roma, en su
comentario del Libro del profeta
Daniel, escrito hacia el 204. Algún
exegeta observa, además, que ese día
se celebraba la Dedicación del
Templo de Jerusalén, instituido por
Judas Macabeo en el 164 antes de
Cristo”.

La coincidencia de fechas afirma el
Papa, “vendría entonces a significar
que con Jesús, aparecido como luz de
Dios en la noche, se realiza
verdaderamente la consagración del
templo, el Adviento de Dios sobre
esta tierra”.

“En la cristiandad la fiesta de
Navidad asumió una forma definida
en el siglo IV siglo, cuando esta tomó
el sitio de la fiesta romana del "Sol
invictus", el sol invencible; se puso
así en evidencia que el nacimiento de
Cristo es la victoria de la verdadera



luz sobre las tinieblas del mal y del
pecado”.

Sin embargo, la forma de celebrar la
Navidad que conocemos “se
desarrolló en el Medioevo, gracias a
san Francisco de Asís”.

San Francisco, “por encima de las
demás solemnidades, celebraba con
inefable premura la Navidad del
Niño Jesús, y llamaba fiesta de las
fiestas el día en que Dios, hecho un
niño pequeño, había mamado de un
seno humano”, explicó el Papa,
citando la biografía del santo escrita
por Tomás de Celano.

Este biógrafo es el que narra la
conocida aparición milagrosa del
Niño Jesús en el belén de Greccio,
con el que san Francisco quería
revivir el misterio de la Navidad.

“Lo que animaba al Pobrecillo de
Asís era el deseo de experimentar de
forma concreta, viva y actual la



humilde grandeza del
acontecimiento del nacimiento del
Niño Jesús y de comunicar su alegría
a todos”, explica Benedicto XVI.

La noche de Greccio “ha devuelto a la
cristiandad la intensidad y la belleza
de la fiesta de la Navidad, y ha
educado al Pueblo de Dios a
aprehender su mensaje más
auténtico, su calor particular, y a
amar y adorar la humanidad de
Cristo”.

“Este cuadro describe con mucha
precisión cómo la fe viva y el amor
de Francisco por la humanidad de
Cristo se han transmitido a la fiesta
cristiana de la Navidad: el
descubrimiento de que Dios se revela
en los tiernos miembros del Niño
Jesús”, concluyó.

BENEDICTO XVI: LOS SANTOS,
PROPUESTAS DE FUTURO (22.12.09)
Audiencia a los miembros de la



Congregación para las causas de
los Santos

1. ¡Queridos hermanos y hermanas,
deseo expresaros a todos la alegría
de encontraros!

Saludo con viva cordialidad a los
señores cardenales, los arzobispos y
los obispos presentes. Dirijo un
pensamiento particular al Prefecto
del Dicasterio, el arzobispo Angelo
Amato, y le agradezco por las gentiles
y afectuosas palabras que, en
nombre de todos, ha querido
dirigirme. Con él saludo al secretario
de la Congregación, al subsecretario,
a los sacerdotes, los religiosos, los
consultores históricos y teológicos,
los postuladores, los oficiales laicos y
peritos médicos, con sus familiares, y
a todos los colaboradores.

2. La circunstancia especial que os
reúne en torno al Sucesor de Pedro
es la celebración del 40 aniversario
de la institución de la Congregación



para las Causas de los Santos, que ha
conferido una forma más orgánica a
la acción de discernimiento que la
Iglesia, desde sus orígenes, ha
llevado a cabo para reconocer la
santidad de tantos hijos suyos. La
creación de vuestro dicasterio fue
preparada por las intervenciones de
mis predecesores, especialmente
Sixto V, Urbano VIII y Benedicto XV, y
fue realizada en 1969 por el Siervo
de Dios Pablo VI, gracias al cual se ha
ido configurando un conjunto de
experiencias, de contribuciones
científicas, de normas procesales, en
una síntesis inteligente y equilibrada,
confluyendo en la erección de un
nuevo dicasterio.

Me es bien conocida la actividad que,
en estos cuarenta años, ha llevado a
cabo la Congregación, con
competencia, al servicio de la
edificación del Pueblo de Dios,
ofreciendo una significativa
contribución a la obra de la



evangelización. De hecho, cuando la
Iglesia venera a un santo, anuncia la
eficacia del Evangelio y descubre con
alegría que la presencia de Cristo en
el mundo, creída y adorada en la fe,
es capaz de transfigurar la vida del
hombre y producir frutos de
salvación para toda la humanidad.
Además, cada beatificación y
canonización es, para los cristianos,
un fuerte ánimo a vivir con
intensidad y entusiasmo el
seguimiento de Cristo, caminando
hacia la plenitud de la existencia
cristiana y la perfección de la caridad
(cfr. Lumen gentium, 40). A la luz de
tales frutos, se comprende la
importancia del papel llevado a cabo
por el Dicasterio de acompañar cada
etapa de un acontecimiento de tan
singular profundidad y belleza,
documentando con fidelidad la
manifestación de ese sensus fidelium
que es un factor importante para el
reconocimiento de la santidad.



3. Los santos, signo de esa radical
novedad que el Hijo de Dios, con su
encarnación, muerte y resurrección,
ha insertado en la naturaleza
humana, e insignes testigos de la fe,
no son representantes del pasado,
sino que constituyen el presente y el
futuro de la Iglesia y de la sociedad.
Éstos han realizado en plenitud esa 
caritas in veritate que es el sumo
valor de la vida cristiana, y son como
las caras de un prisma, sobre las
cuales, con matices distintos, se
refleja la única luz que es Cristo.

La vida de estas extraordinarias
figuras de creyentes, pertenecientes
a todas las Regiones de la tierra,
presenta dos constantes
significativas, que quisiera subrayar.

Ante todo, su relación con el Señor,
también cuando recorre caminos
tradicionales, nunca es cansada y
repetitiva, sino que se expresa
siempre con modalidades auténticas,



vivas y originales, y brota de un
diálogo con el Señor intenso y
envolvente, que valora y enriquece
también las formas exteriores.

Además, en la vida de estos
hermanos nuestros resalta la
continua búsqueda de la perfección
evangélica, el rechazo de la
mediocridad y la tensión hacia la
pertenencia total a Cristo. “Seréis
santos porque yo, el Señor vuestro
Dios, soy santo”: es la exhortación,
recogida en el libro del Levítico (19,
2), que Dios dirige a Moisés. Esta nos
hace entender que la santidad es
tender constantemente a lo más alto
de la vida cristiana, conquista
comprometida, búsqueda continua
de la comunión con Dios, que hace al
creyente empeñado en
“corresponder” con la máxima
generosidad posible al designio de
amor que el Padre tiene sobre él y
sobre toda la humanidad.



4. Las principales etapas del
reconocimiento de la santidad por
parte de la Iglesia, es decir, la
beatificación y la canonización, están
unidas entre sí por un vínculo de
gran coherencia. A estas se añaden,
como fase preparatoria
indispensable, la declaración de la
heroicidad de las virtudes o del
martirio de un Siervo de Dios y la
constatación de algún don
extraordinario, el milagro, que el
Señor concede por intercesión de un
fiel Siervo suyo.

¡Cuánta sabiduría pedagógica se
manifiesta en este itinerario! En un
primer momento, el Pueblo de Dios
es invitado a mirar a esos hermanos
que, tras un primer discernimiento
cuidadoso, son propuestos como
modelos de vida cristiana; por tanto,
es exhortado a dirigirles un culto de
veneración y de invocación
circunscrito al ámbito de las Iglesias
locales o de las Ordenes religiosas;



finalmente, es llamado a exultar con
toda la comunidad de los creyentes
por la certeza de que, gracias a la
solemne proclamación pontificia, un
hijo o hija suyo ha alcanzado la
gloria de Dios, donde participa en la
perenne intercesión de Cristo en
favor de los hermanos (cfr. Hb 7, 25).

En este camino la Iglesia acoge con
alegría y estupor los milagros que
Dios, en su infinita bondad,
gratuitamente le da, para confirmar
la predicación evangélica (cfr. Mc 16,
20). Acoge, también, el testimonio de
los mártires como la forma más
límpida e intensa de configuración a
Cristo.

Esta manifestación progresiva de la
santidad en los creyentes
corresponde al estilo elegido por Dios
al revelarse a los hombres y, al
mismo tiempo, es parte del camino
con el que el Pueblo de Dios crece en



la fe y en el conocimiento de la
Verdad.

El acercamiento gradual a la
“plenitud de la luz” surge de modo
singular en el paso de la
beatificación a la canonización. En
este recorrido, de hecho, se realizan
acontecimientos de gran vitalidad
religiosa y cultural, en los cuales la
invocación litúrgica, la devoción
popular, la imitación de las virtudes,
el estudio histórico y teológico, la
atención a los “signos de lo alto” se
entrecruzan y se enriquecen
recíprocamente. En esta
circunstancia se realiza una
modalidad particular de la promesa
de Jesús a los discípulos de todos los
tiempos: “El Espíritu de la verdad os
guiará hacia la verdad plena” (cfr. Jn
16, 13). El testimonio de los santos, de
hecho, pone en claro y da a conocer
aspectos siempre nuevos del Mensaje
evangélico.



Como ha sido bien subrayado por las
palabras del Excelentísimo Prefecto,
en el itinerario para el
reconocimiento de la santidad surge
una riqueza espiritual y pastoral que
implica a toda la comunidad
cristiana. La santidad, es decir, la
transfiguración de las personas y de
las realidades humanas a imagen de
Cristo resucitado, representa el fin
último del plan de salvación divina,
como recuerda el apóstol Pablo: “Esta
es la voluntad de Dios: vuestra
santificación” (1 Ts 4, 3).

5. Queridos hermanos y hermanas, la
solemnidad de la Navidad, a la que
nos estamos preparando, hace
resplandecer con luz plena la
dignidad de cada hombre, llamado a
ser hijo de Dios. En la experiencia d
ellos santos, esta dignidad se realiza
en la concreción de las
circunstancias históricas, de los
temperamentos personales, de las



elecciones libres y responsables, de
los carismas sobrenaturales.

Confortados por tan gran número de
testigos, apretemos también nosotros
el paso hacia el Señor que viene,
elevando la espléndida invocación
con la que culmina el himno del Te
Deum: “Aeterna fac cum sanctis tuis in
gloria numerari”; en tu venida
gloriosa, acógenos, oh Verbo
Encarnado, en la asamblea de tus
santos.

Con estos deseos, de buen grado
expreso a cada uno de vosotros mis
fervientes augurios por las
inminentes fiestas de Navidad e
imparto con afecto la Bendición
Apostólica.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-

https://opusdei.org/es-es/article/la-navidad-2009-de-benedicto-xvi/
https://opusdei.org/es-es/article/la-navidad-2009-de-benedicto-xvi/


navidad-2009-de-benedicto-xvi/
(23/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-navidad-2009-de-benedicto-xvi/

	La Navidad 2009 de Benedicto XVI

