opusdei.org

La ternura de Dios
(D: La misericordia
en la Sagrada
Escritura

En este editorial de la serie
sobre la misericordia, se
analizan las Escrituras, Palabra
de Dios donde se revela la
misericordia del Sefnor.

16/03/2016

De entre los didlogos de Dios con
Moisés que recoge el libro del Exodo,
hay una escena rodeada de misterio
en la que este pide al Sefior que le



muestre su rostro. «Podras ver mi
espalda», responde el Sefior, «pero
mi rostro no se puede ver» (Ex 33,23).
Llegada la plenitud de los tiempos,
Felipe hace esa misma peticion a
Jesus, en una de esas conversaciones
llenas de confianza que los apdstoles
tenian con el Maestro: «Sefnor,
muéstranos al Padre» (Jn 14,8). Y la
respuesta del Dios encarnado no se
hace esperar: «El que me ha visto a
mi ha visto al Padre» (Jn 14,9).

Jesucristo revela al Padre: cuando
meditamos los Evangelios es posible
descubrir los rasgos de Dios -entre
ellos, y de modo eminente, su
misericordia- plasmados en la
sencillez de las palabras y de la vida
de Jesus. La misericordia divina, que
Dios habia ido mostrando a lo largo
de la historia del pueblo elegido,
resplandece en el Verbo encarnado.
En El, «rostro de la misericordia del
Padre»[1], se realiza de lleno aquella
tierna plegaria que el Sefior habia



ensefiado a Moisés, para que los
sacerdotes bendijeran a los hijos de
Israel: «El Sefior te bendiga y te
guarde, el Sefior haga brillar su
rostro sobre tiy te conceda su gracia,
el Sefior alce su rostro hacia tiy te
conceda la paz» (Nm 6,24-26). En
Jesus, Dios hace brillar
definitivamente su rostro sobre
nosotros, y nos concede la paz que el
mundo no puede dar[2].

El Dios que busca y escucha

La misericordia de Dios se deja
entrever desde las primeras paginas
del Génesis. Tras su pecado, Adan y
Eva se esconden entre los arboles del
jardin, porque sienten su desnudez, y
ya no se atreven a mirar a Dios a los
0jos. Pero el Sefior sale enseguida a
su encuentro: «si en ese momento,
con el pecado, inicia nuestro exilio de
Dios, hay ya una promesa de vuelta,
la posibilidad de volver a El Dios
pregunta enseguida: “Adan, ;donde



estas?”, lo busca»[3]. El Sefior les
anuncia ya entonces el futuro triunfo
sobre el linaje de la serpiente, e
incluso les hace unos vestidos de
pieles como manifestacion de que, a
pesar de su pecado, su amor hacia
ellos no se ha extinguido[4]. Dios
clerra a sus espaldas la puerta del
paraiso[5], pero abre en el horizonte
la puerta de la misericordia: «Dios
encerro a todos en la desobediencia,
para tener misericordia de

todos» (Rm 11,32).

En el libro del Exodo, el Sefior actia
con decision para liberar a los
israelitas oprimidos. Sus palabras a
Moisés desde la zarza ardiente se
proyectan, como las del Génesis, en
los siglos: «He observado la opresion
de mi pueblo en Egipto, he escuchado
su clamor por la dureza de sus
opresores, y he comprendido sus
sufrimientos. He bajado para
librarlos del poder de Egipto» (Ex
3,7-8). jQué ejemplo para nosotros, a



veces lentos en escuchar y en poner
por obra lo que los demas necesitan
de nosotros! Dios es un Padre bueno,
que ve la tribulacion de sus hijos, e
interviene para darles la libertad.
Una vez pasado el mar Rojo, en el
marco solemne del Sinai, el Sefior se
manifiesta a Moisés como «Dios
misericordioso y compasivo, lento a
la colera y rico en piedad y

verdad» (Ex 34,6) [6].

Un amor “visceral”

El Salmo 86 repite casi al pie de la
letra esas palabras del Exodo: «Deus
miserator (rajum) et misericors
(janun), patiens et multae
misericordiae (jésed) et veritatis
(émet)» (Sal 86[85],15). En su
traduccion de la Biblia al latin, san
Jerénimo opto por traducir tres
conceptos hebreos con tres términos
casi sinonimos, derivados de la
palabra “misericordia”. Realmente,
estos conceptos estan entrelazados,



pero cada uno de ellos aporta unos
matices que conviene desmenuzar si
queremos apreciar la realidad de la
misericordia de Dios, que no se agota
en una sola palabra.

El adjetivo rajum (miserator), deriva
de réjem, que significa “vientre,
entrafias, seno materno” y se usa en
la Biblia para hablar del nacimiento
de una criatura[7]. Rajum describe
los sentimientos de una madre por el
ser que es literalmente carne de su
carne. «¢Es que puede una mujer
olvidarse de su nifio de pecho, no
compadecerse del hijo de sus
entrafias? jPues aunque ellas se
olvidaran, Yo no te olvidaré!» (Is
49,15). Dios «se enternece por
nosotros como una madre cuando
toma en brazos a su nifo, deseosa
solo de amar, proteger, ayudar, lista
para donar todo, incluso a si misma.
Esa es la imagen que sugiere este
término. Un amor, por lo tanto, que
se puede definir en sentido bueno



“visceral”»[8]. Un amor que sufre
especialmente los olvidos, desprecios
0 abandonos de sus hijos —«Pueblo
mio, ¢qué te he hecho Yo, o en qué te
he molestado?» (Mi 6,3)-, pero que a
la vez esta siempre dispuesto a
perdonarlos y a pasar por encima de
esa frialdad, «porque no guarda su
ira para siempre, y se complace en la
misericordia» (Mi 7,18); un amor que
se compadece por la situacion
lastimosa en la que puedan
encontrarse los hijos con el correr de
los anos —«Yo te sanaré, te curaré tus
heridas» (Jr 30,17)-, y que no ceja en
su deseo de recuperarlos si se han
alejado; un amor solicito para
proteger a sus hijos si estan siendo
acosados o perseguidos: «no te
asustes, Israel, porque yo te salvaré
de la tierra lejana; y a tu
descendencia del pais de su
destierro. Jacob volveray
descansara, estara tranquilo, y nadie
lo hara temblar» (Jr 46,27); una
acogida cordial y emocionada,



receptiva al mas minimo detalle de
carifio: «Venid. Comprad, sin dinero
y sin nada a cambio, vino y leche» (Is
55,1). Es un amor que nos ensefa a
preocuparnos por los demas, a sufrir
con sus sufrimientos y a alegrarnos
con sus alegrias; a estar realmente
cercanos a quienes nos rodean, con
nuestra oracion, nuestro interés,
visitando a los enfermos... en
definitiva, dando nuestro tiempo.

También se califica a Dios de jantin
(misericors). Este adjetivo, que se
podria traducir por “compasivo” se
deriva de la palabra jen, que significa
“gracia, favor”: algo que se otorga
por pura benevolencia, que va mas
alla de la estricta justicia. Expresa la
actitud de Dios que se refleja en uno
de los mandamientos del cddigo de la
Alianza: «si tomas en prenda el
manto de tu projimo, se lo
devolveras antes de que el sol se
ponga, porque es su unica ropa y con
ella abriga su piel; si no, ¢{con qué va



a dormir? En caso contrario clamara
a mi, y yo le escucharé porque soy
compasivo (janun)» (Ex 22,25-26). Se
trata de un mandato inspirado por la
compasion hacia el pobre, que no ha
podido pagar lo que en justicia
deberia: Dios no tolera verle
sufriendo, y en esa compasion —que
Dios sabe inspirar a los suyos- se
abre camino la verdadera justicia:
«Quiero misericordia y no sacrificio,
conocimiento de Dios, mas que
holocaustos» (Os 6,6). Quien conoce
de verdad a Dios sabe reconocer al
hermano que sufre. jCuantas
oportunidades de servir a los demas
descubriremos si le pedimos al Sefior
esta mirada compasiva! El afio
jubilar es una buena ocasion para
que, junto con otros, hagamos alguna
obra de misericordia corporal en el
lugar en que nos encontramos.

El Dios fiel, que sabe esperar



Este salmo dice también que el Sefior
es un Dios de mucha misericordia,
multae misericordiae (jésed),
utilizando en este caso una palabra
del vocabulario familiar, que se
podria traducir literalmente por
“piedad”. Se refiere, sobre todo, a la
bondad propia de las relaciones de
los padres con los hijos, de estos con
sus padres, o de los esposos entre si.
Por eso, cuando Jacob, ya muy
anciano, esta a punto de morir, llama
a su hijo José y le pide: «jura que
actuaras conmigo con piedad (jésed)
y fidelidad; no me entierres en
Egipto» (Gn 47,29). Esto es, le pide
que se porte como corresponde a un
hijo bueno y cumpla ese ultimo deseo
de su padre. Decir que Dios abunda
en jésed es lo mismo que afirmar que
Dios nos mira siempre como hijos:
sus dones y su vocacion son
irrevocables[9]. «De este Dios
misericordioso se dice también que
es lento a la ira, literalmente, “largo
en su respiracion”, es decir, con la



respiracion amplia de la paciencia y
de la capacidad de soportar. Dios
sabe esperar, sus tiempos no son los
tiempos impacientes de los hombres;
El es como un sabio agricultor que
sabe esperar, deja tiempo a la buena
semilla para que crezca, a pesar de la
cizafia (cf. Mt 13,24-30)»[10].

Por ultimo, se afirma que la
misericordia del Sefior esta presidida
por la abundancia de verdad: et
veritatis (émet). En efecto, la
misericordia no es una comedia que
disimula las ofensas y las heridas
como si no hubieran existido: las
heridas no se vendan «sin antes
curarlas y medicarlas»[11], porque se
infectarian. El Sefior «es Médico y
cura nuestro egoismo, si dejamos que
su gracia penetre hasta el fondo del
alma»[12]. Dejar que nos cure
significa reconocernos pecadores,
ensefarle las heridas con la
disposicion de poner los medios
oportunos para curarlas. «;Ensefia la



herida!, para que te curen a fondo,
para que te quiten todas las
posibilidades de infeccidon, aunque te
duela como en una operacion
quirurgica»[13]. Y entonces, el Sefior
promete que «aunque vuestros
pecados fuesen como la grana,
quedaran blancos como la nieve» (Is
1,18).

Una relacion estable y serena con
Dios y con los demas solo se puede
construir sobre la verdad. La
verdadera felicidad —escribe san
Agustin, pensando en nuestra vida en
la tierra y en la que nos espera en el
cielo- es el gozo de la verdad,
gaudium de veritate[14]. Vivir en la
verdad es mucho mas que “saber”
algunas cosas. De ahi que el término
hebreo émet signifique tanto
“verdad” como “fidelidad”: la
persona sincera es fiel, y quien desea
ser fiel ama la verdad. «Una “lealtad”
sin limites: he aqui la ultima palabra
de la revelacion de Dios a Moisés. La



fidelidad de Dios nunca falla, porque
el Sefior es el guardian que, como
dice el Salmo, no se duerme sino que
vigila continuamente sobre nosotros
para llevarnos a la vida: “No
permitira que reshale tu pie, tu
guardidn no duerme; no duerme ni
reposa el guardian de Israel (...). El
Sefior te guarda de todo mal, él
guarda tu alma; el Sefior guarda tu
entradas y salidas ahora y por
siempre (Sal 121,3-4.7-8)”»[15].

En sintesis, en el Antiguo Testamento
la misericordia divina es la acogida
materna y entrafiable que el Sefior
ofrece a quien se encuentra
necesitado y reconoce la verdad de
su situacion —sus debilidades,
errores, pecados o infidelidades-.
Dios no solo lo libera de aquello que
carga sobre él y lo oprime, sino que
lo sana y restaura en la dignidad de
hijo.



El rostro de la misericordia del
Padre

«Lo que existia desde el principio, lo
que hemos oido, lo que hemos visto
con nuestros ojos, lo que hemos
contemplado y han palpado nuestras
manos a proposito del Verbo de la
vida...» (1 Jn 1,1). Con la misma
fuerza con la que fueron escritas,
llegan hasta nosotros estas palabras
vibrantes del apostol al que Jesus
amaba. En Jesus vio y toco el amor
de Dios, y podemos hacerlo todos los
cristianos, «para que nuestra alegria
sea completa» (1 Jn 1,4). Jesucristo
«es la misericordia divina en
persona: encontrar a Cristo significa
encontrar la misericordia de
Dios»[16]. Por eso, San Josemaria nos
invitaba a no cansarnos de saborear
«aquellas escenas conmovedoras en
las que el Maestro actua con gestos
divinos y humanos, o relata con giros
humanos y divinos la historia



sublime del perdon, la de su Amor
ininterrumpido por sus hijos»[17].

Cristo es el buen samaritano[18], que
no pasa de largo ante quienes
padecen cualquier necesidad,
espiritual o material, sino que se
conmueve y pone remedio a la
desgracia. «Dios se mezcla en
nuestras miserias, se acerca a
nuestras heridas y las cura con sus
manos; y para tener manos se hizo
hombre. Es un trabajo de Jesus,
personal: un hombre cometio el
pecado, un hombre viene a
curarle»[19]. Toda la vida del Sefior
esta llena de gestos de misericordia:
perdona los pecados al paralitico que
descuelgan en su camilla desde el
techo de la casa en la que estaba[20],
resucita y entrega vivo a su madre al
hijo unico de la viuda de Nain[21],
alimenta milagrosamente a las
multitudes que lo siguen, para que
no desfallezcan[22]. «Lo que movia a
Jesus en todas las circunstancias no



era sino la misericordia, con la cual
leia el corazén de sus interlocutores
y respondia a sus necesidades mas
reales»[23].

Este amor incondicional del Sefior
llega a su maxima expresion en su
Pasion. Ahi todo es perdon a los
hombres, paciencia ante nuestros
pecados, palabras sin ninguan regusto
de amargura. Clavado al madero, se
conmueve ante la confesion sincera
de un ladrén —«nosotros estamos
aqui justamente, porque recibimos lo
merecido por lo que hemos hecho»-
que inmediatamente le pide: «Jesus,
acuérdate de mi cuando llegues a tu
Reino» (Lc 23,41-42). Se trata de una
“instantanea” perfecta de la
misericordia: Jesus acoge la peticion
de aquel hombre necesitado de
carifio, que reconoce con sencillez el
mal en su vida; lo perdona, y le abre
la puerta de entrada al cielo: «<En
verdad te digo: hoy estaras conmigo
en el Paraiso» (Lc 23,43). La



respuesta misma del Sefior nos
muestra que habia estado esperando
ese momento, como lo espera para
cada uno de nosotros una vez,
muchas veces. «Jesus acogia con
bondad a los pecadores. Si pensamos
en modo humano, el pecador seria
un enemigo de Jesus, un enemigo de
Dios, pero El se acercaba a ellos con
bondad, los amaba y les cambiaba su
corazon»[24].

Al pie de la cruz estaba la Santisima
Virgen. Confiados en su intercesion,
nos podemos dirigir a Dios con San
Josemaria que, siguiendo una
inspiracion divina, rezaba: «Adeamus
cum fiducia ad thronum gloriae ut
misericordiam consequamur»[25],
vayamos confiadamente al trono de
la gloria para obtener misericordia.

Francisco Varo

[1] Francisco, Bula Misericordiae
vultus (11-1V-2015), 1.



[2] Cfr. Jn 14,27.

[3] Francisco, Homilia, 7-IV-2013. Cfr.
Gn 3,9.

[4] Cfr. Gn 3,14-21.
[5] Cfr. Gn 3,24.

[6] Una expresion casi idéntica se
repite en varios lugares de la Sagrada
Escritura, especialmente en los
Salmos 86(85),15 y 103(102),8.

[7] Asi, por ejemplo en Ex 13,2:
«Consagrame todo primogénito de
los hijos de Israel. Todo lo que abre el
seno materno (réjem) tanto de
hombres como de animales sera para
mi».

[8] Francisco, Audiencia, 13-I-2016.
[9] Cfr. Rm 11,29.
[10] Francisco, Audiencia, 13-I-2016.

[11] Francisco, Discurso, 18-X-2014.



[12] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, 93.

[13] San Josemaria, Forja, 192.

[14] San Agustin, Confesiones, X.
23.33.

[15] Francisco, Audiencia, 13-I-2016.

[16] Joseph Ratzinger, Homilia, Misa
pro eligendo pontifice, 18-1V-2005.

[17] Amigos de Dios, 216.
[18] Cfr. Lc 10,33-35.

[19] Francisco, Homilia en Santa
Marta, 22-X-2013.

[20] Cfr. Mc 2,3-12.
[21] Cfr. Lc 7,11-15.
[22] Cfr. Mt 14,13-21; 15,32-39.

[23] Francisco, Misericordiae vultus,
8.



[24] Francisco, Audiencia, 20-1I-2016.

[25] Cfr. Hb 4,16.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/la-
misericordia-en-la-sagrada-escritura/
(18/12/2025)


https://opusdei.org/es-es/article/la-misericordia-en-la-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/es-es/article/la-misericordia-en-la-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/es-es/article/la-misericordia-en-la-sagrada-escritura/

	La ternura de Dios (I): La misericordia en la Sagrada Escritura

