
opusdei.org

La ternura de Dios
(I): La misericordia
en la Sagrada
Escritura

En este editorial de la serie
sobre la misericordia, se
analizan las Escrituras, Palabra
de Dios donde se revela la
misericordia del Señor.

16/03/2016

De entre los diálogos de Dios con
Moisés que recoge el libro del Éxodo,
hay una escena rodeada de misterio
en la que este pide al Señor que le



muestre su rostro. «Podrás ver mi
espalda», responde el Señor, «pero
mi rostro no se puede ver» (Ex 33,23).
Llegada la plenitud de los tiempos,
Felipe hace esa misma petición a
Jesús, en una de esas conversaciones
llenas de confianza que los apóstoles
tenían con el Maestro: «Señor,
muéstranos al Padre» (Jn 14,8). Y la
respuesta del Dios encarnado no se
hace esperar: «El que me ha visto a
mí ha visto al Padre» (Jn 14,9).

Jesucristo revela al Padre: cuando
meditamos los Evangelios es posible
descubrir los rasgos de Dios -entre
ellos, y de modo eminente, su
misericordia- plasmados en la
sencillez de las palabras y de la vida
de Jesús. La misericordia divina, que
Dios había ido mostrando a lo largo
de la historia del pueblo elegido,
resplandece en el Verbo encarnado.
En Él, «rostro de la misericordia del
Padre»[1], se realiza de lleno aquella
tierna plegaria que el Señor había



enseñado a Moisés, para que los
sacerdotes bendijeran a los hijos de
Israel: «El Señor te bendiga y te
guarde, el Señor haga brillar su
rostro sobre ti y te conceda su gracia,
el Señor alce su rostro hacia ti y te
conceda la paz» (Nm 6,24-26). En
Jesús, Dios hace brillar
definitivamente su rostro sobre
nosotros, y nos concede la paz que el
mundo no puede dar[2].

El Dios que busca y escucha

La misericordia de Dios se deja
entrever desde las primeras páginas
del Génesis. Tras su pecado, Adán y
Eva se esconden entre los árboles del
jardín, porque sienten su desnudez, y
ya no se atreven a mirar a Dios a los
ojos. Pero el Señor sale enseguida a
su encuentro: «si en ese momento,
con el pecado, inicia nuestro exilio de
Dios, hay ya una promesa de vuelta,
la posibilidad de volver a Él. Dios
pregunta enseguida: “Adán, ¿dónde



estás?”, lo busca»[3]. El Señor les
anuncia ya entonces el futuro triunfo
sobre el linaje de la serpiente, e
incluso les hace unos vestidos de
pieles como manifestación de que, a
pesar de su pecado, su amor hacia
ellos no se ha extinguido[4]. Dios
cierra a sus espaldas la puerta del
paraíso[5], pero abre en el horizonte
la puerta de la misericordia: «Dios
encerró a todos en la desobediencia,
para tener misericordia de
todos» (Rm 11,32).

En el libro del Éxodo, el Señor actúa
con decisión para liberar a los
israelitas oprimidos. Sus palabras a
Moisés desde la zarza ardiente se
proyectan, como las del Génesis, en
los siglos: «He observado la opresión
de mi pueblo en Egipto, he escuchado
su clamor por la dureza de sus
opresores, y he comprendido sus
sufrimientos. He bajado para
librarlos del poder de Egipto» (Ex
3,7-8). ¡Qué ejemplo para nosotros, a



veces lentos en escuchar y en poner
por obra lo que los demás necesitan
de nosotros! Dios es un Padre bueno,
que ve la tribulación de sus hijos, e
interviene para darles la libertad.
Una vez pasado el mar Rojo, en el
marco solemne del Sinaí, el Señor se
manifiesta a Moisés como «Dios
misericordioso y compasivo, lento a
la cólera y rico en piedad y
verdad» (Ex 34,6) [6].

Un amor “visceral”

El Salmo 86 repite casi al pie de la
letra esas palabras del Éxodo: «Deus
miserator (rajum) et misericors
(janún), patiens et multae
misericordiae (jésed) et veritatis
(émet)» (Sal 86[85],15). En su
traducción de la Biblia al latín, san
Jerónimo optó por traducir tres
conceptos hebreos con tres términos
casi sinónimos, derivados de la
palabra “misericordia”. Realmente,
estos conceptos están entrelazados,



pero cada uno de ellos aporta unos
matices que conviene desmenuzar si
queremos apreciar la realidad de la
misericordia de Dios, que no se agota
en una sola palabra.

El adjetivo rajum (miserator), deriva
de réjem, que significa “vientre,
entrañas, seno materno” y se usa en
la Biblia para hablar del nacimiento
de una criatura[7]. Rajum describe
los sentimientos de una madre por el
ser que es literalmente carne de su
carne. «¿Es que puede una mujer
olvidarse de su niño de pecho, no
compadecerse del hijo de sus
entrañas? ¡Pues aunque ellas se
olvidaran, Yo no te olvidaré!» (Is
49,15). Dios «se enternece por
nosotros como una madre cuando
toma en brazos a su niño, deseosa
solo de amar, proteger, ayudar, lista
para donar todo, incluso a sí misma.
Esa es la imagen que sugiere este
término. Un amor, por lo tanto, que
se puede definir en sentido bueno



“visceral”»[8]. Un amor que sufre
especialmente los olvidos, desprecios
o abandonos de sus hijos –«Pueblo
mío, ¿qué te he hecho Yo, o en qué te
he molestado?» (Mi 6,3)–, pero que a
la vez está siempre dispuesto a
perdonarlos y a pasar por encima de
esa frialdad, «porque no guarda su
ira para siempre, y se complace en la
misericordia» (Mi 7,18); un amor que
se compadece por la situación
lastimosa en la que puedan
encontrarse los hijos con el correr de
los años –«Yo te sanaré, te curaré tus
heridas» (Jr 30,17)–, y que no ceja en
su deseo de recuperarlos si se han
alejado; un amor solícito para
proteger a sus hijos si están siendo
acosados o perseguidos: «no te
asustes, Israel, porque yo te salvaré
de la tierra lejana; y a tu
descendencia del país de su
destierro. Jacob volverá y
descansará, estará tranquilo, y nadie
lo hará temblar» (Jr 46,27); una
acogida cordial y emocionada,



receptiva al más mínimo detalle de
cariño: «Venid. Comprad, sin dinero
y sin nada a cambio, vino y leche» (Is
55,1). Es un amor que nos enseña a
preocuparnos por los demás, a sufrir
con sus sufrimientos y a alegrarnos
con sus alegrías; a estar realmente
cercanos a quienes nos rodean, con
nuestra oración, nuestro interés,
visitando a los enfermos… en
definitiva, dando nuestro tiempo.

También se califica a Dios de janún
(misericors). Este adjetivo, que se
podría traducir por “compasivo” se
deriva de la palabra jen, que significa
“gracia, favor”: algo que se otorga
por pura benevolencia, que va más
allá de la estricta justicia. Expresa la
actitud de Dios que se refleja en uno
de los mandamientos del código de la
Alianza: «si tomas en prenda el
manto de tu prójimo, se lo
devolverás antes de que el sol se
ponga, porque es su única ropa y con
ella abriga su piel; si no, ¿con qué va



a dormir? En caso contrario clamará
a mí, y yo le escucharé porque soy
compasivo (janún)» (Ex 22,25-26). Se
trata de un mandato inspirado por la
compasión hacia el pobre, que no ha
podido pagar lo que en justicia
debería: Dios no tolera verle
sufriendo, y en esa compasión –que
Dios sabe inspirar a los suyos– se
abre camino la verdadera justicia:
«Quiero misericordia y no sacrificio,
conocimiento de Dios, más que
holocaustos» (Os 6,6). Quien conoce
de verdad a Dios sabe reconocer al
hermano que sufre. ¡Cuántas
oportunidades de servir a los demás
descubriremos si le pedimos al Señor
esta mirada compasiva! El año
jubilar es una buena ocasión para
que, junto con otros, hagamos alguna
obra de misericordia corporal en el
lugar en que nos encontramos.

El Dios fiel, que sabe esperar



Este salmo dice también que el Señor
es un Dios de mucha misericordia, 
multae misericordiae (jésed),
utilizando en este caso una palabra
del vocabulario familiar, que se
podría traducir literalmente por
“piedad”. Se refiere, sobre todo, a la
bondad propia de las relaciones de
los padres con los hijos, de estos con
sus padres, o de los esposos entre sí.
Por eso, cuando Jacob, ya muy
anciano, está a punto de morir, llama
a su hijo José y le pide: «jura que
actuarás conmigo con piedad (jésed)
y fidelidad; no me entierres en
Egipto» (Gn 47,29). Esto es, le pide
que se porte como corresponde a un
hijo bueno y cumpla ese último deseo
de su padre. Decir que Dios abunda
en jésed es lo mismo que afirmar que
Dios nos mira siempre como hijos:
sus dones y su vocación son
irrevocables[9]. «De este Dios
misericordioso se dice también que
es lento a la ira, literalmente, “largo
en su respiración”, es decir, con la



respiración amplia de la paciencia y
de la capacidad de soportar. Dios
sabe esperar, sus tiempos no son los
tiempos impacientes de los hombres;
Él es como un sabio agricultor que
sabe esperar, deja tiempo a la buena
semilla para que crezca, a pesar de la
cizaña (cf. Mt 13,24-30)»[10].

Por último, se afirma que la
misericordia del Señor está presidida
por la abundancia de verdad: et
veritatis (émet). En efecto, la
misericordia no es una comedia que
disimula las ofensas y las heridas
como si no hubieran existido: las
heridas no se vendan «sin antes
curarlas y medicarlas»[11], porque se
infectarían. El Señor «es Médico y
cura nuestro egoísmo, si dejamos que
su gracia penetre hasta el fondo del
alma»[12]. Dejar que nos cure
significa reconocernos pecadores,
enseñarle las heridas con la
disposición de poner los medios
oportunos para curarlas. «¡Enseña la



herida!, para que te curen a fondo,
para que te quiten todas las
posibilidades de infección, aunque te
duela como en una operación
quirúrgica»[13]. Y entonces, el Señor
promete que «aunque vuestros
pecados fuesen como la grana,
quedarán blancos como la nieve» (Is
1,18).

Una relación estable y serena con
Dios y con los demás solo se puede
construir sobre la verdad. La
verdadera felicidad –escribe san
Agustín, pensando en nuestra vida en
la tierra y en la que nos espera en el
cielo– es el gozo de la verdad, 
gaudium de veritate[14]. Vivir en la
verdad es mucho más que “saber”
algunas cosas. De ahí que el término
hebreo émet signifique tanto
“verdad” como “fidelidad”: la
persona sincera es fiel, y quien desea
ser fiel ama la verdad. «Una “lealtad”
sin límites: he aquí la última palabra
de la revelación de Dios a Moisés. La



fidelidad de Dios nunca falla, porque
el Señor es el guardián que, como
dice el Salmo, no se duerme sino que
vigila continuamente sobre nosotros
para llevarnos a la vida: “No
permitirá que resbale tu pie, tu
guardián no duerme; no duerme ni
reposa el guardián de Israel (…). El
Señor te guarda de todo mal, él
guarda tu alma; el Señor guarda tu
entradas y salidas ahora y por
siempre (Sal 121,3-4.7-8)”»[15].

En síntesis, en el Antiguo Testamento
la misericordia divina es la acogida
materna y entrañable que el Señor
ofrece a quien se encuentra
necesitado y reconoce la verdad de
su situación –sus debilidades,
errores, pecados o infidelidades–.
Dios no solo lo libera de aquello que
carga sobre él y lo oprime, sino que
lo sana y restaura en la dignidad de
hijo.



El rostro de la misericordia del
Padre

«Lo que existía desde el principio, lo
que hemos oído, lo que hemos visto
con nuestros ojos, lo que hemos
contemplado y han palpado nuestras
manos a propósito del Verbo de la
vida…» (1 Jn 1,1). Con la misma
fuerza con la que fueron escritas,
llegan hasta nosotros estas palabras
vibrantes del apóstol al que Jesús
amaba. En Jesús vio y tocó el amor
de Dios, y podemos hacerlo todos los
cristianos, «para que nuestra alegría
sea completa» (1 Jn 1,4). Jesucristo
«es la misericordia divina en
persona: encontrar a Cristo significa
encontrar la misericordia de
Dios»[16]. Por eso, San Josemaría nos
invitaba a no cansarnos de saborear
«aquellas escenas conmovedoras en
las que el Maestro actúa con gestos
divinos y humanos, o relata con giros
humanos y divinos la historia



sublime del perdón, la de su Amor
ininterrumpido por sus hijos»[17].

Cristo es el buen samaritano[18], que
no pasa de largo ante quienes
padecen cualquier necesidad,
espiritual o material, sino que se
conmueve y pone remedio a la
desgracia. «Dios se mezcla en
nuestras miserias, se acerca a
nuestras heridas y las cura con sus
manos; y para tener manos se hizo
hombre. Es un trabajo de Jesús,
personal: un hombre cometió el
pecado, un hombre viene a
curarle»[19]. Toda la vida del Señor
está llena de gestos de misericordia:
perdona los pecados al paralítico que
descuelgan en su camilla desde el
techo de la casa en la que estaba[20],
resucita y entrega vivo a su madre al
hijo único de la viuda de Naín[21],
alimenta milagrosamente a las
multitudes que lo siguen, para que
no desfallezcan[22]. «Lo que movía a
Jesús en todas las circunstancias no



era sino la misericordia, con la cual
leía el corazón de sus interlocutores
y respondía a sus necesidades más
reales»[23].

Este amor incondicional del Señor
llega a su máxima expresión en su
Pasión. Ahí todo es perdón a los
hombres, paciencia ante nuestros
pecados, palabras sin ningún regusto
de amargura. Clavado al madero, se
conmueve ante la confesión sincera
de un ladrón –«nosotros estamos
aquí justamente, porque recibimos lo
merecido por lo que hemos hecho»–
que inmediatamente le pide: «Jesús,
acuérdate de mí cuando llegues a tu
Reino» (Lc 23,41-42). Se trata de una
“instantánea” perfecta de la
misericordia: Jesús acoge la petición
de aquel hombre necesitado de
cariño, que reconoce con sencillez el
mal en su vida; lo perdona, y le abre
la puerta de entrada al cielo: «En
verdad te digo: hoy estarás conmigo
en el Paraíso» (Lc 23,43). La



respuesta misma del Señor nos
muestra que había estado esperando
ese momento, como lo espera para
cada uno de nosotros una vez,
muchas veces. «Jesús acogía con
bondad a los pecadores. Si pensamos
en modo humano, el pecador sería
un enemigo de Jesús, un enemigo de
Dios, pero Él se acercaba a ellos con
bondad, los amaba y les cambiaba su
corazón»[24].

Al pie de la cruz estaba la Santísima
Virgen. Confiados en su intercesión,
nos podemos dirigir a Dios con San
Josemaría que, siguiendo una
inspiración divina, rezaba: «Adeamus
cum fiducia ad thronum gloriae ut
misericordiam consequamur»[25],
vayamos confiadamente al trono de
la gloria para obtener misericordia.

Francisco Varo

[1] Francisco, Bula Misericordiae
vultus (11-IV-2015), 1.



[2] Cfr. Jn 14,27.

[3] Francisco, Homilía, 7-IV-2013. Cfr.
Gn 3,9.

[4] Cfr. Gn 3,14-21.

[5] Cfr. Gn 3,24.

[6] Una expresión casi idéntica se
repite en varios lugares de la Sagrada
Escritura, especialmente en los
Salmos 86(85),15 y 103(102),8.

[7] Así, por ejemplo en Ex 13,2:
«Conságrame todo primogénito de
los hijos de Israel. Todo lo que abre el
seno materno (réjem) tanto de
hombres como de animales será para
mí».

[8] Francisco, Audiencia, 13-I-2016.

[9] Cfr. Rm 11,29.

[10] Francisco, Audiencia, 13-I-2016.

[11] Francisco, Discurso, 18-X-2014.



[12] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, 93.

[13] San Josemaría, Forja, 192.

[14] San Agustín, Confesiones, X.
23.33.

[15] Francisco, Audiencia, 13-I-2016.

[16] Joseph Ratzinger, Homilía, Misa 
pro eligendo pontifice, 18-IV-2005.

[17] Amigos de Dios, 216.

[18] Cfr. Lc 10,33-35.

[19] Francisco, Homilía en Santa
Marta, 22-X-2013.

[20] Cfr. Mc 2,3-12.

[21] Cfr. Lc 7,11-15.

[22] Cfr. Mt 14,13-21; 15,32-39.

[23] Francisco, Misericordiae vultus,
8.



[24] Francisco, Audiencia, 20-II-2016.

[25] Cfr. Hb 4,16.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-
misericordia-en-la-sagrada-escritura/

(18/12/2025)

https://opusdei.org/es-es/article/la-misericordia-en-la-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/es-es/article/la-misericordia-en-la-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/es-es/article/la-misericordia-en-la-sagrada-escritura/

	La ternura de Dios (I): La misericordia en la Sagrada Escritura

