
opusdei.org

La mediación
materna

Estudio de D. Fernando Ocáriz,
publicado en "Romana" nº 5
(1987).

27/05/2015

(Reflexión teológica sobre la
Encíclica Redemptoris Mater)[1]

Está transcurriendo el Año Mariano
proclamado por el Romano Pontífice
y es lógico —en cierto sentido,
obligado: un deber filial muy
agradable—, dedicar esta breve
lección inaugural a la reflexión



teológica sobre algunos aspectos de
la Mariología, respondiendo así a
una invitación expresa de nuestro
Gran Canciller, Mons. Alvaro del
Portillo[2]. La presente reflexión, sin
ser un comentario ni una exégesis de
la Encíclica Redemptoris Mater, de
ella arrancará y tomará su
inspiración de fondo.

Como es sabido, Juan Pablo II
considera el misterio de la que es
Madre de Dios, Madre de la Iglesia y
Madre de cada cristiano, en una
perspectiva eminentemente bíblica.
En tal perspectiva se subraya de
modo particular la interdependencia
que, en el designio de Dios, tienen la
plenitud de gracia, la maternidad
divina y la maternidad espiritual de
María, y también la íntima y
constitutiva relación entre el misterio
de la Madre y el misterio supremo de
la Santísima Trinidad.



A la luz de esa interdependencia y de
esta relación materna de María, nos
detendremos en la consideración de
la mediación, que es uno de los
aspectos del misterio de la Madre a
los que Juan Pablo II ha dedicado
una atención particular.

1. Maternidad espiritual y
mediación

«En la expresión "feliz la que ha
creído" podemos encontrar como una
clave que nos abre a la realidad
íntima de María, a la que el ángel ha
saludado como "llena de gracia". Si
como "llena de gracia" ha estado
presente eternamente en el misterio
de Cristo, por la fe se convertía en
partícipe en toda la extensión de su
itinerario terreno: "avanzó en la
peregrinación de la fe" y al mismo
tiempo, de modo discreto pero
directo y eficaz, hacía presente a los
hombres el misterio de Cristo. Y sigue
haciéndolo todavía. Y por el misterio



de Cristo está presente entre los
hombres. Así, mediante el misterio
del Hijo, se aclara también el
misterio de la Madre»[3].

La presencia —participación— de
María en el misterio de Cristo está,
por tanto, íntimamente vinculada
con la plenitud de gracia en la que
está radicada esa fe mediante la cual
fue partícipe, en toda su extensión,
del itinerario terreno de su Hijo[4].
La participación de María en el
"itinerario terreno" de Cristo alcanza
el culmen en su etapa conclusiva: es
decir, en la cima del Gólgota, donde
la Madre fue asociada en modo
especial, mediante la fe y el amor, al
sacrificio del Hijo, a través del
«sacrificio de su corazón de
Madre»[5]. María «sigue haciendo
presente a los hombres el misterio de
Cristo», porque permanece asociada
al Hijo en la Gloria y porque
«coopera con amor materno» a la
«generación y educación» de esos



hermanos y hermanas de su Hijo
Jesucristo[6].

Como explica Juan Pablo II, en María,
«esta maternidad en el orden de la
gracia ha surgido de su misma
maternidad divina»[7]; pero no sólo
en cuanto que ella concibió la carne
asumida por el Verbo en unidad
persona, sino también en cuanto la
maternidad divina fue realizada, por
designio divino, en la «llena de
gracia»[8], cuyo amor materno
«maduró definitivamente junto a la
Cruz, por medio de su participación
en el amor redentor del Hijo»[9]. Con
palabras del Card. Ratzinger,
podemos decir que «bajo la cruz
María se hace nuevamente madre; en
el dolor de la compasión empieza la
nueva maternidad, se hace
verdadera la palabra: "Amplía el
espacio de tu tienda ... porque te
ampliarás de derecha a izquierda y
tu descendencia tomará posesión de
las naciones" (Is 54, 2s.). La



maternidad de María dura así hasta
el fin el mundo»[10].

La maternidad espiritual de María es
un aspecto de su mediación de gracia:
en un cierto sentido el "primer
aspecto" respecto a cada uno de los
fieles; éstos, efectivamente, "nacen de
María" porque ella es medianera de
la primera gracia de la regeneración
sobrenatural. Según las conocidas
palabras de San Agustín María es
«verdaderamente madre de los
miembros (de Cristo) ... porque... ha
cooperado con su caridad al
nacimiento de los fieles en la Iglesia,
los cuales son los miembros de esa
Cabeza»[11]. Y toda sucesiva
mediación suya referente a las otras
gracias es una «mediación
materna»[12]. «Efectivamente —
escribe el Romano Pontífice—, la
mediación de María está
íntimamente ligada a su maternidad,
posee un carácter específicamente
materno, que la distingue de la de



otras criaturas que, de modo diverso
y siempre subordinado, participan
de la única mediación de Cristo,
siendo también la suya una
mediación participada»[13].

Para profundizar en la naturaleza y
el contenido de la mediación
materna de María, es oportuno
reflexionar sobre su carácter
participado y, después, sobre su
relación con la plenitud de gracia.

2. Mediación participada "en
Cristo"

Efectivamente, la
EncíclicaRedemptoris Mater,
retomando y explicando la
correspondiente doctrina del
Concilio Vaticano II, insiste
especialmente en el carácter
"subordinado" y "participado" de la
mediación de María respecto a la de
Cristo[14].



Está claro que los conceptos de
participación y de subordinación no
son equivalentes; efectivamente, no
toda subordinación implica una
participación; en cambio, toda
participación implica subordinación
del participante respecto a la
totalidad de la que participa (cuando
se trata de participación
trascendental y no simplemente
predicamental, es decir, cuando
aquello que es participado existe y
permanece en su plenitud fuera de
los participados). De aquí que, para
profundizar en nuestro conocimiento
de la mediación de María, más que
analizar directamente su
"subordinación" a la de Cristo, es
oportuno considerarla en su carácter
de "participación".

Ciertamente, existe un aspecto muy
importante de la mediación de Santa
María que se explica
suficientemente, desde el punto de
vista formal, mediante la noción de



subordinación: me refiero a la 
intercesión de la Madre delante de su
Hijo en favor de los hombres. A este
aspecto de la mediación se aplica
adecuadamente la famosa expresión
de San Bernardo, según la cual María
es medianera ad Mediatorem[15]. No
nos detenemos en este aspecto, que
no presenta especial dificultad de
comprensión[16].

Recordemos, en cambio, el hecho de
que hay muchos autores (Lépicier,
Hugon, Lavaud, Garrigou-Lagrange,
Roschini, Sauras, etc.), que han
afirmado que la medición materna
de María Santísima no se limita a la
intercesión, sino que se extiende
también a la donación misma de la
vida sobrenatural, es decir, a la
donación de la gracia a los hombres.
Esta posición teológica ha sido
ilustrada principalmente mediante el
concepto de causalidad eficiente
instrumental: María, en la donación
de la gracia, sería instrumento de



Cristo, en modo análogo a como la
Humanidad de Jesús es el
instrumento de la divinidad[17].

Muchos otros autores han rechazado
esta interpretación (Lennerz,
Merkelbach, Heris, Terrien,
Bittremieux, De la Taille, etc.), sobre
todo porque han considerado que la
causalidad instrumental de María en
la donación efectiva de la gracia
oscurecería —a diferencia de la
causalidad instrumental de los
sacramentos— el carácter inmediato
y único de la mediación de Cristo
entre Dios y los hombres: sería —la
de Cristo— una mediación entre Dios
y María y, solamente a través de Ella,
entre Dios y los hombres. De hecho,
hoy está muy difundida la opinión
según la cual la mediación mariana
se limitaría a la sola intercesión[18].

No obstante, no me parece necesario
adoptar la clave de la causalidad
instrumental —que, ciertamente,



presenta dificultades— para afirmar
que la mediación de María no se
limita sólo a la intercesión, sino que
se refiere de alguna forma también a
la efectiva donación de la gracia.

Para profundizar en este aspecto del 
misterio de la Madre, conviene, como
he dicho antes, tener en cuenta la
noción de participación.
Efectivamente, además de utilizar
frecuentemente este término, para
expresar la relación de la mediación
de María con la de Cristo, Juan Pablo
II escribe que la mediación de María
«es mediación en Cristo»[19].

Como es sabido, el ser en Cristo, en su
riqueza y pluriformidad tanto
entitativa como operativa, expresa,
sobre todo en las Cartas paulinas, la
esencia misma del cristianismo[20]; e
incluye, como su aspecto más radical,
la participación en la Filiación del
Verbo eterno; participación que es
constitutiva de la filiación divina



adoptiva[21], mediante la cual los
hombres se convierten en hijos en el
Hijo, según la expresión tradicional
utilizada tantas veces por Juan Pablo
II[22].

Es importante observar que nuestro
ser hijos del Padre en Cristo,
mediante la participación de su
Filiación divina, no disminuye ni 
multiplica la Filiación del Verbo.
Efectivamente, Cristo sigue siendo el
Unigénito del Padre aunque sea
Primogénito entre muchos
hermanos, porque, con palabras de
Scheeben —de quien se cumple el
centenario de la muerte dentro de
unos meses—, «nosotros no somos
simplemente hijos adoptivos, sino
miembros del Hijo natural; por eso,
como tales entramos también
realmente en esa relación personal
en la que está el Hijo de Dios con su
Padre. Es según la verdad, y no sólo
según analogía o semejanza, que
nosotros llamamos Padre nuestro al



Padre del Verbo; y efectivamente no
es tal por una simple relación
análoga, sino por aquella única y
misma relación por la cual Él es el
Padre de Cristo. Lo es de un modo
similar a aquel por el que Él, que es
el Padre del Verbo eterno, por la
misma relación, es también Padre del
Hombre-Dios en su humanidad (...);
somos en cierta manera —concluye
Scheeben— un único Hijo del Padre
con Él y en Él»[23].

A todos los demás aspectos del ser en
Cristo por participación se debe
aplicar también la misma dialéctica
entre el Uno y lo múltiple. Por eso, en
lo que se refiere a una mediación en
Cristo por participación en la
mediación única de Él, no hay duda
que una tal mediación participada no
disminuye ni multiplica la única
mediación entre Dios y los hombres,
propia de Jesucristo. Se trata, por
tanto, de la participación expresada
en griego, tanto clásico como



neotestamentario, con el término 
koinonía: comunión por
participación, o bien participación en
cuanto comunión espiritual de
muchos con algo o alguien que
permanece único e indiviso[24]. Esto,
en realidad, es aplicable no sólo a la
mediación materna de María, sino
también a todas las otras
mediaciones subordinadas,
participadas, de la mediación de
Cristo.

Pero afirmar que una de las
mediaciones participadas —la de
María— es mediación también en la
donación efectiva de la gracia,
significa afirmar, in radice, que
María participa de alguna manera en
la capitalidad de Cristo, y esto nos
lleva a considerar la conexión de la
"mediación materna" con la
"plenitud de gracia" a la que nos
referíamos al principio.
Detengámonos antes, brevemente, en



la plenitud de gracia de María en sí
misma considerada.

3. El misterio de la "llena de
gracia"

María es, ya antes de la Encarnación,
la kecharitoméne (Lc 1, 28): la 
gratificada, según la versión latina
del Codex Palatinus (y) de la
tradición africana; la gratia plena de
la Vulgata. No es posible, ni
necesario, detenernos aquí a
considerar las interpretaciones,
antiguas y recientes, de la palabra 
kecharitoméne[25]. De todos modos,
aunque la sola exégesis de Lc 1, 28 no
parece que conduzca a la idea de
"plenitud" de gracia santificante, sino
más bien a afirmar que María es
llamada por el Ángel "transformada
por la gracia" «como preparación a la
divina maternidad virginal[26], es
indudable que existen seguros
motivos, incluso cristológicos y
eclesiológicos, para afirmar en María



una peculiar "plenitud de gracia"
como ha enseñado en repetidas
ocasiones el Magisterio de la
Iglesia[27].

Es tradicional considerar tres
aspectos de la plenitud de gracia de
María: en primer lugar, la total
inmunidad de pecado y la perfección
de las virtudes; en segundo término,
aquello que Santo Tomás llama la 
refluentia o redundantia de la
divinización del alma de María en su
carne; y, finalmente, como
consecuencia de esto, la plenitud de
gracia conlleva que Ella sea, en cierto
sentido, fuente de gracia para los
hombres[28].

Es interesante notar que Santo
Tomás considera la "plenitud de
gracia" no sólo como moralmente
conveniente a la dignidad de la que
había sido predestinada a la
maternidad divina, sino también
como una especial "continuidad



ontológica" con esta maternidad. En
efecto, él llega a afirmar que aquel
aspecto de la plenitud de gracia que
llama redundantia de la gracia en la
carne de María fue una específica
predisposición, ciertamente no
absolutamente necesaria pero
querida por Dios, para que Ella
concibiera un hombre que fuese el
Hijo de Dios[29].

En realidad, de la misma manera que
espíritu y materia constituyen en el
hombre una unidad sustancial,
también en nosotros —con palabras
de Mons. Josemaría Escrivá— «la
divinización redunda en todo el
hombre, como un anticipo de la
resurrección gloriosa»[30]. Se
plantea entonces de manera
inmediata la siguiente pregunta:
¿cuál puede ser la peculiaridad de la 
redundantia de la gracia en la carne,
en el caso de María?; es decir,
¿permanece algún "espacio
metafísico" para concebir una plena



redundancia de la gracia en la carne,
que sea consecuencia de la plenitud
de gracia y se dirija, como afirma
Santo Tomás, a la maternidad
divina? Una plenitud de redundancia
de este tipo no parece otra cosa que
la total santificación o deificación de
la carne en su misma materialidad,
todavía más difícil de entender para
nosotros que la deificación del
espíritu, pero no imposible. La
deificación de la carne es, en efecto,
el estado escatológico definitivo de la
materia humana, que ya se ha
realizado en Cristo y en su Madre en
la Gloria[31].

Por eso, en la perspectiva de Santo
Tomás, quizá se podría pensar que la
plenitud de gracia comportaría una
cierta "deificación escatológica
anticipada" de la carne de María,
análoga a la del Cristo pre-pascual,
cuya carne, según Santo Tomás, era
una carne deificada no sólo en el
sentido de que pertenecía a una



Persona divina, sino en cuanto en sí
misma participaba de los dones de la
divinidad en el modo más
abundante, es decir, en plenitud[32].

En cualquier caso, la especial
santificación de María, aunque
hubiese tenido una "anticipada
plenitud escatológica", permaneció
en la tierra en un estado de 
«kénosis», análogo al de la
Humanidad de su Hijo. En efecto, «si
Dios ha querido ensalzar a su Madre
—son también palabras del
Fundador del Opus Dei—, es
igualmente cierto que durante su
vida terrena no fueron ahorrados a
María ni la experiencia del dolor, ni
el cansancio del trabajo, ni el
claroscuro de la fe»[33]. Un
"claroscuro" que, especialmente al
pie de la Cruz del Hijo, podemos
considerar —con Juan Pablo II—
como «la más profunda «kénosis» de
la fe en la historia de la
humanidad»[34]. Una kénosi de la fe



que se manifiesta especialmente —
con palabras de Mons. del Portillo—,
en el hecho de que, «cuando la
misión de Cristo parece que concluye
con el fracaso más absoluto, y los
discípulos dejan solo al Maestro, la
Virgen camina con paso decidido en
la peregrinación de la fe y cree,
contra toda esperanza, que se
realizará cuanto Dios ha dicho sobre
su Hijo»[35].

4. Plenitud de gracia y mediación
materna

Retomemos ahora el discurso de la
mediación materna de María en la
efectiva donación de la gracia, a la
luz de la plenitud de gracia, ya
verdaderamente consumada en la
gloria: con la Asunción, en efecto,
María ha sido santificada
«enteramente y totalmente en el
cumplimiento escatológico»[36].
Antes que nada, es oportuno
recordar que la gracia sobrenatural,



que los hombres reciben de Cristo
con la mediación de María, no es un
"objeto" que pueda pasar de mano en
mano: la gracia es un modo de ser
sobrenatural, producido por Dios en
lo más íntimo del espíritu creado,
que diviniza o deifica la persona y es
inseparable de las misiones invisibles
del Hijo y del Espíritu Santo,
mediante las cuales el espíritu finito,
como dice Santo Tomás, «fit particeps
divini Verbi et procedentis
Amoris»[37].

Como es sabido, entre estas dos
misiones, que son inseparables,
existe un orden inverso al de las
procesiones eternas. Es decir, el
término de la acción divina ad extra
—acción común a las tres Personas
divinas— es "la introducción" de la
criatura en la vida intratrinitaria que
las misiones comportan: una
"introducción" que "empieza" (no en
sentido temporal) a través de la
unión, por participación, con la



Persona del Espíritu Santo; unión
que "plasma" en el espíritu finito la
participación (semejanza y unión) al
Hijo, por la cual en el Hijo se es hijo
del Padre[38]. Es decir, como escribe
Juan Pablo II, «Él mismo (el Espíritu
Santo), como amor, es el eterno don
increado. En Él se encuentra la fuente
y el principio de toda dádiva a las
criaturas»[39].

A la luz de estas reflexiones, surge la
pregunta: ¿cómo es posible una
mediación humana —la de María—
en la donación de la vida
sobrenatural, no sólo por intercesión,
sino también por efectiva donación o
"distribución" de la gracia, si ésta
"empieza" siempre con la misión del
Espíritu Santo? Una vez más, el
misterio de la Madre se ilumina
mediante el misterio del Hijo. Es
indudable que Jesucristo es, en su
Humanidad, mediador de la vida
sobrenatural para los hombres, no
sólo por vía de mérito y de



intercesión, sino también por vía de
eficiencia, en cuanto que su
Humanidad es "instrumento de la
divinidad": el órganon tes theiótetos,
según la famosa expresión de San
Juan Damasceno[40]. Por esto, Cristo
puede y debe ser llamado fuente o
principio de la gracia[41]. Lo que
significa, entre otras cosas, que Dios
ha querido que, en la actual
economía, el Espíritu Santo sea
"enviado" a los hombres del Padre
por el Hijo a través de la Humanidad
del Hijo, plenamente y
definitivamente glorificada y elevada
ad dexteram Patris[42], con la cual
Santa María, después de la Asunción,
está unida en una koinonía
(comunión-participación) de la
máxima intimidad e intensidad
compatible con la distinción
personal.

No parece por tanto infundado
atribuir un significado más profundo
que el de una simple "apropiación", a



expresiones tradicionales como
aquella de San Andrés de Creta,
según la cual María, es «la Madre de
la que proviene sobre todos el
Espíritu»[43]. Y es propiamente la
noción de participación—koinonía la
que permite afirmar la participación
de María en la capitalidad de Cristo y,
por esto, su mediación en la efectiva
donación de la gracia, sin que esto
comporte en absoluto una duplicidad
de fuentes o de cabezas, que sin duda
habría que excluir, tanto por razones
dogmáticas como por la dialéctica de
la participación metafísica de
estructura trascendental.

En esta perspectiva, las afirmaciones
que presentan a la Virgen como el
"cuello" o el "acueducto" a través del
cual nos llega la gracia de la Cabeza o
de la Fuente, aunque conservan un
cierto valor metafórico, se
manifiestan en gran medida
insuficientes. Más bien deberíamos
decir que los hombres reciben la



gracia de Dios a través de Cristo y de
María porque, en un sentido mucho
más real y profundo —y, por eso,
mucho más misterioso— que el de
las palabras de Lucas referidas a los
primeros cristianos (cfr. Act 4, 32),
María es cor unum et anima una con
Cristo. Por esto, como decía Mons.
Escrivá, el cristiano encuentra en
María «todo el amor de Cristo» y, en
Cristo, se ve «metido en esa vida
inefable de Dios Padre, Dios Hijo y
Dios Espíritu Santo»[44].

5. Mediación materna y
"recapitulación en Cristo"

Después de la Asunción, la plenitud
de gracia de María ciertamente ha
alcanzado el estado escatológico;
estado que, referido a la entera
creación, es descrito por San Pablo
como resultado de la "recapitulación"
(anakefalaíosis) de todas las cosas en
Cristo (cfr. Ef 1, 10). Esta realidad
está rodeada de una luz para



nosotros inaccesible: en efecto,
«aquellas cosas que ni ojo vio, ni oído
oyó, ni al corazón de hombre llegó,
Dios preparó para los que le
aman» (1 Cor 2, 9).

No es el momento de detenernos
ahora en la exégesis literal o en la
interpretación teológica de la
"recapitulación" escatológica de todo
en Cristo[45]. Sin embargo, no hay
duda que ése es el verdadero y
sobrenatural sentido —extraño a
cualquier monismo panteísta— de
aquel retorno final de lo múltiple al
Uno, que no pocas filosofías han
vislumbrado en formas
necesariamente inadecuadas y, en
diversos aspectos, equivocadas. Una
unidad con Dios en Cristo que,
conservando la insuprimible
distinción entre criatura y Creador, y
aquella entre las diversas criaturas,
tiene como paradigma —en el caso
de la persona humana— la unidad
misma de la Trinidad divina.



Efectivamente el Señor, ya con
referencia a la vida terrena de los
Apóstoles, vida en la que la gracia es
incoación de la gloria, se expresó de
la siguiente manera: «como Tú,
Padre, en mí y Yo en ti, que ellos
también sean uno en nosotros (...) Yo
en ellos y Tú en mi, para que sean
perfectamente uno» (Jn 17, 21.23).

Este misterio de unidad —de
comunión— con Dios en Cristo es el
misterio de la Iglesia, Cuerpo de
Cristo (cfr. Col 1, 18) y —según las
famosas palabras de San Cipriano—
«de unitate Patris et Filii et Spiritus
Sancti plebs adunata»[46]. Una Iglesia
que, en su estado escatológico, será
«la plenitud (pléroma) de aquél
(Cristo) que se realiza plenamente en
todas las cosas» (Ef 1, 23), porque
Cristo glorioso llenará (híma plerósei)
todas las cosas (cfr. Ef 4, 10), y éstas
participarán «en Él de su plenitud (en
autó pepleroménoi)» (Col 2, 10).



En los santos, la realidad de la gloria
escatológica será el cumplimiento
final, en el espíritu y en la carne, del
ser en Cristo específico de la vida
sobrenatural. Tal cumplimiento ya se
ha realizado en María en el grado
correspondiente a su plenitud de
gracia, que incluye en sí la plenitud
de la unión (koinonía) con Cristo, a
todos los niveles del ser y del operar.
Esta plenitud de unión escatológica,
exclusiva de la llena de gracia, es la
raíz de la distinción entre la
mediación materna y la mediación
de los santos en la gloria y de los
justos en la Iglesia terrenal, y al
mismo tiempo la raíz de la distinción
entre la participación de María en la
capitalidad de Cristo y aquella
mística relación de comunión
espiritual entre todos que es la
Comunión de los santos.

Por la excepcional unión de la Madre
con el Hijo, culminada en su
glorificación definitiva después de la



Asunción, «María —escribe Juan
Pablo II— está como rodeada de toda
la realidad de la comunión de los
santos, y la misma unión suya con el
Hijo en la gloria está toda ella
dirigida hacia la definitiva plenitud
del Reino, cuando "Dios sea todo en
todas las cosas"»[47].

En consecuencia, la unión de María
con Cristo es la raíz más profunda
del íntimo vínculo de la Virgen
Santísima con la Iglesia y de su
mediación materna con la
maternidad de la Iglesia. No
podemos detenernos aquí sobre este
importante aspecto del misterio de la
Madre[48] pero, de lo que se ha
recordado, emerge claramente la
superación de la contraposición
entre la llamada perspectiva
"cristocéntrica" y "eclesiotípica" en la
consideración teológica de la
cooperación de María a la salvación
de los hombres; superación a la que
lleva ya, de hecho, la orientación



mariológica del capítulo VIII de la
Constitución dogmática Lumen
gentium[49].

Conclusión

Llegados a este punto, está claro que
se podrían considerar otros aspectos
del misterio de la mediación
materna, y profundizar todavía más
en las reflexiones expuestas. En
cualquier caso, quisiera terminar
subrayando que ante al misterio de
la Madre de Dios, como ante al
misterio de Dios mismo, llega
siempre necesariamente un
momento donde el comportamiento
teológicamente más razonable es,
según las conocidas palabras del
Pseudo-Dionisio, aquel de una
silenciosa veneración: «indicibilia
(Deitatis) casto silentio
venerantes»[50], sin pretender
limitar el misterio a aquello que está
al alcance de nuestra comprensión.
Un "casto silencio", en el que todavía



resuena el eco siempre presente del
saludo angélico a La que, llena de
gracia, es Madre de Dios y Madre
nuestra.

Fernando Ocáriz

Universidad Pontificia de la Santa
Cruz

[1] Texto de la lección inaugural del
año académico 1987-88 en el Centro
Académico Romano de la Santa Cruz.

[2] Cfr. ÁLVARO DEL PORTILLO, 
Carta pastoral, 31-V-1987, n. 25:
"Romana" 4 (1987/1) 77.

[3] JUAN PABLO II, Litt. enc. 
Redemptoris Mater, 25-III-1987, n. 19/
b.

[4] Cfr. Ibid., n. 12/c.

[5] JUAN PABLO II, Litt. enc. Dives in
misericordia, 30-XI-1980, n 9/b. Cfr.
Litt. enc. Dominum et vivificantem,



18-V-1986, n. 16/f; Litt. enc. 
Redemptoris Mater, nn. 19, 23, 24..

[6] Cfr. JUAN PABLO II, Litt. enc. 
Redemptoris Mater, n. 6/b.

[7] Ibid., n. 22/b.

[8] Cfr.Ibid., n. 39/c-d.

[9] Ibid., n. 23/c.

[10] J. RATZINGER, Homilía en el
Seminario Internacional de la
Prelatura del Opus Dei, 14-IV-1987,
en "Romana" 4 (1987/1) 116-117.

[11] SAN AGUSTÍN, De sancta
Virginitate, 6: PL 40, 399.

[12] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const dogm. Lumen Gentium, n. 62.

[13] JUAN PABLO II, Litt. enc. 
Redemptoris Mater, nn. 38/c.

[14] Cfr. Concilio vaticano II, Const
dogm. Lumen Gentium, n. 62; JUAN



PABLO II, Litt. enc. Redemptoris
Mater, nn. 38/b-c, 40/a.

[15] SAN BERNARDO, In Dominica
infra oct. Assumptionis Sermo, 2: cit.
por JUAN PABLO II, Litt. enc. 
Redemptoris Mater, nota (96).

[16] Sobre la mediación como
intercesión materna, cfr.
especialmente JUAN PABLO II, Litt.
enc. Redemptoris Mater, nn. 21/c , 40.

[17] Cfr., por ejemplo, G.M.
ROSCHINI, La Madre de Dios según la
fe y la teología, Ed. Apostolado de la
Prensa, Madrid 1962, vol. I, pp.
647-650.

[18] Cfr. por ejemplo, J.—H.
NICOLAS, Synthèse dogmatique. De la
Trinité a la Trinité, Ed. Universitaires,
Fribourg — Beauchese, París 1985,
pp. 553-555.

[19] JUAN PABLO II, Litt. enc. 
Redemptoris Mater, n. 38/a.



[20] Cfr., por ejemplo, M. MEINERTZ, 
Teología del Nuevo Testamento, Ed.
Fax, Madrid, 2ª ed. 1966, p. 414; A.
WIKENHAUSER, Die Christusmystik
des Apostels Paulus, 2ª ed., Freiburg
1956.

[21] «Deus autem ab æterno
prædestinavit quos debet adducere
in gloriam. Et isti sunt omnes illi qui
sunt participes filiationis Filii
eius» (SANTO TOMÁS DE AQUINO, In
Epist. ad Hebræos, c. Il, lec. 3); cfr.
también In Epist ad Romanos, c. I, lec
3.

[22] Cfr., por ejemplo, JUAN PABLO
II, Litt. enc. Redemptoris Mater, n. 8/
d; Carta enc. Redemptor hominis, 4-
III-1979, n.18/b-c.

[23] M.J. SCHEEBEN, I misteri del
cristianesimo, Morcelliana, Brescia,
3ª ed. 1960, p. 378. Sobre este tema,
cfr.: F. OCÁRIZ, Hijos de Dios en
Cristo. Introducción a una teología de
la participación sobrenatural, Eunsa,



Pamplona 1972; IDEM, La Santísima
Trinidad y el misterio de nuestra
deificación, en "Scripta Theologica" 6
(1974) pp. 363-390; IDEM, La
elevación sobrenatural como re-
creación en Cristo, en "Atti dell'VIII
Congresso Tomistico Internazionale",
Lib. Edit. Vaticana 1981, vol. IV, pp.
281-292; IDEM, Partecipazione
dell'essere e soprannaturale, en
AA.VV. "Essere e libertà. Studi in
onore di Cornelio Fabro", Università
di Perugia, 1984, pp. 141— 153.
IDEM, Il Mistero della grazia in
Scheeben: VV.AA., "M.J. Scheeben,
teologo cattolico d'ispirazione
tomista", Libreria Editrice Vaticana
1988, pp. 227-235.

[24] Cfr., por ejemplo, S.MUÑOZ
IGLESIAS, Concepto bíblico de
Koinonía, en "XIII Semana Bíblica
Española (1952)" C.S.I.C., Madrid
1953, p. 223.



[25] Sobre las diferentes
interpretaciones que ofrece la
patrística, cfr. las refererencias
indicadas por Juan Pablo II en la nota
(21) del la encíclica Redemptoris
Mater. Para un estudio filológico y
teológico, cfr. los recientes e
importantes estudios de I. DE LA
POTTERIE, Kecharitoméne en Lc 1,28.
Étude philologique: "Biblica" 68 (1987)
357-382, y Kecharitoméne en Lc 1,28.
Étude exégétique et théologique:
"Biblica" 68 (1987) 480-508.

[26] Cfr. I. DE LA POTTERIE, art. cit,
especialmente, pp. 382, 506-507.

[27] Cfr., por ejemplo, PÍO IX, Ep.
apost. Ineffabilis Deus, 8-XII-1854: DS
2800-2801; LEÓN XIII, Litt. . enc. 
Magnæ Dei Matris, 8-IX-1892: AL 12,
p. 224; PÍO XI, Litt. enc. Lux veritatis,
25-XII-1931: AAS 23 (1931) p. 521;
CONCILIO VATICANO II, Const. dogm.
Lumen gentium, n. 53; JUAN PABLO



II, Litt. enc. Redemptoris Mater, nn.
8-11.

[28] Cfr. SANTO TOMÁS DE AQUINO, 
Expositio salutationis angelicæ;
Summa Theologiæ, III q 27, a. 5 ad 1.
Sobre este tema cfr. C. FABRO, La
partecipazione di Maria alla grazia di
Cristo secondo San Tommaso:
"Ephemerides Mariologicæ" 24 (1974)
pp. 389-406.

[29] Cfr. SANTO TOMÁS DE AQUINO, 
Expositio salutationis angelicæ; In
Evang. Ioan., c. I, lec. X.

[30] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Es Cristo
que pasa, Rialp, Madrid 1973, n. 103.

[31] Sobre la espiritualización y
deificación del cuerpo en el estado
escatológico, cfr. JUAN PABLO II,
Discurso del 9-XII-1981:
"Insegnamenti di Juan Pablo II" IV-2
(1981) pp. 880-883. Cfr. también F.
OCÁRIZ, La Resurrección de
Jesucristo: "Cristo, Hijo de Dios y



Redentor del hombre. Actas del III
Simposio Internacional de Teología
de la Universidad de Navarra",
Eunsa, Pamplona 1982, pp. 756-761.

[32] Cfr. SANTO TOMÁS DE AQUINO, 
In III Sent., d. 5, q. I, a. 2 ad 6.

[33] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Es Cristo
que pasa, cit., n. 172.

[34] JUAN PABLO II, Litt. . enc. 
Redemptoris Mater, n. 18/c. San
Basilio Magno llega a afirmar que la
fe de María sufrió en el Calvario el
asalto de la duda (cfr. SAN BASILIO, 
Epistula 260, 9: PG 32, 965): esta
opinión, aunque no es muy común,
tampoco ha de excluirse
necesariamente, porque —por la
misma naturaleza de la fe— la
tentación de la duda es posible sin la
menor culpa y es completamente
compatible con los más altos grados
de fe.



[35] ÁLVARO DEL PORTILLO, Carta
pastoral, 31-V-1987, n. 19, cit. p. 74.

[36] J. RATZINGER, La Figlia di Sion,
Jaca Book, Milano 1979, p. 71.

[37] SANTO TOMÁS DE AQUINO, 
Summa Theologiæ, I, q.. 38, a. I c. Cfr.
también M.J. SCHEEBEN, I misteri del
cristianesimo, cit, p. 179: "La
missione di una persona divina
consiste nel fatto che la creatura
partecipa di essa (presso i Padri
greci, metoché, koinonía)".

[38] Cfr. M.J. SCHEEBEN, I misteri del
cristianismo, cit., p. 182; E. HUGON, 
Le Mystère de la Très Sainte Trinité,
Téqui, París 1921, pp. 245-246; J.—H.
NICOLAS, Les profondeurs de la
grâce, Beauchesne, París 1968, p. 551.

[39] JUAN PABLO II, Litt. enc. 
Dominum et vivificantem, n. 34. Sobre
la gracia de la adopción filial y de la
misión del Espíritu Santo, cfr.



también el n. 52 de la misma
encíclica.

[40] SAN JUAN DAMASCENO, De fide
orthodoxa, III c. 19: PG 94, 1080.

[41] «Christus autem est principium
gratiæ, secundum divinitatem
quidem auctoritative, secundum
humanitatem vero
instrumentaliter» (SANTO TOMÁS DE
AQUINO, Summa Theologiæ III, q. 27,
a. 5).

[42] Cfr. F. OCÁRIZ, La Resurrección
de Jesucristo, cit., pp. 766-770.

[43] SAN ANDRÉS DE CRETA, Omelie
mariane, Città Nuova, Roma 1987,
homilía II, p. 57.

[44] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Amigos de
Dios, Rialp, Madrid 1978, n. 293.

[45] Sobre el significado de la 
anakefalaíosis, en la historia de la
exégesis de Ef 1, 10, cfr. J. M.



CASCIARO, Estudios sobre Cristología
del Nuevo Testamento, Eunsa,
Pamplona 1982, pp. 308-324.

[46] SAN CIPRIANO, De oratione
Dominica, 23: PL 4, 553. Cfr.
CONCILIO VATICANO II, Const. dogm.
Lumen gentium, nn. 2-4.

[47] JUAN PABLO II, Litt. enc. 
Redemptoris Mater, n. 41/d.

[48] Cfr. JUAN PABLO II, Litt. enc. 
Redemptoris Mater, nn. 42-47. Cfr.
también H. DE LUBAC, Méditation sur
l'Église, Aubier, París 1953, cap. IX:
"L'Église et la Vierge Marie". Para
una visión de conjunto de las
relaciones entre María y la Iglesia en
la patrística, cfr. Y. CONGAR, Marie et
l'Église dans la pensée patristique:
"Revue des Sciences Philosophiques
et Théologiques" 38 (1954) 3-38.

[49] Cfr. E. LLAMAS, La cooperación
de Maria a la salvación. Nueva



perspectiva después del Vaticano II:
"Scripta de Maria" 2 (1979) 423-447.

[50] PSEUDO-DIONISIO, De divinis
nominibus, c. I, n. 11, según la
traducción latina utilizada por Santo
Tomás de Aquino, "In librum Beati
Dionysii De Divinis Nominibus
expositio", Marietti, Torino-Roma
1950, p. 13 (§ 3, 11), diferente de la
traducción que ofrece la Patrologia
de Migne (cfr. PG 3, 590).

Fernando Ocáriz

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-mediacion-
materna/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-mediacion-materna/
https://opusdei.org/es-es/article/la-mediacion-materna/
https://opusdei.org/es-es/article/la-mediacion-materna/

	La mediación materna

