opusdei.org

La mediacion
materna

Estudio de D. Fernando Ocariz,
publicado en "Romana" n° 5
(1987).

27/05/2015

(Reflexion teoldgica sobre la
Enciclica Redemptoris Mater)[1]

Estd transcurriendo el Afio Mariano
proclamado por el Romano Pontifice
y es logico —en cierto sentido,
obligado: un deber filial muy
agradable—, dedicar esta breve
leccién inaugural a la reflexion



teoldgica sobre algunos aspectos de
la Mariologia, respondiendo asi a
una invitacion expresa de nuestro
Gran Canciller, Mons. Alvaro del
Portillo[2]. La presente reflexion, sin
ser un comentario ni una exégesis de
la Enciclica Redemptoris Mater, de
ella arrancard y tomara su
inspiracion de fondo.

Como es sabido, Juan Pablo II
considera el misterio de la que es
Madre de Dios, Madre de la Iglesia 'y
Madre de cada cristiano, en una
perspectiva eminentemente biblica.
En tal perspectiva se subraya de
modo particular la interdependencia
que, en el designio de Dios, tienen la
plenitud de gracia, la maternidad
divina y la maternidad espiritual de
Maria, y también la intima y
constitutiva relacion entre el misterio
de la Madre y el misterio supremo de
la Santisima Trinidad.



Alaluz de esa interdependencia y de
esta relacion materna de Maria, nos
detendremos en la consideracion de
la mediacion, que es uno de los
aspectos del misterio de la Madre a
los que Juan Pablo II ha dedicado
una atencion particular.

1. Maternidad espiritual y
mediacion

«En la expresion "feliz la que ha
creido” podemos encontrar como una
clave que nos abre a la realidad
intima de Maria, a la que el angel ha
saludado como "llena de gracia". Si
como "llena de gracia" ha estado
presente eternamente en el misterio
de Cristo, por la fe se convertia en
participe en toda la extension de su
itinerario terreno: "avanzo en la
peregrinacion de la fe" y al mismo
tiempo, de modo discreto pero
directo y eficaz, hacia presente a los
hombres el misterio de Cristo. Y sigue
haciéndolo todavia. Y por el misterio



de Cristo esta presente entre los
hombres. Asi, mediante el misterio
del Hijo, se aclara también el
misterio de la Madre»[3].

La presencia —participacion— de
Maria en el misterio de Cristo esta,
por tanto, intimamente vinculada
con la plenitud de gracia en la que
esta radicada esa fe mediante la cual
fue participe, en toda su extension,
del itinerario terreno de su Hijo[4].
La participacion de Maria en el
"itinerario terreno” de Cristo alcanza
el culmen en su etapa conclusiva: es
decir, en la cima del Golgota, donde
la Madre fue asociada en modo
especial, mediante la fe y el amor, al
sacrificio del Hijo, a traveés del
«sacrificio de su corazon de
Madre»[5]. Maria «sigue haciendo
presente a los hombres el misterio de
Cristo», porque permanece asociada
al Hijo en la Gloria y porque
«coopera con amor materno» a la
«generacion y educacion» de esos



hermanos y hermanas de su Hijo
Jesucristo[6].

Como explica Juan Pablo II, en Maria,
«esta maternidad en el orden de la
gracia ha surgido de su misma
maternidad divina»[7]; pero no sélo
en cuanto que ella concibi6 la carne
asumida por el Verbo en unidad
persona, sino también en cuanto la
maternidad divina fue realizada, por
designio divino, en la «llena de
gracia»[8], cuyo amor materno
«madur¢ definitivamente junto a la
Cruz, por medio de su participacion
en el amor redentor del Hijo»[9]. Con
palabras del Card. Ratzinger,
podemos decir que «bajo la cruz
Maria se hace nuevamente madre; en
el dolor de la compasion empieza la
nueva maternidad, se hace
verdadera la palabra: "Amplia el
espacio de tu tienda ... porque te
ampliaras de derecha a izquierda y
tu descendencia tomara posesion de
las naciones" (Is 54, 2s.). La



maternidad de Maria dura asi hasta
el fin el mundo»[10].

La maternidad espiritual de Maria es
un aspecto de su mediacion de gracia:
en un cierto sentido el "primer
aspecto" respecto a cada uno de los
fieles; éstos, efectivamente, "nacen de
Maria" porque ella es medianera de
la primera gracia de la regeneracion
sobrenatural. Segun las conocidas
palabras de San Agustin Maria es
«verdaderamente madre de los
miembros (de Cristo) ... porque... ha
cooperado con su caridad al
nacimiento de los fieles en la Iglesia,
los cuales son los miembros de esa
Cabeza»[11]. Y toda sucesiva
mediacion suya referente a las otras
gracias es una «mediacion
materna»[12]. «Efectivamente —
escribe el Romano Pontifice—, la
mediacion de Maria esta
intimamente ligada a su maternidad,
posee un caracter especificamente
materno, que la distingue de la de



otras criaturas que, de modo diverso
y siempre subordinado, participan
de la unica mediacion de Cristo,
siendo también la suya una
mediacion participada»[13].

Para profundizar en la naturaleza y
el contenido de la mediacion
materna de Maria, es oportuno
reflexionar sobre su caracter
participado y, después, sobre su
relacion con la plenitud de gracia.

2. Mediacion participada "en
Cristo"

Efectivamente, la
EnciclicaRedemptoris Mater,
retomando y explicando la
correspondiente doctrina del
Concilio Vaticano II, insiste
especialmente en el caracter
"subordinado" y "participado” de la
mediacion de Maria respecto a la de
Cristo[14].



Esta claro que los conceptos de
participacion y de subordinacion no
son equivalentes; efectivamente, no
toda subordinacion implica una
participacion; en cambio, toda
participacion implica subordinacion
del participante respecto a la
totalidad de la que participa (cuando
se trata de participacion
trascendental y no simplemente
predicamental, es decir, cuando
aquello que es participado existe y
permanece en su plenitud fuera de
los participados). De aqui que, para
profundizar en nuestro conocimiento
de la mediacion de Maria, mas que
analizar directamente su
"subordinacion" a la de Cristo, es
oportuno considerarla en su caracter
de "participacion”.

Ciertamente, existe un aspecto muy
importante de la mediacion de Santa
Maria que se explica
suficientemente, desde el punto de
vista formal, mediante la nocién de



subordinacion: me refiero a la
intercesion de la Madre delante de su
Hijo en favor de los hombres. A este
aspecto de la mediacion se aplica
adecuadamente la famosa expresion
de San Bernardo, segun la cual Maria
es medianera ad Mediatorem[15]. No
nos detenemos en este aspecto, que
no presenta especial dificultad de
comprension[16].

Recordemos, en cambio, el hecho de
que hay muchos autores (Lépicier,
Hugon, Lavaud, Garrigou-Lagrange,
Roschini, Sauras, etc.), que han
afirmado que la medicién materna
de Maria Santisima no se limita a la
intercesion, sino que se extiende
también a la donacion misma de la
vida sobrenatural, es decir, a la
donacidn de la gracia a los hombres.
Esta posicion teologica ha sido
ilustrada principalmente mediante el
concepto de causalidad eficiente
instrumental: Maria, en la donacién
de la gracia, seria instrumento de



Cristo, en modo analogo a como la
Humanidad de Jesus es el
instrumento de la divinidad[17].

Muchos otros autores han rechazado
esta interpretacion (Lennerz,
Merkelbach, Heris, Terrien,
Bittremieux, De la Taille, etc.), sobre
todo porque han considerado que la
causalidad instrumental de Maria en
la donacidn efectiva de la gracia
oscureceria —a diferencia de la
causalidad instrumental de los
sacramentos— el caracter inmediato
y unico de la mediacion de Cristo
entre Dios y los hombres: seria —la
de Cristo— una mediaciéon entre Dios
y Maria y, solamente a través de Ella,
entre Dios y los hombres. De hecho,
hoy esta muy difundida la opinion
segun la cual la mediacion mariana
se limitaria a la sola intercesion[18].

No obstante, no me parece necesario
adoptar la clave de la causalidad
instrumental —que, ciertamente,



presenta dificultades— para afirmar
que la mediacion de Maria no se
limita sélo a la intercesion, sino que
se refiere de alguna forma también a
la efectiva donacion de la gracia.

Para profundizar en este aspecto del
misterio de la Madre, conviene, como
he dicho antes, tener en cuenta la
nocion de participacion.
Efectivamente, ademas de utilizar
frecuentemente este término, para
expresar la relacion de la mediacion
de Maria con la de Cristo, Juan Pablo
IT escribe que la mediacion de Maria
«es mediacion en Cristo»[19].

Como es sabido, el ser en Cristo, en su
riqueza y pluriformidad tanto
entitativa como operativa, expresa,
sobre todo en las Cartas paulinas, la
esencia misma del cristianismo[20]; e
incluye, como su aspecto mas radical,
la participacion en la Filiacion del
Verbo eterno; participacion que es
constitutiva de la filiacion divina



adoptiva[21], mediante la cual los
hombres se convierten en hijos en el
Hijo, segun la expresion tradicional
utilizada tantas veces por Juan Pablo
1[22].

Es importante observar que nuestro
ser hijos del Padre en Cristo,
mediante la participacion de su
Filiacion divina, no disminuye ni
multiplica la Filiacion del Verbo.
Efectivamente, Cristo sigue siendo el
Unigénito del Padre aunque sea
Primogénito entre muchos
hermanos, porque, con palabras de
Scheeben —de quien se cumple el
centenario de la muerte dentro de
unos meses—, «NOSOtros no SOmMos
simplemente hijos adoptivos, sino
miembros del Hijo natural; por eso,
como tales entramos también
realmente en esa relacion personal
en la que esta el Hijo de Dios con su
Padre. Es segun la verdad, y no sélo
segun analogia o semejanza, que
nosotros llamamos Padre nuestro al



Padre del Verbo; y efectivamente no
es tal por una simple relacion
analoga, sino por aquella unica y
misma relacion por la cual El es el
Padre de Cristo. Lo es de un modo
similar a aquel por el que El, que es
el Padre del Verbo eterno, por la
misma relacion, es también Padre del
Hombre-Dios en su humanidad (...);
somos en cierta manera —concluye
Scheeben— un unico Hijo del Padre
con Ely en El»[23].

A todos los demas aspectos del ser en
Cristo por participacion se debe
aplicar también la misma dialéctica
entre el Uno y lo multiple. Por eso, en
lo que se refiere a una mediacion en
Cristo por participacion en la
mediacion tinica de Fl, no hay duda
que una tal mediacion participada no
disminuye ni multiplica la unica
mediacion entre Dios y los hombres,
propia de Jesucristo. Se trata, por
tanto, de la participacion expresada
en griego, tanto clasico como



neotestamentario, con el término
koinonia: comunion por
participacion, o bien participacion en
cuanto comunion espiritual de
muchos con algo o alguien que
permanece unico e indiviso[24]. Esto,
en realidad, es aplicable no sélo a la
mediaciéon materna de Maria, sino
también a todas las otras
mediaciones subordinadas,
participadas, de la mediacion de
Cristo.

Pero afirmar que una de las
mediaciones participadas —la de
Maria— es mediacion también en la
donacidn efectiva de la gracia,
significa afirmar, in radice, que
Maria participa de alguna manera en
la capitalidad de Cristo, y esto nos
lleva a considerar la conexion de la
"mediacion materna” con la
"plenitud de gracia" a la que nos
referiamos al principio.
Detengamonos antes, brevemente, en



la plenitud de gracia de Maria en si
misma considerada.

3. El misterio de la "llena de
gracia"

Maria es, ya antes de la Encarnacion,
la kecharitoméne (Lc 1, 28): 1a
gratificada, segun la version latina
del Codex Palatinus (y) de la
tradicion africana; la gratia plena de
la Vulgata. No es posible, ni
necesario, detenernos aqui a
considerar las interpretaciones,
antiguas y recientes, de la palabra
kecharitoméne[25]. De todos modos,
aunque la sola exégesis de Lc 1, 28 no
parece que conduzca a la idea de
"plenitud” de gracia santificante, sino
mas bien a afirmar que Maria es
llamada por el Angel "transformada
por la gracia" «como preparacion a la
divina maternidad virginal[26], es
indudable que existen seguros
motivos, incluso cristologicos y
eclesioldgicos, para afirmar en Maria



una peculiar "plenitud de gracia"
como ha ensefiado en repetidas
ocasiones el Magisterio de la
Iglesia[27].

Es tradicional considerar tres
aspectos de la plenitud de gracia de
Maria: en primer lugar, la total
inmunidad de pecado y la perfeccion
de las virtudes; en segundo término,
aquello que Santo Tomas llama la
refluentia o redundantia de la
divinizacion del alma de Maria en su
carne; y, finalmente, como
consecuencia de esto, la plenitud de
gracia conlleva que Ella sea, en cierto
sentido, fuente de gracia para los
hombres[28].

Es interesante notar que Santo
Tomas considera la "plenitud de
gracia" no so6lo como moralmente
conveniente a la dignidad de la que
habia sido predestinada a la
maternidad divina, sino también
como una especial "continuidad



ontoldgica" con esta maternidad. En
efecto, él llega a afirmar que aquel
aspecto de la plenitud de gracia que
llama redundantia de la gracia en la
carne de Maria fue una especifica
predisposicion, ciertamente no
absolutamente necesaria pero
querida por Dios, para que Ella
concibiera un hombre que fuese el
Hijo de Dios[29].

En realidad, de la misma manera que
espiritu y materia constituyen en el
hombre una unidad sustancial,
también en nosotros —con palabras
de Mons. Josemaria Escriva— «la
divinizacion redunda en todo el
hombre, como un anticipo de la
resurreccion gloriosa»[30]. Se
plantea entonces de manera
inmediata la siguiente pregunta:
scudl puede ser la peculiaridad de la
redundantia de la gracia en la carne,
en el caso de Maria?; es decir,
ipermanece algun "espacio
metafisico” para concebir una plena



redundancia de la gracia en la carne,
que sea consecuencia de la plenitud
de gracia y se dirija, como afirma
Santo Tomas, a la maternidad
divina? Una plenitud de redundancia
de este tipo no parece otra cosa que
la total santificacion o deificacion de
la carne en su misma materialidad,
todavia mas dificil de entender para
nosotros que la deificacion del
espiritu, pero no imposible. La
deificacion de la carne es, en efecto,
el estado escatologico definitivo de la
materia humana, que ya se ha
realizado en Cristo y en su Madre en
la Gloria[31].

Por eso, en la perspectiva de Santo
Tomads, quiza se podria pensar que la
plenitud de gracia comportaria una
cierta "deificacion escatologica
anticipada" de la carne de Maria,
analoga a la del Cristo pre-pascual,
cuya carne, segun Santo Tomas, era
una carne deificada no solo en el
sentido de que pertenecia a una



Persona divina, sino en cuanto en si
misma participaba de los dones de la
divinidad en el modo mas
abundante, es decir, en plenitud[32].

En cualquier caso, la especial
santificacion de Maria, aunque
hubiese tenido una "anticipada
plenitud escatoldgica", permanecid
en la tierra en un estado de
«kénosis», analogo al de la
Humanidad de su Hijo. En efecto, «si
Dios ha querido ensalzar a su Madre
—son también palabras del
Fundador del Opus Dei—, es
igualmente cierto que durante su
vida terrena no fueron ahorrados a
Maria ni la experiencia del dolor, ni
el cansancio del trabajo, ni el
claroscuro de la fe»[33]. Un
"claroscuro” que, especialmente al
pie de la Cruz del Hijo, podemos
considerar —con Juan Pablo II—
como «la mas profunda «kénosis» de
la fe en la historia de la
humanidad»[34]. Una kénosi de la fe



que se manifiesta especialmente —
con palabras de Mons. del Portillo—,
en el hecho de que, «cuando la
mision de Cristo parece que concluye
con el fracaso mas absoluto, y los
discipulos dejan solo al Maestro, la
Virgen camina con paso decidido en
la peregrinacion de la fe y cree,
contra toda esperanza, que se
realizara cuanto Dios ha dicho sobre
su Hijo»[35].

4. Plenitud de gracia y mediacion
materna

Retomemos ahora el discurso de la
mediacion materna de Maria en la
efectiva donacion de la gracia, a la
luz de la plenitud de gracia, ya
verdaderamente consumada en la
gloria: con la Asuncidn, en efecto,
Maria ha sido santificada
«enteramente y totalmente en el
cumplimiento escatologico»[36].
Antes que nada, es oportuno
recordar que la gracia sobrenatural,



que los hombres reciben de Cristo
con la mediacion de Maria, no es un
"objeto" que pueda pasar de mano en
mano: la gracia es un modo de ser
sobrenatural, producido por Dios en
lo mas intimo del espiritu creado,
que diviniza o deifica la persona y es
inseparable de las misiones invisibles
del Hijo y del Espiritu Santo,
mediante las cuales el espiritu finito,
como dice Santo Tomas, «fit particeps
divini Verbi et procedentis
Amoris»[37].

Como es sabido, entre estas dos
misiones, que son inseparables,
existe un orden inverso al de las
procesiones eternas. Es decir, el
término de la accion divina ad extra
—accion comun a las tres Personas
divinas— es "la introduccion” de la
criatura en la vida intratrinitaria que
las misiones comportan: una
"Introduccion” que "empieza” (no en
sentido temporal) a través de la
union, por participacion, con la



Persona del Espiritu Santo; union
que "plasma" en el espiritu finito la
participacion (semejanza y union) al
Hijo, por la cual en el Hijo se es hijo
del Padre[38]. Es decir, como escribe
Juan Pablo II, «<E1 mismo (el Espiritu
Santo), como amor, es el eterno don
increado. En Fl se encuentra la fuente
y el principio de toda dadiva a las
criaturas»[39].

Ala luz de estas reflexiones, surge la
pregunta: ;como es posible una
mediacion humana —la de Maria—
en la donacion de la vida
sobrenatural, no solo por intercesion,
sino también por efectiva donacion o
"distribucion” de la gracia, si ésta
"empieza" siempre con la mision del
Espiritu Santo? Una vez mas, el
misterio de la Madre se ilumina
mediante el misterio del Hijo. Es
indudable que Jesucristo es, en su
Humanidad, mediador de la vida
sobrenatural para los hombres, no
solo por via de mérito y de



intercesion, sino también por via de
eficiencia, en cuanto que su
Humanidad es "instrumento de la
divinidad": el organon tes theiotetos,
segun la famosa expresion de San
Juan Damasceno[40]. Por esto, Cristo
puede y debe ser llamado fuente o
principio de la gracia[41]. Lo que
significa, entre otras cosas, que Dios
ha querido que, en la actual
economia, el Espiritu Santo sea
"enviado" a los hombres del Padre
por el Hijo a través de la Humanidad
del Hijo, plenamente y
definitivamente glorificada y elevada
ad dexteram Patris[42], con la cual
Santa Maria, después de la Asuncion,
estd unida en una koinonia
(comunion-participacion) de la
maxima intimidad e intensidad
compatible con la distincion
personal.

No parece por tanto infundado
atribuir un significado mas profundo
que el de una simple "apropiacion”, a



expresiones tradicionales como
aquella de San Andrés de Creta,
segun la cual Maria, es «Ja Madre de
la que proviene sobre todos el
Espiritu»[43]. Y es propiamente la
nocion de participacion—koinonia la
que permite afirmar la participacion
de Maria en la capitalidad de Cristo y,
por esto, su mediacion en la efectiva
donacidn de la gracia, sin que esto
comporte en absoluto una duplicidad
de fuentes o de cabezas, que sin duda
habria que excluir, tanto por razones
dogmaticas como por la dialéctica de
la participacion metafisica de
estructura trascendental.

En esta perspectiva, las afirmaciones
que presentan a la Virgen como el
"cuello” o el "acueducto" a través del
cual nos llega la gracia de la Cabeza o
de la Fuente, aunque conservan un
cierto valor metaforico, se
manifiestan en gran medida
insuficientes. Mas bien deberiamos
decir que los hombres reciben la



gracia de Dios a través de Cristo y de
Maria porque, en un sentido mucho
mas real y profundo —y, por eso,
mucho mas misterioso— que el de
las palabras de Lucas referidas a los
primeros cristianos (cfr. Act 4, 32),
Maria es cor unum et anima una con
Cristo. Por esto, como decia Mons.
Escriva, el cristiano encuentra en
Maria «todo el amor de Cristo» y, en
Cristo, se ve «metido en esa vida
inefable de Dios Padre, Dios Hijo y
Dios Espiritu Santo»[44].

5. Mediacion maternay
"recapitulacion en Cristo"

Después de la Asuncion, la plenitud
de gracia de Maria ciertamente ha
alcanzado el estado escatoldgico;
estado que, referido a la entera
creacion, es descrito por San Pablo
como resultado de la "recapitulacion”
(anakefalaiosis) de todas las cosas en
Cristo (cfr. Ef1, 10). Esta realidad
esta rodeada de una luz para



nosotros inaccesible: en efecto,
«aquellas cosas que ni ojo vio, ni oido
0y0, ni al corazon de hombre llego,
Dios preparo para los que le

aman» (1 Cor 2, 9).

No es el momento de detenernos
ahora en la exégesis literal o en la
interpretacion teologica de la
"recapitulacion” escatoldgica de todo
en Cristo[45]. Sin embargo, no hay
duda que ése es el verdaderoy
sobrenatural sentido —extrario a
cualquier monismo panteista— de
aquel retorno final de lo multiple al
Uno, que no pocas filosofias han
vislumbrado en formas
necesariamente inadecuadas y, en
diversos aspectos, equivocadas. Una
unidad con Dios en Cristo que,
conservando la insuprimible
distincion entre criatura y Creador, y
aquella entre las diversas criaturas,
tiene como paradigma —en el caso
de la persona humana— la unidad
misma de la Trinidad divina.



Efectivamente el Sefior, ya con
referencia a la vida terrena de los
Apostoles, vida en la que la gracia es
incoacion de la gloria, se expreso de
la siguiente manera: «como T,
Padre, en miy Yo en ti, que ellos
también sean uno en nosotros (...) Yo
en ellos y Tu en mi, para que sean
perfectamente uno» (Jjn 17, 21.23).

Este misterio de unidad —de
comunién— con Dios en Cristo es el
misterio de la Iglesia, Cuerpo de
Cristo (cfr. Col 1, 18) y —segun las
famosas palabras de San Cipriano—
«de unitate Patris et Filii et Spiritus
Sancti plebs adunata»[46]. Una Iglesia
que, en su estado escatologico, sera
«la plenitud (pléroma) de aquél
(Cristo) que se realiza plenamente en
todas las cosas» (Ef'1, 23), porque
Cristo glorioso llenara (hima pleroser)
todas las cosas (cfr. Ef 4, 10), y éstas
participaran «en El de su plenitud (en
auto pepleroménoi)» (Col 2, 10).



En los santos, la realidad de la gloria
escatologica serd el cumplimiento
final, en el espiritu y en la carne, del
ser en Cristo especifico de la vida
sobrenatural. Tal cumplimiento ya se
ha realizado en Maria en el grado
correspondiente a su plenitud de
gracia, que incluye en si la plenitud
de la union (koinonia) con Cristo, a
todos los niveles del ser y del operar.
Esta plenitud de union escatologica,
exclusiva de la llena de gracia, es la
raiz de la distincion entre la
mediacion materna y la mediacion
de los santos en la gloria y de los
justos en la Iglesia terrenal, y al
mismo tiempo la raiz de la distincion
entre la participacion de Maria en la
capitalidad de Cristo y aquella
mistica relacion de comunion
espiritual entre todos que es la
Comunion de los santos.

Por la excepcional union de la Madre
con el Hijo, culminada en su
glorificacion definitiva después de la



Asuncion, «Maria —escribe Juan
Pablo II— esta como rodeada de toda
la realidad de la comunion de los
santos, y la misma union suya con el
Hijo en la gloria esta toda ella
dirigida hacia la definitiva plenitud
del Reino, cuando "Dios sea todo en
todas las cosas'»[47].

En consecuencia, la union de Maria
con Cristo es la raiz mas profunda
del intimo vinculo de la Virgen
Santisima con la Iglesia y de su
mediacion materna con la
maternidad de la Iglesia. No
podemos detenernos aqui sobre este
importante aspecto del misterio de la
Madre[48] pero, de 1o que se ha
recordado, emerge claramente la
superacion de la contraposicion
entre la llamada perspectiva
"cristocéntrica" y "eclesiotipica” en la
consideracion teoldgica de la
cooperacion de Maria a la salvacion
de los hombres; superacion a la que
lleva ya, de hecho, la orientacion



marioldgica del capitulo VIII de la
Constitucion dogmatica Lumen
gentium[49].

Conclusion

Llegados a este punto, esta claro que
se podrian considerar otros aspectos
del misterio de la mediacion
materna, y profundizar todavia mas
en las reflexiones expuestas. En
cualquier caso, quisiera terminar
subrayando que ante al misterio de
la Madre de Dios, como ante al
misterio de Dios mismo, llega
siempre necesariamente un
momento donde el comportamiento
teologicamente mas razonable es,
segun las conocidas palabras del
Pseudo-Dionisio, aquel de una
silenciosa veneracion: «indicibilia
(Deitatis) casto silentio
venerantes»[50], sin pretender
limitar el misterio a aquello que esta
al alcance de nuestra comprension.
Un "casto silencio”, en el que todavia



resuena el eco siempre presente del
saludo angélico a La que, llena de
gracia, es Madre de Dios y Madre
nuestra.

Fernando Ocariz

Universidad Pontificia de la Santa
Cruz

[1] Texto de la leccion inaugural del
ano académico 1987-88 en el Centro
Académico Romano de la Santa Cruz.

[2] Cfr. ALVARO DEL PORTILLO,
Carta pastoral, 31-V-1987, n. 25:
"Romana" 4 (1987/1) 77.

[3] JUAN PABLO II, Litt. enc.
Redemptoris Mater, 25-111-1987, n. 19/
b.

[4] Cfr. Ibid., n. 12/c.

[5] JUAN PABLO II, Litt. enc. Dives in
misericordia, 30-XI-1980, n 9/b. Cfr.
Litt. enc. Dominum et vivificantem,



18-V-1986, n. 16/f; Litt. enc.
Redemptoris Mater, nn. 19, 23, 24..

[6] Cfr. JUAN PABLO II, Litt. enc.
Redemptoris Mater, n. 6/b.

[7] Ibid., n. 22/b.
[8] Cfr.Ibid., n. 39/c-d.
[9] Ibid., n. 23/c.

[10] J. RATZINGER, Homilia en el
Seminario Internacional de la
Prelatura del Opus Dei, 14-1V-1987,
en "Romana" 4 (1987/1) 116-117.

[11] SAN AGUSTIN, De sancta
Virginitate, 6: PL 40, 399.

[12] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const dogm. Lumen Gentium, n. 62.

[13] JUAN PABLO II, Litt. enc.
Redemptoris Mater, nn. 38/c.

[14] Cfr. Concilio vaticano II, Const
dogm. Lumen Gentium, n. 62; JUAN



PABLO II, Litt. enc. Redemptoris
Mater, nn. 38/b-c, 40/a.

[15] SAN BERNARDO, In Dominica
infra oct. Assumptionis Sermo, 2: cit.
por JUAN PABLO II, Litt. enc.
Redemptoris Mater, nota (96).

[16] Sobre la mediacion como
intercesion materna, cfr.
especialmente JUAN PABLO II, Litt.
enc. Redemptoris Mater, nn. 21/c , 40.

[17] Cfr., por ejemplo, G.M.
ROSCHINI, La Madre de Dios segun la
fey la teologia, Ed. Apostolado de la
Prensa, Madrid 1962, vol. I, pp.
647-650.

[18] Cfr. por ejemplo, ].—H.
NICOLAS, Synthése dogmatique. De la
Trinité a la Trinité, Ed. Universitaires,
Fribourg — Beauchese, Paris 1985,
pp. 553-555.

[19] JUAN PABLO II, Litt. enc.
Redemptoris Mater, n. 38/a.



[20] Cfr., por ejemplo, M. MEINERTZ,
Teologia del Nuevo Testamento, Ed.
Fax, Madrid, 22 ed. 1966, p. 414; A.
WIKENHAUSER, Die Christusmystik
des Apostels Paulus, 22 ed., Freiburg
1956.

[21] «Deus autem ab seterno
praedestinavit quos debet adducere
in gloriam. Et isti sunt omnes illi qui
sunt participes filiationis Filii

eius» (SANTO TOMAS DE AQUINO, In
Epist. ad Hebreos, c. 1, lec. 3); cfr.
también In Epist ad Romanos, c. I, lec
3.

[22] Cfr., por ejemplo, JUAN PABLO
I1, Litt. enc. Redemptoris Mater, n. 8/
d; Carta enc. Redemptor hominis, 4-
I11-1979, n.18/b-c.

[23] M.]. SCHEEBEN, I misteri del
cristianesimo, Morcelliana, Brescia,
3% ed. 1960, p. 378. Sobre este tema,
cfr.: F. OCARIZ, Hijos de Dios en
Cristo. Introduccion a una teologia de
la participacion sobrenatural, Eunsa,



Pamplona 1972; IDEM, La Santisima
Trinidad y el misterio de nuestra
deificacion, en "Scripta Theologica" 6
(1974) pp. 363-390; IDEM, La
elevacion sobrenatural como re-
creacion en Cristo, en "Atti dell'VIII
Congresso Tomistico Internazionale”,
Lib. Edit. Vaticana 1981, vol. IV, pp.
281-292; IDEM, Partecipazione
dell'essere e soprannaturale, en
AA.VV. "Essere e liberta. Studi in
onore di Cornelio Fabro", Universita
di Perugia, 1984, pp. 141— 153.
IDEM, Il Mistero della grazia in
Scheeben: VV.AA., "M.]. Scheeben,
teologo cattolico d'ispirazione
tomista", Libreria Editrice Vaticana
1988, pp. 227-235.

[24] Cfr., por ejemplo, S.MUNOZ
IGLESIAS, Concepto biblico de
Koinonia, en "XIII Semana Biblica
Espariola (1952)" C.S.I.C., Madrid
1953, p. 223.



[25] Sobre las diferentes
interpretaciones que ofrece la
patristica, cfr. las refererencias
indicadas por Juan Pablo II en la nota
(21) del la enciclica Redemptoris
Mater. Para un estudio filologico y
teoldgico, cfr. los recientes e
importantes estudios de I. DE LA
POTTERIE, Kecharitoméne en Lc 1,28.
Etude philologique: "Biblica" 68 (1987)
357-382, y Kecharitoméne en Lc 1,28.
Etude exégétique et théologique:
"Biblica" 68 (1987) 480-508.

[26] Cfr. I. DE LA POTTERIE, art. cit,
especialmente, pp. 382, 506-507.

[27] Cfr., por ejemplo, PIO IX, Ep.
apost. Ineffabilis Deus, 8-XI1-1854: DS
2800-2801; LEON XIII, Litt. . enc.
Magnce Dei Matris, 8-1X-1892: AL 12,
p. 224; PIO X, Litt. enc. Lux veritatis,
25-X11-1931: AAS 23 (1931) p. 521;
CONCILIO VATICANO II, Const. dogm.
Lumen gentium, n. 53; JUAN PABLO



I1, Litt. enc. Redemptoris Mater, nn.
8-11.

[28] Cfr. SANTO TOMAS DE AQUINO,
Expositio salutationis angelicce;
Summa Theologice, 111 q 27, a. 5 ad 1.
Sobre este tema cfr. C. FABRO, La
partecipazione di Maria alla grazia di
Cristo secondo San Tommaso:
"Ephemerides Mariologicae" 24 (1974)
pp. 389-406.

[29] Cfr. SANTO TOMAS DE AQUINO,
Expositio salutationis angelicee; In
Evang. Ioan., c. ], lec. X.

[30] JOSEMARIA ESCRIVA, Es Cristo
que pasa, Rialp, Madrid 1973, n. 103.

[31] Sobre la espiritualizacion y
deificacion del cuerpo en el estado
escatologico, cfr. JUAN PABLO IJ,
Discurso del 9-XII-1981:
"Insegnamenti di Juan Pablo II" IV-2
(1981) pp. 880-883. Cfr. también F.
OCARIZ, La Resurreccion de
Jesucristo: "Cristo, Hijo de Dios y



Redentor del hombre. Actas del III
Simposio Internacional de Teologia
de la Universidad de Navarra",
Eunsa, Pamplona 1982, pp. 756-761.

[32] Cfr. SANTO TOMAS DE AQUINO,
InIII Sent.,d. 5,q.1,a. 2 ad 6.

[33] ]OSEMARiA ESCRIVA, Es Cristo
que pasa, cit., n. 172.

[34] JUAN PABLO II, Litt. . enc.
Redemptoris Mater, n. 18/c. San
Basilio Magno llega a afirmar que la
fe de Maria sufrio en el Calvario el
asalto de la duda (cfr. SAN BASILIO,
Epistula 260, 9: PG 32, 965): esta
opinidn, aunque no es muy comun,
tampoco ha de excluirse
necesariamente, porque —por la
misma naturaleza de la fe—la
tentacion de la duda es posible sin la
menor culpa y es completamente
compatible con los mas altos grados
de fe.



[35] ALVARO DEL PORTILLO, Carta
pastoral, 31-V-1987, n. 19, cit. p. 74.

[36] J. RATZINGER, La Figlia di Sion,
Jaca Book, Milano 1979, p. 71.

[37] SANTO TOMAS DE AQUINO,
Summa Theologice, 1, q.. 38, a. I c. Cfr.
también M.]. SCHEEBEN, I misteri del
cristianesimo, cit, p. 179: "La
missione di una persona divina
consiste nel fatto che la creatura
partecipa di essa (presso i Padri
greci, metoché, koinonia)".

[38] Cfr. M.]. SCHEEBEN, I misteri del
cristianismo, cit., p. 182; E. HUGON,
Le Mystere de la Trés Sainte Trinité,
Téqui, Paris 1921, pp. 245-246; ].—H.
NICOLAS, Les profondeurs de la
grace, Beauchesne, Paris 1968, p. 551.

[39] JUAN PABLO II, Litt. enc.
Dominum et vivificantem, n. 34. Sobre
la gracia de la adopcion filial y de la
mision del Espiritu Santo, cfr.



también el n. 52 de la misma
enciclica.

[40] SAN JUAN DAMASCENO, De fide
orthodoxa, I1I c. 19: PG 94, 1080.

[41] «Christus autem est principium
gratiee, secundum divinitatem
quidem auctoritative, secundum
humanitatem vero

instrumentaliter» (SANTO TOMAS DE
AQUINO, Summa Theologice 111, q. 27,
a. 5).

[42] Cfr. F. OCARIZ, La Resurreccién
de Jesucristo, cit., pp. 766-770.

[43] SAN ANDRES DE CRETA, Omelie
mariane, Citta Nuova, Roma 1987,
homilia II, p. 57.

[44] ]OSEMARiA ESCRIVA, Amigos de
Dios, Rialp, Madrid 1978, n. 293.

[45] Sobre el significado de la
anakefalaiosis, en la historia de la
exegesis de Ef 1, 10, cfr. J. M.



CASCIARO, Estudios sobre Cristologia
del Nuevo Testamento, Eunsa,
Pamplona 1982, pp. 308-324.

[46] SAN CIPRIANO, De oratione
Dominica, 23: PL 4, 553. Cfr.
CONCILIO VATICANO II, Const. dogm.
Lumen gentium, nn. 2-4.

[47] JUAN PABLO II, Litt. enc.
Redemptoris Mater, n. 41/d.

[48] Cfr. JUAN PABLO II, Litt. enc.
Redemptoris Mater, nn. 42-47. Cfr.
también H. DE LUBAC, Méditation sur
I'Eglise, Aubier, Paris 1953, cap. IX:
"L'Eglise et la Vierge Marie". Para
una vision de conjunto de las
relaciones entre Maria y la Iglesia en
la patristica, cfr. Y. CONGAR, Marie et
I'Eglise dans la pensée patristique:
"Revue des Sciences Philosophiques
et Théologiques" 38 (1954) 3-38.

[49] Cfr. E. LLAMAS, La cooperacion
de Maria a la salvacion. Nueva



perspectiva después del Vaticano II:
"Scripta de Maria" 2 (1979) 423-447.

[50] PSEUDO-DIONISIO, De divinis
nominibus, c. I, n. 11, segun la
traduccion latina utilizada por Santo
Tomds de Aquino, "In librum Beati
Dionysii De Divinis Nominibus
expositio”, Marietti, Torino-Roma
1950, p. 13 (§ 3, 11), diferente de la
traduccion que ofrece la Patrologia
de Migne (cfr. PG 3, 590).

Fernando Océriz

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/la-mediacion-
materna/ (10/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/la-mediacion-materna/
https://opusdei.org/es-es/article/la-mediacion-materna/
https://opusdei.org/es-es/article/la-mediacion-materna/

	La mediación materna

