opusdei.org

La libertad ganada
por Cristo en la Cruz

Aproximacion teoldgica a
algunas ensefianzas de san
Josemaria Escriva sobre la
libertad, publicado en Romana
n° 33 (julio-diciembre de 2001).

11/03/2022

1. Introduccion
2. Contexto histdrico

2.1. El progresivo aprecio de la
libertad

2.2. La mentalidad de partido unico



2.3. Clericalismo y miedo a la
libertad

2.4. Profundizacion catdlica en la
libertad en el s. XX

3. La libertad de los hijos de Dios y su
relacion con la Cruz

3.1. Estar en la Cruz es ser Cristo y,
por tanto, hijo de Dios.

3.2. La libertad del Hijo Unigénito
culminada en la Cruz

3.3. La libertad de los hijos de Dios
orientada a la entrega de si

3.4. La libertad del hijo de Dios, obra
de las tres Personas divinas

4. La libertad como don de Dios en el
orden de la creaciéon

4.1. La union de naturaleza y gracia

4.2. La libertad del hombre como
criatura



5. La proyeccion de la libertad
ganada por Cristo en algunos campos
de la vida contemporanea

6. Sintesis conclusiva
6.1. Las dimensiones de la libertad

6.2. Los elementos naturales en la
libertad segun el Beato Josemaria

6.3. Los aspectos teologicos de la
libertad

“Nuestra unica finalidad es espiritual
y apostolica, y tiene un resello divino:
el amor a la libertad, que nos ha
conseguido Jesucristo muriendo en la
Cruz (cfr. Galat. IV, 31)”ny

1. Introduccion

La libertad es un tema tan central en
la vida y en las ensefianzas del Beato
Josemaria Escriva, que solia recordar



en muchas ocasiones a quienes el
Sefior llamé con su misma vocacion:
“Os dejo como herencia, en lo
humano, el amor a la libertad y el
buen humor?p.

Este amor a la libertad se advierte ya
desde el comienzo mismo de la
mision recibida de Dios", y es
considerado por el Beato Josemaria
como un resello divinop). No existe
solucion de continuidad a lo largo de
su vida. En la primavera de 1974, un
afo antes de que el Sefior le llamara
a Si, en un encuentro con jovenes de
muchas naciones expresaba las
mismas convicciones de modo
informal, con viveza y simpatia: “en
el siglo pasado, nuestros abuelos —los
mios, digamos vuestros bisabuelos—
eran tan encantadores que luchaban
de verdad por la libertad personal.
(...) Tenian toda una ilusion
romantica, se sacrificaban y luchaban
por alcanzar esa democracia con la
que sofiaban, y una libertad personal



con responsabilidad personal. Asi hay
que amar la libertad: con
responsabilidad personal. (...) voy
como Didgenes con el farol, buscando
la libertad y no la encuentro en
ninguna parte (...) Pienso que soy el
ultimo romantico, porque amo la
libertad personal de todos -la de los
no catolicos también—"s.

Un elemento central de su
pensamiento es la conviccion de que
en lo humano el mayor don recibido
de Dios es la libertad y que esa es la
caracteristica principal de las
personas. Pero el Beato Josemaria
fue maestro de libertad no de modo
solo tedrico o especulativo, sino en
cuanto que vivio intensamente la
libertad y la defendio con constancia
heroica. Asilo han testimoniado
muchas personas que le
conocieron', y de modo particular
sus sucesores al frente del Opus Dei,
los Obispos Mons. Alvaro del
Portillo” y Mons. Javier Echevarria™.



También han destacado este rasgo
fuerte del Beato Josemaria las
diversas semblanzas publicadas
desde 1975 y la biografia escrita por
Andrés Vazquez de Prada®.

Los escritos del Beato Josemaria no
contienen una pura teoria sobre la
libertad, sino que ponen sobre el
papel como la comprendio a fuerza
de hechos concretos de su propia
vida"”. Yo diria que su estilo es mas
existencial y autobiografico que
especulativo, y revela una singular
clarividencia, rapidez y profundidad
de intuicidn intelectual. El filosofo
italiano Cornelio Fabro, que le llamo
“maestro de libertad cristiana”™", ha
titulado un estudio sobre las
publicaciones del Beato Josemaria
con las palabras Con el temple de los
Padres, para sefialar su semejanza
con las obras de los Padres de la
Iglesia"®. En la patristica se advierte
una fuerte union entre vida y
doctrina: se empieza a desarrollar



una cierta reflexion, que forma parte
de la vida cristiana de los Padres, que
han de transmitir fielmente la
Verdad revelada, que es Vida, en las
circunstancias determinadas de su
tiempo.

Quiza precisamente por esas
caracteristicas que van mas alla del
ambito académico, el Fundador del
Opus Dei ha merecido la atencion de
estudiosos de varios saberes
humanisticos: de tedlogos, fildsofos,
juristas, pedagogos, etc."*. En el
campo filoséfico-teoldgico en que
quiere moverse mi estudio, tengo
que mencionar a varios autores sin
animo de ser exhaustivo: C. Fabro, ya
citado, volvié sobre el tema en El
primado existencial de la libertada;
Mons. Fernando Ocariz™, con sus
trabajos sobre la filiacion divina; el
Prof. Antonio Aranda™®; Carlos
Cardona, tanto en sus comentarios a
obras del Beato Josemaria como en
sus propios trabajos sobre la libertad;



Alejandro Llano"”; Leonardo Polo™®,

Joan Baptista Torell6™ y otros®,
2. Contexto historico

Para profundizar en las ensefianzas
del Beato Josemaria y valorarlas
debidamente, es necesario ofrecer
unas pinceladas breves sobre la
suerte de la libertad en la cultura de
su tiempo. Muchas veces su
afirmacion de la libertad procedia de
su defensa ante hechos concretos de
la vida de muchos paises. Siendo un
maestro de vida cristiana, percibia
con profundidad los cambios de la
cultura en la que vivia. Se trata aqui
solo de ofrecer un marco general de
referencia.

2.1. El progresivo aprecio de la
libertad

Una de las realidades mads
importantes en juego en los cambios
culturales modernos y
contemporaneos es sin duda la



libertad, junto a la autenticidad. Lo ha
puesto de relieve Charles Taylor en su
conocida obra Las fuentes del yo,
aunque €l mismo no parece concluir
su diagndstico de la modernidad™".

En los ultimos siglos ha tenido lugar
un progresivo descubrimiento del
valor y de la radicalidad de la
libertad. En el plano existencial de
las personas singulares y de la
sociedad, se ha consolidado una
fuerte conciencia de la dignidad de la
persona y de sus derechos, a la vez
que se ha afirmado la autonomia
relativa de las realidades terrenas.
En el centro de todo este proceso se
encuentra la experiencia vivida de la
libertad, en el plano personal y en el
de la vida social y politica. Esta
mayor conciencia del alcance de la
libertad y de su valor se refleja en los
textos juridicos, en la literatura y en
los desarrollos especulativos. A mi
modo de ver, se trata de un largo
proceso de maduracion de algunas



verdades cristianas, que ha
requerido siglos de historia para
manifestar cada vez mas plenamente
sus virtualidades.

Como es logico, la profundizacion en
la libertad ha estado siempre
acompafada de escorias
relacionadas con el pecado. En el
orden tedrico, muchos filésofos
tienden —a mi juicio, acertadamente—
a ver la libertad como centro del
hombre. Pero a causa de un
antropocentrismo cerrado a la
trascendencia, muchas veces la
conciben como algo absoluto, que se
fundamenta a si mismo o que no
necesita de fundamento alguno: es
decir, se llega hasta el extremo de ver
la libertad como fundante y no
fundada. Esa autonomia
antropocéntrica contiene un rechazo
del realismo metafisico —
profundamente humano y reforzado
por el cristianismo-, de la aceptacion
del ser comunicado por Dios a las



criaturas. El acto de ser es fuente de
actividad, y cuando es de orden
espiritual, es un ser personal que con
el libre dinamismo se perfecciona y
se dirige hacia su plenitud. Por eso
sucede la extrafia paradoja,
frecuente en la modernidad, de una
fuerte percepcion de la libertad, que
luego se malogra tristemente de
diversos modos. Se comprende,
porque la libertad se pierde cuando
se rechaza su fundamento
metafisico, como se puede ver en dos
orientaciones importantes de
numerosos pensadores modernos y
contemporaneos.

Asi en el racionalismo, que prefiere
la subjetiva claridad de las simples
esencias al ser de la realidad misma,
la libertad acaba reducida a la
necesidad conocida del sistema, es
decir a la conciencia de la propia
necesidad (por ejemplo, en cuanto
modos de la inica sustancia, del Deus
sive Natura de Spinoza). La realidad,



como conjunto de esencias
relacionadas a modo de sistema
matematico perfectamente aferrable
por la razon humana, no deja espacio
a la libertad, que constituye un
escandalo irracional para el sistema
determinista (Leibniz). El ser, con
todo el dinamismo que de €l surge,
ha sido rechazado al preferir unas
esencias claras y distintas, mas
facilmente manejables por el hombre
en su dominio del mundo, porque el
ser no es perfectamente disponible.

Otra forma importante y extrema del
olvido y rechazo del ser acaece en las
concepciones de la realidad que, en
lugar de las esencias, prefieren la
existencia como conjunto de hechos
y acciones sin un sujeto enraizado en
el ser. Posicion que podria calificarse
de factualismo existencialista. En
este caso, la realidad se compone de
hechos que se suceden sin surgir de
una fuente en la que encuentran una
unidad y un significado. La libertad



se disuelve en la espontaneidad de
actos desconectados y sin sentido. El
tener que decidir —con su aneja
responsabilidad—- deviene un peso
insoportable, una condena (Sartre).
La temporalidad deja de ser una
eternidad participada, para
convertirse en un sucederse ludico o
esteticista de actos puntualesy
aislados®®”. También en este caso la
exaltacion de la libertad conduce
paradojicamente a su pérdida.

2.2. La mentalidad de partido
unico

El Beato Josemaria Escriva, evitando
siempre tomar posiciones politicas
concretas, defendid la libertad
cristiana ante lo que llamaba
“mentalidad de partido unico” tanto
en el campo social y politico, como en
el apostolico.

En el campo politico, después de la
exaltacion de una libertad
individualista propia del liberalismo,



a lo largo del siglo XX se sucedieron
ideologias y experiencias politicas
que tuvieron en comun la negacion
de la libertad personal.
Totalitarismos en sentido estricto,
como el comunismo y el
nacionalsocialismo; y otras formas
politicas de excesiva limitacion de la
libertad, dominadas por un partido
unico. Con su sentido cristiano de la
libertad, el Beato Josemaria rechazo
con mucha energia esa conculcacion
de la persona humana y de su
libertad y responsabilidad,
haciéndose siempre eco de las
declaraciones del Magisterio de la
Iglesia en este campo.

Ante el fenomeno de masas
despersonalizadas producido por
estas tendencias de la vida politica y
por diversas causas culturales,
difundi6 la inquietud cristiana por
extraer de la masa andnima a las
personas, para que asumiesen su
libertad y responsabilidad



personales, sin conformarse a los
intentos tirdnicos de sofocarlas.

2.3. Clericalismo y miedo a la
libertad

También en el ambito de la vida
eclesial se daban fenomenos de escasa
conciencia de lo que supone la
libertad cristiana: personasy grupos
con mentalidad de partido unico, en el
ambito del apostolado y de la
actuacion de los catolicos en la vida
publica; gentes que se sentian con la
mision de ofrecer una unica solucion
catolica a los problemas del ambito
temporal; concepciones de la
direccion espiritual como una guia
que sustituia a la conciencia cristiana
de cada uno de los fieles. Quiza la
reaccion a los excesos del liberalismo
engendro en algunos ambientes estas
actitudes de miedo a la libertad y de
renuncia a tomarse
responsabilidades.



El Fundador del Opus Dei percibia
claramente que se trataba de una
deformacion cristianay de un
oscurecimiento de la libertad. Si el
clericalismo en general consiste en la
indebida injerencia de los clérigos en
aquellos ambitos que son competencia
de los laicos, el Beato Josemaria supo
detectar numerosas manifestaciones
de este clericalismo y su relacion con
la mentalidad de partido tnico, que
nace cuando se intenta ofrecer una
unica solucion cristiana a los
problemas contingentes y opinables.
Su planteamiento de la vida cristiana,
defendiendo la libertad de cada
persona, tuvo que ir contra corriente,
porque era consciente de la tentacion
de clericalismo presente en quien cree
o dice que “baja del templo al mundo
para representar a la Iglesia, y que
sus soluciones son las soluciones
catolicas a aquellos problemas. ;Esto
no puede ser, hijos mios! Esto seria
clericalismo, catolicismo oficial o
como querdis llamarlo. En cualquier



caso, es hacer violencia a la
naturaleza de las cosas”z3;.

No era un punto marginal. El
Fundador del Opus Dei tenia una
firme conviccion de que las personas
afectadas por esa mentalidad no
podian entender la mision que habia
recibido de Dios de manifestar la
grandeza de la vida ordinaria.

2.4. Profundizacion catodlica en la
libertad en el s. XX

Alo largo del siglo XX bastantes
tedlogos y fildsofos cristianos han ido
profundizando en el sentido
cristiano de la libertad. Esta ganancia
ha dado sus frutos en los desarrollos
doctrinales del Concilio Vaticano II,
en los que tiene un cierto peso la
expresion paulina “la libertad de la
gloria de los hijos de Dios” (Rom 8,
21). Después no han faltado
extremismos en la linea de asumir
un liberalismo fuerte o en la,
aparentemente opuesta, de algunas



formas de teologia de la liberacion de
orientacion marxista. Digo
“aparentemente opuesta”, porque
ambas tienen una matriz comun de
antropocentrismo de cerrada
inmanencia.

En el &mbito estrictamente
académico se ha constatado entre
pensadores cristianos la tendencia a
un sentido mas alto de la libertad
que el usual en la teologia y filosofia
escolasticas de la primera mitad del
siglo XX. La idea de libertad como
mera propiedad de la facultad
volitiva espiritual producia
insatisfaccion y se intentaba verla
como una expresion de toda la
persona. Como escribe Alejandro
Llano, “la decision libre implica
existencialmente al ser humano de
modo mas profundo y global que el
propio conocimiento”®, o como
sefiala Paul Ricoeur, al decidir yo me
decido, poniendo en mi decision todo
el peso de mi ser.



También la nocion de libertad como
pura capacidad de elegir medios se
mostro reductiva y muchos autores —
por ejemplo, Joseph de Finance®' o
Karol Wojtyla”®— subrayaron la
autodeterminacion o
autotrascendencia hacia la
perfeccion y la plenitud, que se
manifiestan especialmente en la
donacidn, punto en el que también
convergen filosofos bastante diversos
como Leonardo Polo, Carlos
Cardona™” o Robert Spaemann™®.

Se queria superar una vision
unilateral, puramente estatica de la
metafisica y un extrinsecismo del
obrar respecto al ser. Se trataba, en
el fondo, de sacar las consecuencias
de la superacion del formalismo y
por tanto de verlo todo desde el
punto de vista de la perfeccion por
excelencia que es el ser, siempre que
este no sea considerado como simple
existencia o estado de realidad, como



han mostrado Cornelio Fabro o
Etienne Gilson.

La actualidad y energia del ser
participado no queda completamente
encerrada en los limites de la
esencia, sino que hace que de ésta
fluyan las potencias activas, las
capacidades operativas o facultades,
que tienen mas razon de acto que de
potencia. El ser es siempre fuente de
actividad, y en Dios es idéntico a su
obrar inmanente de sabiduria y de
amor.

Alaluz de este esfuerzo especulativo
en la teologia y en la filosofia, la
libertad como capacidad de elegir
remite a algo mas fundamental que
es el ser libre de la persona. Con
mayor o menor precision esta
perspectiva se observa en no pocas
obras de antropologia filosdfica y
teoldgica y, en general, en el modo de
abordar reflexivamente numerosos
temas de la vida cristiana.



En el contexto de los “maestros de
vida cristiana” del siglo XX, el
ejemplo y las ensefianzas del Beato
Josemaria Escriva han tenido un
influjo que los historiadores podran
determinar mads adelante. Su
conciencia explicita de la “libertad
personal”, de la “libertad de los hijos
de Dios”, de la “libertad responsable”
estaba constantemente presente en
sus actuaciones y palabras.

Ademas de los factores de su
educacion familiar, de su propia
personalidad humana y cristiana, y
probablemente también de su
formacion juridica, pienso que su
penetracion en la libertad se debe
sobre todo a la luz fundacional
recibida de Dios y a su propia
experiencia cristiana. No parece,
desde luego, tener su origen en la
mentalidad dominante en el
ambiente eclesiastico en que se
formo, ya que, como he anotado,
mucho tuvo que luchar por defender



la libertad personal. En los afios
posteriores al Concilio Vaticano II,
supo defender la libertad personal
cristiana frente a las deformaciones
propias de una libertad desligada de
Cristo y de la verdad: las formas de
teologia de la liberacion inspiradas
en el marxismo y la reduccion de la
libertad a libertinaje.

Cornelio Fabro lo ha expresado asi:
“Hombre nuevo para los tiempos
nuevos de la Iglesia del futuro,
Josemaria Escriva de Balaguer ha
aferrado por una especie de
connaturalidad -y también, sin duda,
por luz sobrenatural- la nocion
originaria de libertad cristiana.
Inmerso en el anuncio evangélico de
la libertad entendida como
liberacion de la esclavitud del
pecado, confia en el creyente en
Cristo y, después de siglos de
espiritualidades cristianas basadas
en la prioridad de la obediencia,
invierte la situacion y hace de la



obediencia una actitud y
consecuencia de la libertad, como un
fruto de su flor o, mas

profundamente, de su raiz”",

3. La libertad de los hijos de Dios y
su relacion con la Cruz

El pensamiento del Beato Josemaria
Escriva se refiere a la libertad
personal y a sus consecuencias: a la
libertad radical o fundamental y a las
libertades aplicadas, por decirlo con
una expresion bastante usual. Son
dos aspectos que se entrecruzan y
son inseparables. Como he dicho al
inicio, uno de los méritos del
Fundador del Opus Dei consiste
precisamente en haber unido
doctrina y vida, en este tema como
en muchos otros. Por lo tanto, en
haber puesto de relieve bastantes
concreciones de la libertad en
diversos campos, en unos momentos
en los que la tendencia general de la
cultura no iba en ese sentido. En la



bibliografia citada anteriormente en
varias notas abundan las reflexiones
sobre estos puntos. Sin embargo, no
hay en esos escritos un estudio que
afronte directamente la relacion
entre la libertad y la Cruz, que sera el
objeto central de este articulo.

Algunos textos invitan a hacerlo. Por
ejemplo, entre otros, esta declaracion
del autor en la primavera de 1974
afirmando que el elemento mas
decisivo de su amor a la libertad es la
muerte de Cristo en la Cruz: “Amo la
libertad de los demadas, la vuestra, la
del que pasa ahora mismo por la calle,
porque si no la amara, no podria
defender la mia. Pero ésa no es la
razon principal. La razon principal es
otra: que Cristo murio en la Cruz para
darnos la libertad, para que nos
quedaramos in libertatem gloriae
filiorum Dei (Rom. 8, 21)”131.

El Beato Josemaria usaba mucho la
expresion la libertad de los hijos de



Dios. De este modo ponia el acento
en la relacion de la libertad con la
filiacion divina, que Dios le habia
hecho ver como fundamento de su
vida espiritual. Por eso decia: “jcada
dia aumentan mis ansias de anunciar
a grandes voces esta insondable
riqueza del cristiano: la libertad de la
gloria de los hijos de Dios! (Rom. 8,
21)”"". Pero igualmente
caracteristico es su modo de ver la
libertad como don divino que nos
llega a través de la Cruz. Asi escribe
sobre “el amor a la libertad, que nos
ha conseguido Jesucristo muriendo en
la Cruz (cfr. Galat. 4, 31)”zz1.

A veces aparecen juntos los dos
aspectos: la libertad de los hijos de
Dios y la referencia a Cristo redentor
en la Cruz, remitiendo a los textos
paulinos ya citados de Romanos y
Galatas: “Hijos mios, somos una
numerosay variadisima familia, que
crecey se desarrolla in libertatem
gloriae filiorum Dei (Rom. 8, 21), qua



libertate Christus nos liberavit
(Galat. 4, 31), en la libertad gloriosa
que Jesucristo nos ha adquirido
redimiéndonos de toda servidumbre.
Nuestro espiritu es de libertad
personal” **,

En su modo de pensar la conexion
entre libertad y Cruz confluyen su
estudio de la teologia, la meditacion
personal, algunas experiencias
espirituales especialmente intensas,
y sobre todo su sentido de la filiacion
divina. Por este motivo algunos de
los textos mads incisivos se
encuentran en escritos que
manifiestan muy directamente el
encuentro personal del Beato
Josemaria con Cristo, como son sus
comentarios a las estaciones del Via
Crucisp4 y a los misterios dolorosos
del Santo Rosariogssi.

3.1. Estar en la Cruz es ser Cristoy,
por tanto, hijo de Dios.



Antes de entrar en esos textos y para
enmarcarlos, quisiera referirme a
una profundizacion del Beato
Josemaria expuesta en una
meditacion del 28 de abril de 1963.
Son palabras que muestran la
densidad antropolodgica y teolégica
de su oracion: “Cuando el Sefior me
daba aquellos golpes, por el afio
treinta y uno, yo no lo entendia. Y de
pronto, en medio de aquella amargura
tan grande, esas palabras: tu eres mi
hijo (Ps. 2, 7), tu eres Cristo. Y yo solo
sabia repetir: Abba, Pater!; Abba,
Pater!; Abba!, Abba!, Abba! Ahora lo
veo con una luz nueva, como un nuevo
descubrimiento: como se ve, al pasar
los anos, la mano del Sefior, de la
Sabiduria divina, del Todopoderoso.
Tu has hecho, Sefior, que yo
entendiera que tener la Cruz es
encontrar la felicidad, la alegria. Y la
razon -lo veo con mas claridad que
nunca- es ésta: tener la Cruz es
identificarse con Cristo, es ser Cristo,
V, por eso, ser hijo de Dios”ssl.



El Fundador del Opus Dei se refiere a
un periodo de grandes tribulaciones
interiores y exteriores. Pero en esos
momentos no le falta el consuelo del
Sefior. Precisamente entonces Dios le
concede nuevas luces sobre la mision
recibida. Una de ellas tiene lugar el 7
de agosto de 1931 y se refiere a la
Cruz. Durante la Santa Misa, en el
momento de la elevacion de la
Sagrada Hostia, el Sefior pone en su
pensamiento las palabras del
Evangelio de San Juan: “et si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad me ipsum” (Jn 12, 32), con un
significado preciso: “Y comprendi que
seran los hombres y mujeres de Dios,
quienes levantaran la Cruz con las
doctrinas de Cristo sobre el pindculo
de toda actividad humana... Y vi
triunfar al Sefior, atrayendo a Si todas
las cosas”s71. Se trata de una
iluminacidén sobre el modo de
colaborar con nuestro trabajo a la
accion de Cristo en la Cruz que atrae
todo hacia Siy hacia el Padre. El



cristiano, santificando su existencia
secular ordinaria, hace presente la
exaltacién redentora de Cristo™®.
Poco tiempo después, el 16 de
octubre de 1931, tiene lugar el hecho
al que se referia en la meditacion del
28 de abril de 1963: “Senti la accion
del Sefior, que hacia germinar en mi
corazon y en mis labios, con la fuerza
de algo imperiosamente necesario,
esta tierna invocacion: Abba! Pater!
Estaba yo en la calle, en un tranvia
(...). Probablemente hice aquella
oracion en voz alta.

Y anduve por las calles de Madrid,
quiza una hora, quiza dos, no lo puedo
decir, el tiempo se paso sin sentirlo.
Me debieron tomar por loco. Estuve
contemplando con luces que no eran
mias esa asombrosa verdad, que
quedo encendida como una brasa en
mi alma, para no apagarse nunca”ss.

Como hemos anunciado, con el pasar
de los afios el Beato Josemaria ve esa



intervencion divina con mayor
hondura. El texto de 1963 ya citado
contiene el nucleo de su
profundizacion: “Tu has hecho,
Serior, que yo entendiera que tener la
Cruz es encontrar la felicidad, la
alegria. Y la razon —lo veo con mads
claridad que nunca- es ésta: tener la
Cruz es identificarse con Cristo, es ser
Cristo, y, por eso, ser hijo de Dios”.
Las luces recibidas de Dios,
entreveradas con los sucesos de su
vida, le han llevado al
descubrimiento personal de que
estar en la Cruz es ser Cristo y, por
tanto, hijo de Dios.

Esta formulacién tan concisa es de
una notable densidad teoldgica. En
ella la filiacion divina queda
vinculada a la identificacion con
Cristo, al ser ipse Christusol. Ese ser
Cristo tiene un sentido sacramental.
Por el bautismo y por los demas
sacramentos, mediante la acciéon del
Espiritu Santo el hombre deviene



Cristo, se hace cristiforme, miembro
de Cristo. Pero ademas esa realidad
de la nueva criatura™" se proyecta en
toda la vida y tiende a crecery a
manifestarse en todas las acciones,
actuando como Cristo, o dicho de
otro modo, dejando — mediante
nuestra libertad — que Cristo actue en
nosotros, juntamente con la fuerza
operativa del Paraclito.

Por eso, asi como el momento
culminante de la obediencia de
Cristo a la voluntad del Padre es su
sacrificio en la Cruz, también todo
cristiano se identifica especialmente
con Cristo cuando lleva la Cruz
detras del Maestro. Esta
identificacion se actualiza y crece
cada vez que, movidos por el Espiritu
Santo, nos ofrecemos con Cristo al
Padre en la celebracion del Sacrificio
eucaristico, que hace presente de
nuevo en un punto del espacio y del
tiempo el mismo Sacrificio del
Calvario. Alli, de modo sacramental,



el cristiano ejerce y refuerza su ser
hijo de Dios Padre en el Hijo —-somos
hijos en el Hijo—, formando una sola
cosa con Cristo.

No es extrafio que Dios haya querido
mostrar al Fundador del Opus Dei la
conexion entre la celebracion de la
Santa Misa y la identificacion con
Cristo, haciéndole sentir de algun
modo el cansancio del Hijo de Dios
en la Cruz: “Después de tantos arios,
aquel sacerdote hizo un
descubrimiento maravilloso:
comprendio que la Santa Misa es
verdadero trabajo: operatio Dei,
trabajo de Dios. Y ese dia, al
celebrarla, experimento dolor, alegria
y cansancio. Sintio en su carne el
agotamiento de una labor divina. A
Cristo también le costo esfuerzo la
primera Misa: la Cruz”pz).

Existen otros testimonios de diversos
periodos de su vida acerca de esa
intensidad y del consiguiente



cansancio. De todos modos, sobre ese
dia mencionado dijo: “A mi nunca me
ha costado tanto la celebracion del
Santo Sacrificio como ese dia, cuando
senti que también la Misa es Opus Dei.
Me dio mucha alegria”us. Dios quiso
hacerle entender con mayor
profundidad que la identificacion
con Cristo, que ejerce su libertad
cumpliendo la voluntad del Padre
dejandose clavar en la Cruz, tiene
lugar radicalmente en la Santa Misa.

Partiendo de la Cruz y por tanto del
Santo Sacrificio de la Eucaristia,
nuestra filiacion divina se prolonga
en todos los actos de la existencia
cotidiana vividos en obediencia
amorosa a la voluntad del Padre.
Entonces se realiza lo que el Beato
Josemaria afirmaba en el texto ya
citado: “Tu has hecho, Serior, que yo
entendiera que tener la Cruz es
encontrar la felicidad, la alegria”. El
hombre siente la alegria de saberse
hijo de Dios en Cristo, saborea —aun



en medio del dolor- la felicidad de
amar a Dios y a los demas, el gozo de
saber que todas las acciones, incluso
las mas materiales, sirven para
poner en alto la Cruz de Cristo que
atrae todo hacia Si.

3.2. La libertad del Hijo Unigénito
culminada en la Cruz

Se diria que hasta ahora no ha
aparecido la libertad. Ciertamente,
de manera explicita no, pero en esa
felicidad y alegria, en la condicion de
hijo de Dios y no de esclavo, se
adivina el sentido mas profundo de
la libertad.

Consideremos ahora la libertad de
Cristo, expresada en el cuarto
Evangelio: “Por eso mi Padre me ama,
porque doy mi vida para tomarla otra
vez. Nadie me la arranca, sino que yo
la doy de mi propia voluntad, y yo soy
duerio de darla y duerio de
recobrarla”ue. Y comenta el Beato
Josemaria: “Nunca podremos acabar



de entender esa libertad de Jesucristo,
inmensa —infinita— como su amor”usj.
Estas palabras nos invitan a
meternos en el claroscuro de la
sabiduria y del amor de la Vida
divina.

Al Beato Josemaria le gusta
considerar como en todos los
misterios de la Revelaciéon “aletea ese
canto a la libertad”. La creacion es ya
“un libre derroche de amor”. Y es
también el amor gratuito y libérrimo
de Dios el motivo de la Redencion.

Su trato con cada una de las Personas
divinas le lleva a exponer su vision
de la economia de la salvacion
partiendo de la vida intratrinitaria
de sabiduria y de amor, y
terminando en el misterio pascual de
la Muerte y Resurreccion del Verbo
encarnado. “Dios es Amor”*®, “El
abismo de malicia, que el pecado lleva
consigo, ha sido salvado por una
Caridad infinita. Dios no abandona a



los hombres. Los designios divinos
prevén que, para reparar nuestras
faltas, para restablecer la unidad
perdida, no bastaban los sacrificios de
la Antigua Ley: se hacia necesaria la
entrega de un Hombre que fuera Dios.
Podemos imaginar —para acercarnos
de algtun modo a este misterio
insondable— que la Trinidad Beatisima
se retine en consejo, en su continua
relacion intima de amor inmenso Y,
como resultado de esa decision
eterna, el Hijo Unigénito de Dios
Padre asume nuestra condicion
humana, carga sobre si nuestras
miserias y nuestros dolores, para
acabar cosido con clavos a un
madero’u).

La referencia a la Vida trinitaria —con
su libertad amorosa-y a las misiones
visibles e invisibles del Hijo y del
Espiritu Santo es una luz intensa que
ilumina toda su predicacion: “El Dios
de nuestra fe no es un ser lejano, que
contempla indiferente la suerte de los



hombres: sus afanes, sus luchas, sus
angustias. Es un Padre que ama a sus
hijos hasta el extremo de enviar al
Verbo, Segunda Persona de la
Trinidad Santisima, para que,
encarnandose, muera por nosotrosy
nos redima. El mismo Padre amoroso
que ahora nos atrae suavemente
hacia El, mediante la accién del
Espiritu Santo que habita en nuestros
corazones”psj.

Para acercarse al misterio eucaristico
—al hacerse presente una y otra vez el
unico Sacrificio del Calvario, en el
que Cristo revela de modo maximo el
amor misericordioso- el Beato
Josemaria parte también del amory
libertad propios de la vida trinitaria:
“Esta corriente trinitaria de amor por
los hombres se perpetua de manera
sublime en la Eucaristia. (...) Hablaba
de corriente trinitaria de amor por los
hombres. Y ;donde advertirla mejor
que en la Misa? La Trinidad entera
actua en el santo sacrificio del altar.



(...) Toda la Trinidad esta presente en
el sacrificio del Altar. Por voluntad
del Padre, cooperando el Espiritu
Santo, el Hijo se ofrece en oblacion
redentora”ps.

La libertad de Cristo, en la
predicacion del Beato Josemaria
Escriva, se entiende en este contexto
del amor trinitario. El Hijo tiene el
mismo sefiorio, amor y libertad que
el Padre, porque es de su misma
naturaleza. Su amor al Padre le lleva
a ejercitar ese sefiorio y dominio
cumpliendo la voluntad del Padre.
Libertad y sefiorio que se traducen
en servicio y donacion desde el
nacimiento hasta la Cruz.

En el nacimiento se revela esta l6gica
de la libertad divina, que lleva a la
donacidn y a la kénosis, que interpela
a la libertad de cada hombre. “Dios
se humilla para que podamos
acercarnos a EL, para que podamos
corresponder a su amor con nuestro



amor, para que nuestra libertad se
rinda no solo ante el espectdculo de su
poder, sino ante la maravilla de su
humildad”so.

La libertad como donacién por parte
de Dios contiene la paradoja
fundamental del cristianismo: el
anonadamiento y kénosis del Verbo;
paradoja que llega a su tension mas
alta en la Cruz, donde Cristo ejercita
de modo sublime y con libertad
plena su amor infinito a la voluntad
del Padre y a la liberacion de todos
los hombres mediante su Pasion y
Muerte, que le llevara a la victoria de
la Resurreccion. La corriente
trinitaria de amor llega al colmo en
la Pasion. “Cuando llega la hora
marcada por Dios para salvar a la
humanidad de la esclavitud del
pecado, contemplamos a Jesucristo en
Getsemani, sufriendo dolorosamente
hasta derramar un sudor de sangre
(Cfr. Lc 22, 44), que acepta espontdanea
y rendidamente el sacrificio que el



Padre le reclama”s1. Esta aceptacion
espontanea y rendida es ejercicio
altisimo de la libertad y del sefiorio
de querer servir a toda la
humanidad.

Por eso, en la meditacion personal
del Beato Josemaria sobre la Pasion
aparecen los textos quiza mas
sublimes sobre la libertad de Cristo
como donacién absoluta y como
revelacion del amor trinitario que
esta por encima de todo mal.

Asi en su comentario a la X estacion
del Via Crucis se expresa de modo
muy intenso la paradoja de la
libertad de Cristo en la Cruz: “Al
llegar el Sefior al Calvario, le dan a
beber un poco de vino mezclado con
hiel, como un narcotico, que
disminuya en algo el dolor de la
crucifixion. Pero Jesus, habiéndolo
gustado para agradecer ese piadoso
servicio, no ha querido beberlo (cfr.



Mt 27, 34). Se entrega a la muerte con
la plena libertad del amor”.

En la XTI estacion, que contempla la
muerte del Hombre-Dios en la Cruz,
el Beato Josemaria Escriva sigue
mirando a Cristo en su libre
donacion: “Es el Amor lo que ha
llevado a Jesus al Calvario. Y ya en la
Cruz, todos sus gestos y todas sus
palabras son de amor, de amor sereno
y fuerte. Con ademan de Sacerdote
Eterno, sin padre ni madre, sin
genealogia (cfr. Heb 7,3), abre sus
brazos a la humanidad entera”. En
ocasiones decia que era el Amor -
mas que los clavos- 1o que habia
cosido a Cristo en la Cruz.

En el comentario del 5° misterio
doloroso del Santo Rosario, la Cruz
aparece como lugar de triunfo: “Jesus
Nazareno, Rey de los judios, tiene
dispuesto el trono triunfador. Tu y yo
no lo vemos retorcerse, al ser
enclavado: sufriendo cuanto se pueda



sufrir, extiende sus brazos con gesto
de Sacerdote Eterno”. El Beato
Josemaria parece seguir de algun
modo la presentacion de la Pasion de
Cristo en el cuarto Evangelio, donde
San Juan quiere expresar la libertad,
el dominio de Jesus que se entrega
libremente, y a la vez quiza se
inspira en la iluminacidén divina ya
referida de la exaltacion de Cristo en
la Cruz para atraer a todos, y que
revela un aspecto nuevo de Juan 12,
32. La Cruz infamante se convierte
en trono desde el que Cristo reina:
“Pero la Cruz sera, por obra de amor,
el trono de su realeza” (Il estacion del
Via Crucis).

El Beato Josemaria Escriva invita a
descubrir en la libertad del amor con
que Jesus lleva la Cruz sobre sus
espaldas un modelo para adquirir la
propia libertad. “Mira con qué amor
se abraza a la Cruz. -Aprende de El. -
Jesus lleva Cruz por ti: tu, llévala por
Jesus.



Pero no lleves la Cruz arrastrando...
Llévala a plomo, porque tu Cruz, ast
llevada, no sera una Cruz cualquiera:
serd... la Santa Cruz. No te resignes
con la Cruz. Resignacion es palabra
poco generosa. Quiere la Cruz.
Cuando de verdad la quieras, tu Cruz
serd... una Cruz, sin Cruz” (4°
misterio doloroso del Santo Rosario).
El cristiano crece en libertad en la
medida en que ama la Cruz. Entonces
va teniendo lugar en cada uno la
liberacion que Cristo nos ha
conseguido.

En estos textos se ha puesto de
manifiesto como la libertad de Cristo
se expresa en el amor total - locura
de amor, repite muchas veces el
Fundador del Opus Dei-a la
voluntad del Padre. Es la “plena
libertad del amor” del Hijo Amado.

Hay otros pasajes donde esta
conexion entre la libertad amorosa
de Jesus y su filiacion al Padre es



todavia mas explicita y hace pensar
en una oracion muy intensa y en una
realidad vivida por el Beato
Josemaria: “Jesus ora en el huerto:
Pater mi (Mt 26,39) , Abba, Pater! (Mc
14,36). Dios es mi Padre, aunque me
envie sufrimiento. Me ama con
ternura, aun hiriéndome. Jesus sufre,
por cumplir la Voluntad del Padre... Y
Yo, que quiero también cumplir la
Santisima Voluntad de Dios, siguiendo
los pasos del Maestro, ¢podré
quejarme, si encuentro por
companero de camino al sufrimiento?

Constituira una serial cierta de mi
filiacion, porque me trata como a su
Divino Hijo. Y, entonces, como El,
podré gemir y llorar a solas en mi
Getsemanli, pero, postrado en tierra,
reconociendo mi nada, subird hasta el
Sefior un grito salido de lo intimo de
mi alma: Pater mi, Abba,
Pater,...fiat!”"*. La oracién de
Josemaria Escriva aquel 16 de
octubre de 1931 le ayuda aqui a



penetrar mas profundamente en el
doloroso dialogo de Jesus con el
Padre en el Huerto de los Olivos. La
tentacion del sinsentido del dolor se
supera con la libertad del amor, con
el abrazo a la voluntad de Dios Padre
para servir a todos los hombres,
ensefiandoles el sentido mas hondo
de su ser libres.

Después de la oracion en Getsemant,
Jesus se entrega libremente: “El
Prendimiento :... venit hora: ecce
Filius hominis tradetur in manus
peccatorum (Mc 14,41)... Luego, ¢el
hombre pecador tiene su hora? ;Si, y
Dios su eternidad!... jCadenas de
Jesus! Cadenas, que voluntariamente
se dejo El poner, atadme, hacedme
sufrir con mi Sefior, para que este
cuerpo de muerte se humille... Porque
—-no hay término medio- o le aniquilo
0 me envilece. Mas vale ser esclavo de
mi Dios que esclavo de mi carne”ss;.
De nuevo la paradoja entre las
cadenas y la libertad. Sin esas



cadenas, sin un compromiso de amor
y de servicio, queda solo la esclavitud
al propio yo.

Me he detenido en el momento
culminante de la Pasion y Muerte —
inseparable de la Resurreccion y
Ascension, y del posterior envio del
Espiritu Santo la mafiana de
Pentecostés—, pero vale la pena
recordar que toda la vida de Jesus
estd impregnada de esta libertad
amorosa del Hijo que no tiene otro
deseo que manifestar el amor
misericordioso del Padre.

Tomo aqui solo un ejemplo: el de la
vida oculta de la Sagrada Familia en
Nazaret, muy querido al Beato
Josemaria, porque la luz recibida de
Dios acerca de la santidad en la vida
ordinaria le llevo a descubrir el valor
redentor de esos largos afnos, que no
se limitan a ser una preparacion
para la mision publica, sino que son
ya en si mismos salvadores. Jesus



obedece a Maria y a José: “erat
subditus illis (Lc 2, 31), obedecia. Hoy
que el ambiente estd colmado de
desobediencia, de murmuracion, de
desunion, hemos de estimar
especialmente la obediencia. Soy muy
amigo de la libertad, y precisamente
por eso quiero tanto esa virtud
cristiana. Debemos sentirnos hijos de
Dios, y vivir con la ilusion de cumplir
la voluntad de nuestro Padre”sa. La
contraposicion entre libertad y
obediencia, cuando en ésta se
manifiesta de un modo u otro la
voluntad de Dios, suele ser sefial de
una vision todavia pobre de la
libertad, como capacidad de elegir
desprovista de su sentido y finalidad.

La libertad de Cristo manifestada en
la obediencia al Padre durante toda
su existencia muestra la clave de su
biografia terrena desde Nazaret
hasta la Cruz e ilumina el sentido de
nuestra propia libertad como



respuesta amorosa a la libertad
divina.

3.3. La libertad de los hijos de Dios
orientada a la entrega de si

La libertad del amor trinitario que se
manifiesta en la vida de Jesucristo
tiene una doble eficacia con respecto
a nosotros. Por una parte nos revela
el sentido mas profundo y radical de
nuestro ser personas y de nuestra
libertad. El Concilio Vaticano II ha
tratado este punto no solo por lo que
se refiere a nuestro ser””, sino
también a nuestra libertad: “Mas
aun, el Sefior, cuando ruega al Padre
que todos sean uno, cCOmo nosotros
también somos uno ( Ioh 17, 21-22),
abriendo perspectivas cerradas a la
razon humana, sugiere una cierta
semejanza entre la union de las
personas divinas y la union de los
hijos de Dios en la verdad y en la
caridad. Esta semejanza demuestra
que el hombre, Unica criatura



terrestre a la que Dios ha amado por
si mismo, no puede encontrar su
propia plenitud sino es en la entrega
sincera de si mismo a los demas”®®,

Por otro lado, Cristo nos consigue la
gracia divina y asi el hombre, que a
causa del pecado se hallaba con la
libertad disminuida como capacidad
de amar y de corresponder a la
libertad y al amor divino, puede
recuperar esa pérdida gracias a la
libertad de Cristo, de la que surge el
amor que vence todo mal y toda
esclavitud.

La libertad que Cristo nos consigui6
en la Cruz es el gran don de ser hijos
del Padre y de poder amar a Dios, y
por El, a las demds personas creadas.
Entonces se ve que la libertad no se
contrapone a la entrega, sino que en
ella encuentra su razon de ser: “Nada
mas falso que oponer la libertad a la
entrega, porque la entrega viene como
consecuencia de la libertad. Mirad,



cuando una madre se sacrifica por
amor a sus hijos, ha elegido; y, segun
la medida de ese amor, asi se
manifestard su libertad. Si ese amor
es grande, la libertad aparecerad
fecunda, y el bien de los hijos proviene
de esa bendita libertad, que supone
entrega, y proviene de esa bendita
entrega, que es precisamente
libertad”sz1. Estamos ante un punto
de gran importancia. La libertad es
para la entrega, de tal modo que la
donacidn de si es el acto mas propio
y adecuado de la libertad, como
manifiesta de modo sublime la
respuesta de Maria al recibir el
anuncio del Angel: “Nuestra Madre
escucha, y pregunta para comprender
mejor lo que el Sefior le pide; luego, la
respuesta firme: fiat! (Lc 1, 38) -
jhagase en mi segun tu palabra!-, el
fruto de la mejor libertad: la de
decidirse por Dios”ss1. Una vez mas la
paradoja —esta vez en Maria- entre
declararse esclava del Sefior y



adquirir el mayor sefiorio y la mayor
libertad.

Légicamente, esto se entiende bien
solo desde la verdad de nosotros
mismos. Sabernos hijos de Dios nos
permite ser libres. “Saber que hemos
salido de las manos de Dios, que
somos objeto de la predileccion de la
Trinidad Beatisima, que somos hijos
de tan gran Padre. Yo pido a mi Sefior
que nos decidamos a darnos cuenta de
eso, a saborearlo dia a dia: asi
obraremos como personas libres. No
lo olvidéis: el que no se sabe hijo de
Dios, desconoce su verdad mads
intima, y carece en su actuacion del
dominio y del sefiorio propios de los
que aman al Sefior por encima de
todas las cosas”ss.

La filiacion divina permite entender
y vivir la libertad. Incorporados a
Cristo, de algun modo formamos una
sola cosa con El, y en El participamos
como hijos adoptivos en las



procesiones eternas intratrinitarias
del Hijo y del Espiritu Santo. Los
“hijos en el Hijo” participamos —de
manera finita— de ese sefiorio,
tenemos la libertad de los hijos. No
somos esclavos ni siervos, sino hijos
y amigos que conocemos los secretos
del Padre comunicados por el Hijo —
participando en la filiacion del Verbo
encarnado-y amamos a Dios Padre y
a todas las personas por la
participacion en el Espiritu Santo,
Amor reciproco entre el Padre y el
Hijo.

“La libertad adquiere su auténtico
sentido cuando se ejercita en servicio
de la verdad que rescata, cuando se
gasta en buscar el Amor infinito de
Dios, que nos desata de todas las
servidumbres”o. La busqueda de la
infinitud que de un modo u otro todo
hombre y toda mujer se empefian
por alcanzar, deja de ser la “mala
infinitud” hegeliana y se convierte en
la adhesidn al unico Infinito.



La objecidon que quizas hoy con mas
intensidad que ayer todo hombre se
plantea es: “responder que st a ese
Amor exclusivo, ¢no es acaso perder
la libertad?”e11. Esa pregunta surge
sobre todo ante el dolor y el esfuerzo
que comporta un amor total y sin
condiciones. Pero también ante el
vaciamiento o pérdida de si mismo
que parece tan contrario a los ideales
de libertad y autenticidad.

En cierto modo la respuesta se
obtiene de modo convincente sélo
con la experiencia de decidirse a
buscar ese Amor: “Amar es... no
albergar mds que un solo
pensamiento, vivir para la persona
amada, no pertenecerse, estar
sometido venturosay libremente, con
el almay el corazon, a una voluntad
ajena... y a la vez propia”ezi.

Solo entonces se entiende bien y se
saborea la propia libertad. “El alma
enamorada conoce que, cuando viene



ese dolor, se trata de una impresion
pasajeray pronto descubre que el
peso es ligero y la carga suave, porque
lo lleva El sobre sus hombros, como se
abrazo al madero cuando estaba en
juego nuestra felicidad eterna (cfr. Mt
11, 30)rs31.

La libertad sé6lo manifiesta todo su
sentido y supera las paradojas
cuando se descubre como don divino,
con el que podemos colaborar con
Dios. Es verdad que todos podemos
sentir, y de hecho sentimos a veces,
rebeldia, y entonces no
comprendemos “que la Voluntad
divina, también cuando se presenta
con matices de dolor, de exigencia que
hiere, coincide exactamente con la
libertad, que solo reside en Dios y en
sus designios”s4. Aun asi vale la pena
recordar que, en definitiva, la
exigencia de amar de modo total y
pleno es bien conforme a nuestra

naturaleza'®.



3.4. La libertad del hijo de Dios,
obra de las tres Personas divinas

Para finalizar esta parte central del
estudio dedicada a la libertad en su
dimension de don sobrenatural anejo
a la filiacion divina, quisiera
presentar algunas formulaciones del
Beato Josemaria en las que se
acentua este aspecto propio de la
libertad que nos viene de la
redencion y elevacion a la condicion
de hijos de Dios, mediante la gracia
ganada por Cristo en la Cruz y
difundida en nosotros por el Espiritu
Santo, es decir de nuestra
participacion en la vida trinitaria.

A este respecto, se puede recordar
que en el Nuevo Testamento el
término “libertad” (eleutheria) no
significa solo un estado o situacion
opuesta a la esclavitud, sino que se
refiere a la condicion ontoldgica de
los hijos de Dios. Esta condicion es
fruto de la accion de la Santisima



Trinidad, que se manifiesta en la
referencia a una u otra Persona
divina, segun cada contexto en los
escritos neotestamentarios.

Han aparecido ya algunos de los
numerosisimos textos del Beato
Josemaria que se refieren a esa
libertad de los hijos de Dios y que,
por tanto, miran especialmente a
Dios Padre, aunque como es obvio, la
remision al capitulo 8 de la Carta de
San Pablo a los Romanos (in
libertatem filiorum Dei: cfr. Rom 8,
21)ss1 conlleva la accion inseparable
de Cristo y del Espiritu Santo. La
libertad que nos concede Dios Padre
no es una libertad cualquiera sino
precisamente la libertad de los hijos
de Dios.

En otras ocasiones se expresa la
dimension cristoldgica con la
referencia a Gdlatas 4, 31, como en
estas palabras ya citadas: “la libertad,
que nos ha conseguido Jesucristo



muriendo en la Cruz”. O bien
aparecen juntas las referencias a los
textos de Romanos y Galatas, como
en el siguiente pasaje también citado
anteriormente: “somos una numerosa
y variadisima familia, que crecey se
desarrolla in libertatem gloriae
filiorum Dei (Rom. 8, 21), qua
libertate Christus nos liberavit
(Galat. 4, 31), en la libertad gloriosa
que Jesucristo nos ha adquirido
redimiéndonos de toda servidumbre”.
Dios Padre es fuente de nuestra
libertad mediante la Encarnacién del
Hijo unigénito y el envio del Amor
consustancial del Padre y del Hijo.

Abundan también las referencias
directas al Espiritu Santo, que es
siempre el Espiritu de Cristo,
especialmente cuando el Beato
Josemaria quiere aludir a los
variadisimos modos con que actua el
Paraclito, siempre adecuados a cada
alma: “nuestra diversidad no es, para
la Obra, un problema: por el



contrario, es una manifestacion de
buen espiritu, de vida corporativa
limpia, de respeto a la legitima
libertad de cada uno, porque ubi
autem Spiritus Domini, ibi libertas (2
Cor. 3, 17); donde estda el Espiritu del
Sefior, alli hay libertad”e7.

Todas estas afirmaciones se mueven
dentro del nucleo central de la
Revelacion divina constituido por el
mismo Dios Tripersonal, por la
Encarnacion del Verbo que nos
redime y por el envio del Espiritu
Santo. En términos de la teologia de
Santo Tomas de Aquino, la historia
de la humanidad esta
profundamente marcada por el
pecado original y por los pecados
personales, pero con la gracia divina
conquistada por Cristo con su Muerte
en la Cruz y su Resurreccion, se pasa
de la esclavitud de la propia miseria
a la libertad de los hijos. El hombre
es sanado y elevado por la gracia,
haciéndose participe del Verbo y del



Espiritu Santo, para poder
libremente conocer a Dios con
verdad y amarle con rectitud: “fit
particeps divini Verbi et procedentis
Amoris, ut possit libere Deum vere
cognoscere et recte amare”'*®,

La accion gratuita que Dios realiza
“hacia fuera” divinizando las
personas humanas tiene un término
ad intra, ya que introduce a cada
mujer y a cada hombre cristianos en
la vida trinitaria como “hijos en el
Hijo”. Esta accion es un nuevo
nacimiento ex Spiritu Sancto que
implica una novedad de ser, no en
cuanto acto de la esencia sino en
cuanto acto fundante de la relacion
del hombre con Dios, de manera que
el cristiano es relativo al Padre en el
Hijo y por el Espiritu Santo (esse ad
Patrem in Filio per Spiritum
Sanctum). No se trata de tres
relaciones distintas, sino de una
relacion triple, dirigida a las tres
Personas divinas'®”. El cristiano es



hijo de Dios Padre en Cristo por el
Espiritu Santo.

4. La libertad como don de Dios en
el orden de la creacion

Queriendo en este estudio ilustrar “la
libertad conseguida por Cristo en la
Cruz”, me he detenido en la
exposicion de la doctrina teoldgica de
la libertad segun las ensefianzas del
Beato Josemaria Escriva. Sin
embargo, es necesario aclarar que en
ella estd incluida la dimension
natural o creatural de la libertad y
que en sus escritos se halla siempre
presente, de modo mas o menos
explicito segun las circunstancias, el
doble orden de naturaleza y gracia,
subrayando a la vez fuertemente su
union en la existencia cristiana,
como parte de su concepto “unidad
de vida”.

4.1. La union de naturalezay
gracia



Su vision teoldgica unitaria, que
incluye dentro de si lo natural,
aparece en esta bella afirmacion: “En
todos los misterios de nuestra fe
catolica aletea ese canto a la libertad.
La Trinidad Beatisima saca de la nada
el mundo y el hombre, en un libre
derroche de amor. El Verbo baja del
Cielo y toma nuestra carne con este
sello estupendo de la libertad en el
sometimiento: heme aqui que vengo,
segun esta escrito de mi en el
principio del libro, para cumplir, joh
Dios!, tu voluntad”"”.

En esta union de la naturaleza y la
gracia en la historia humana se pone
de manifiesto el caracter de misterio
de la libertad. Si por una parte es
evidente que la persona es libre, por
otra la realidad del mal moral e
incluso una cierta inclinacién hacia
él plantea profundos interrogantes a
cada uno de los hombres y de las
mujeres a lo largo de toda la historia.
El Beato Josemaria expresa la



inteligibilidad propia de los misterios
con el término “claroscuro”:
“podemos rendir o negar al Sefior la
gloria que le corresponde como Autor
de todo lo que existe. Esa posibilidad
compone el claroscuro de la libertad
humana’z;.

Es mas, la muerte en la Cruz del Hijo
de Dios encarnado, su entrega
absoluta y sin limites, si bien es
muestra evidente del amor
misericordioso del Padre que nos
libera y nos confiere confianzay
seguridad, a la vez nos mueve a
pensar: “;por qué me has dejado,
Serior, este privilegio, con el que soy
capaz de seguir tus pasos, pero
también de ofenderte?”7z1. Es ésta una
pregunta radical que atraviesa toda
la homilia La libertad, don de Dios.

Este es quiza el punto teolégico
radical de la reflexion del Beato
Josemaria: la libertad es un don
divino, y no algo contrapuesto de



suyo a Dios. Por eso su actitud es de
hondo agradecimiento a Dios por el
privilegio de la libertad: “solo
nosotros, los hombres —no hablo aqui
de los dngeles— nos unimos al Creador
por el ejercicio de nuestra libertad:
podemos rendir o negar al Sefior la
gloria que le corresponde como Autor
de todo lo que existe”zs.

El Sefior no nos coacciona, porque
quiere “correr el riesgo de nuestra
libertad”41. Nos invita a dirigirnos
hacia el bien: “Fijate, hoy pongo ante
ti la vida con el bien, la muerte con el
mal. Si oyes el precepto de Yavé, tu
Dios, que hoy te mando, de amar a
Yavé, tu Dios, de seguir sus caminos y
de guardar sus mandamientos,
decretos y preceptos, viviras... Escoge
la vida, para que vivas””*. Este y
otros textos de la Escritura estaban
frecuentemente en sus labios, para
explicar con la palabra de Dios la
realidad gozosa de la libertad.



Una realidad gozosa que le llevaba a
“levantar mi corazon en accion de
gracias a mi Dios, a mi Sefior, porque
nada le impedia habernos creado
impecables, con un impulso
irresistible hacia el bien, pero juzgo
que serian mejores sus servidores si
libremente le servian"”. ;Qué grande
es el amor, la misericordia de nuestro
Padre! Frente a estas realidades de
sus locuras divinas por los hijos,
querria tener mil bocas, mil
corazones, mds, que me permitieran
vivir en una continua alabanza a Dios
Padre, a Dios Hijo, a Dios Espiritu
Santo. Pensad que el Todopoderoso, el
que con su Providencia gobierna el
Universo, no desea siervos forzados,
prefiere hijos libres”77. Esta es la
respuesta a la acuciante pregunta:
ipor qué Dios nos ha hecho libres,
con el riesgo de todas las
consecuencias de lucha permanente
entre el bien y el mal que de ello se
derivan?



La libertad —que en no pocos
pensadores modernos se malogra al
ser entendida como una libertad que
es fundamento y no es fundada,
como autonomia antropocéntrica,
como soledad individualista y
autarquica-, recupera en las
ensefianzas del Beato Josemaria su
lugar teoldgico originario, ya que el
sefiorio le viene al hombre de su ser
a imagen y semejanza de Dios.

Al hablar de la imagen de Dios en el
hombre, que segun Pannenberg es
uno de los temas importantes que el
cristianismo —en su caracteristico
“exceso”- aporta al humanismo,
Tomads de Aquino se refiere en varias
ocasiones a la libertad, al “dominium
sui actus”, siguiendo a San Juan
Damasceno (por ejemplo, en el
prologo de la S.Th. I-1I). Ciertamente
la criatura humana es imagen de
Dios con la inteligencia, pero este
aspecto parece ser so0lo un primer
momento ordenado a su vez al



sefiorio y autodeterminacion propios
de la trascendencia del dinamismo
espiritual. La imagen de Dios en las
personas creadas se halla sobre todo
en la libertad. Dios crea por amor
sujetos semejantes a Si: personas
angélicas y humanas dotadas de un
autodinamismo limitado, concedido
de manera participada por Dios
como difusion de una semejanza
suya que procede de la Plenitud de
Ser que Fl es.

Hombres y mujeres son sujetos con
una creatividad participada —con una
dignidad y una tarea expresadas en
el Génesis — que se realiza a la vez
con el cuidado y servicio amoroso
referido al mundo y a los demas
mediante el trabajo, y con la misién
de llenar la tierra mediante el amor
conyugal y la familia. El Beato
Josemaria gusta de recurrir al
pensamiento de Tomas de Aquino a
propdasito de este don de la libertad:
“he aqui el grado supremo de



dignidad en los hombres: que por si
mismos, y no por otros, se dirijan
hacia el bien”"; “Dios hizo al
hombre desde el principio y lo dejo
en manos de su libre albedrio (Ecclo
15, 14). Esto no sucederia si no
tuviese libre eleccion”.

Alejandro Llano observa con acierto
que esta insercion teoldgica,
arraigada en la tradicion agustiniana
y tomista, permite al Beato Josemaria
comprender con radicalidad la
libertad humana y a la vez no
retroceder ante el desafio
antropocéntrico de la modernidad,
sino al contrario denunciar sus
insuficiencias precisamente al
desarrollar sus ignoradas
potencialidades™”,

4.2. La libertad del hombre como
criatura

Dentro de este contexto teologico de
unidad de lo sobrenatural y de lo
natural, respetando siempre su



distincion, en muchos lugares el
Beato Josemaria resalta el aspecto
natural de la libertad como el mayor
don de Dios en el plano humano o
creatural: “No podriais realizar ese
programa de vivir santamente la vida
ordinaria, si no gozarais de toda la
libertad que os reconocen —a la vez—la
Iglesia y vuestra dignidad de hombres
y de mujeres creados a imagen de
Dios. La libertad personal es esencial
en la vida cristiana’sj.

Ese talante humano de amor a la
libertad le conduce a valorar toda
afirmacion justa de libertad, venga
de donde venga, como en la ocasion
relatada en este texto paradigmatico:
“En 1939, recién acabada la guerra
civil espaniola, dirigi en las
proximidades de Valencia un curso de
retiro espiritual, que tuvo lugar en un
colegio universitario de fundacion
privada. Habia sido utilizado, durante
la guerra, como cuartel comunista. En
uno de los pasillos, encontré un gran



letrero, escrito por alguno no
conformista, donde se leia: cada
caminante siga su camino. Quisieron
quitarlo, pero yo les detuve: dejadlo —
les dije —, me gusta: del enemigo, el
consejo. Desde entonces, esas
palabras me han servido muchas
veces de motivo de predicacion.
Libertad: cada caminante siga su
camino. Es absurdo e injusto tratar de
imponer a todos los hombres un tinico
criterio, en materias en las que la
doctrina de Jesucristo no sefiala
limites”szi.

Pero el Fundador del Opus Dei no
concibe la dimension antropoldgica
natural como una simple capacidad
electiva limitada a la inmanencia
terrena, sino que la ve dotada de una
esencial ordenacion a Dios. Y asi
puede afirmar: “Dios hizo al hombre
desde el principio y lo dejé en manos
de su libre albedrio (Ecclo 15, 14).
Esto no sucederia si no tuviese libre
eleccion®®. Somos responsables ante



Dios de todas las acciones que
realizamos libremente. No caben aqui
anonimatos; el hombre se encuentra
frente a su Sefior, y en su voluntad
esta resolverse a vivir como amigo o
como enemigo”sy. Es mas, la libertad
adquiere su sentido cuando se la
acepta en toda su realidad y alcance
como libertad sobre todo ante Dios, y
luego ante las demds personas.

De ahi que el Beato Josemaria se
rebele enérgicamente ante quienes
no estan dispuestos a admitir
plenamente la libertad y quieren
privar al hombre de ese “espacio de
servicio” en que se desarrolla el ser
libre™!. “Yo he presenciado, en
ocasiones, lo que podria calificarse
como una movilizacion general,
contra quienes habian decidido
dedicar toda su vida al servicio de
Diosy de los demas hombres. Hay
algunos, que estan persuadidos de que
el Serior no puede escoger a quien
quiera sin pedirles permiso a ellos,



para elegir a otros; y de que el hombre
no es capaz de tener la mas plena
libertad, para responder que si al
Amor o para rechazarlo”ssi.

El Beato Josemaria es muy firme en
defender la libertad como don
natural presupuesto por el orden de
la gracia: “Dios mismo ha querido que
se le amey se le sirva en libertad, y
respeta siempre nuestras decisiones
personales: dejo Dios al hombre — nos
dice la Escritura — en manos de su
albedrio (Ecclo 15, 14)”s71.

También la libertad de las
conciencias parece encontrarse
principalmente en el plano de la
dignidad creatural, si bien sera
reforzada por la gracia como libertad
de los hijos de Dios: “He defendido
siempre la libertad de las conciencias.
No comprendo la violencia: no me
parece apta ni para convencer ni para
vencer; el error se supera con la
oracion, con la gracia de Dios, con el



estudio; nunca con la fuerza, siempre
con la caridad”ss;. Josemaria Escriva
suele escribir en plural la libertad de
las concienciasisa, para subrayar que
se refiere a la conciencia de todasy
cada una de las personas y no a la
conciencia en cuanto tal, que tiene su
medida en la sabiduria y en el amor
divinos.

Me he permitido abundar en estos
textos, porque a mi modo de ver
reflejan una vision especificamente
“catolica” del valor del plano
creatural, como ha sido reafirmado
por Juan Pablo II en la Enciclica Fides
et ratio, a proposito de la razén y de
la justa autonomia de la filosofia.

En algunos de ellos se puede apreciar
la mentalidad juridica del autor, que
al pensar también en términos de
dignidad humana y de justicia,
tiende a no olvidar ni minusvalorar
el orden natural. Baste este ejemplo
de defensa de la libertad de cada



conciencia: “Tanto en lo apostolico
como en lo temporal, son arbitrarias e
injustas las limitaciones a la libertad
de los hijos de Dios, a la libertad de
las conciencias o a las legitimas
iniciativas. Son limitaciones que
proceden del abuso de autoridad, de la
ignorancia o del error de los que
piensan que pueden permitirse el
abuso de hacer discriminaciones nada
razonables” o).

Esta en juego el sentido de la vida
humana y de la historia, si no se
quiere reducir todo a una pieza de
teatro irreal. “Dios, al crearnos, ha
corrido el riesgo y la aventura de
nuestra libertad. Ha querido una
historia que sea una historia
verdadera, hecha de auténticas
decisiones, y no una ficcion ni un
juego. Cada hombre ha de hacer la
experiencia de su personal
autonomia, con lo que eso supone de
azar, de tanteo y, en ocasiones, de
incertidumbre”p1).



La libertad, en su dimension natural,
aparece como un don divino peculiar
e inalienable de toda persona,
intimamente vinculado a su
dignidad. Esa libertad tiene un
aspecto basico de capacidad de
eleccion y de iniciativa; pero a la vez
ese poder esta orientado hacia una
finalidad: nos permite servir a Dios y
a los demas, porque queremos, sin
coaccion alguna. Estos dos aspectos
estan presentes en los textos
analizados de tal modo que no se
hace una separacion sino que se
intenta ver la union entre ambos. Asi
sucede también en San Agustin, para
quien la libertad en su sentido mas
pleno se encuentra en la orientacion
hacia Dios.

El Beato Josemaria muestra con un
estilo muy existencial y vivo la
esterilidad y la irracionalidad del no
querer comprometerse: su caracter
de algin modo antinatural. La
esterilidad, porque “esas almas -las



habéis encontrado, como yo- se
dejaran arrastrar luego por la
vanidad pueril, por el engreimiento
egoista, por la sensualidad. Su
libertad se demuestra estéril, o
produce frutos ridiculos, también
humanamente. El que no escoge —jcon
plena libertad!- una norma recta de
conducta, tarde o temprano se vera
manejado por otros, vivird en la
indolencia —-como un pardasito-, sujeto
a lo que determinen los demds. Se
prestara a ser zarandeado por
cualquier viento, y otros resolverdn
siempre por él. (...) jPero nadie me
coaccional, repiten obstinadamente.
¢;Nadie? Todos coaccionan esa
ilusoria libertad, que no se arriesga a
aceptar responsablemente las
consecuencias de actuaciones libres,
personales. Donde no hay amor de
Dios, se produce un vacio de
individual y responsable ejercicio de
la propia libertad: alli —-no obstante
las apariencias—- todo es coaccion. El
indeciso, el irresoluto, es como



materia plastica a merced de las
circunstancias; cualquiera lo moldea
a su antojo y, antes que nada, las
pasiones y las peores tendencias de la
naturaleza herida por el pecado’sz1.
Descripcion que tiene gran
actualidad en nuestra época, en la
que mucha gente se deja llevar por
una libertad a la que el Beato
Josemaria llama “libertinaje”.

En esa esclavitud que proviene de
responder que no a Dios se actua
también contra la razén, como
afirma Santo Tomds de Aquino: “El
hombre es racional por naturaleza.
Cuando se comporta segun la razon,
procede por su propio movimiento,
como quien es: y esto es propio de la
libertad. Cuando peca, obra fuera de
razon, y entonces se deja conducir
por impulso de otro, sujeto en
confines ajenos, y por eso el que
acepta el pecado es siervo del pecado
(Ioh 8, 34",



El que quiere reservarse la libertad
sin ejercerla en la entrega, es esclavo
de si mismo y acaba siendo esclavo
de los demas, de muchas cosas
externas, de las que deberia ser
duefio como hijo de Dios. Es el
camino de la infelicidad aqui abajo y
luego para siempre. No es libertad,
sino libertinaje.

Clasicamente se ha llamado libertad
psicoldgica a la capacidad de elegir, y
libertad moral a esa mayor
capacidad operativa que surge del
buen ejercicio de la libertad con la
formacion de habitos, en los que se
condensan las elecciones buenas
realizadas.

En la filosofia contemporanea han
tenido lugar otros acercamientos
significativos hacia una libertad mas
profunda que la mera capacidad de
eleccion. Asi la distincion de Isaiah
Berlin entre una libertad negativa
(“libertad de” coacciones,



interferencias, imposiciones) y una
libertad positiva (“libertad para”
hacer o ser algo, para proyectar y
comprometerse) supuso un
enriquecimiento en el didlogo entre
los fil6sofos de la politica®. La
libertad positiva es una concepcion
mas alta que responde a la
creatividad propia de la persona
humana, pero todavia no llega al
punto mas alto que Cristo ha traido
al mundo ampliando las perspectivas
humanas, con ese “exceso”
caracteristico del cristianismo.

No obstante su fuerte paradoja, la
Cruz —con sus dimensiones de
entrega, sacrificio, perdon,
compromiso, aparente fracaso,...—
encuentra en el corazon humano una
intensa resonancia, porque ya en el
plano humano el nivel mas alto de
libertad se manifiesta en la
capacidad creativa desinteresada, en
amar el bien en si
independientemente de que lo sea



para mi, en la amistad y
benevolencia de querer a las
personas, en razon de su bondad y
dignidad innatas.

Recordando una obra de Robert
Spaemann, el hombre alcanza su
plenitud y con ella su felicidad
(Gliick), en la benevolencia
(Wohlwollen) hacia los demas,
queriendo su bien en cuanto tal.
También Carlos Cardona ha hecho de
la relacion entre ser, libertad y amor
de benevolencia, el nucleo de su obra
mas lograda desde el punto de vista
propositivo: la Metafisica del bien y
del mal. En ella sostiene que la
libertad es una caracteristica
trascendental del ser del hombre; es
el nucleo de toda accidon realmente
humana y lo que confiere
humanidad a todos sus actos. El acto
primero y fundamental de la libertad
consiste en decidirse, con un amor
electivo, por el bien en si mismo,
superando el amor natural hacia el



bien para mi. Significa, por tanto, un
éxtasis, con el que se sale de si
mismo.

Alejandro Llano, aun apreciando los
sentidos de libertad de y libertad para
propuestos por Isaiah Berlin, piensa
que no bastan y que hay un tercer
sentido, al que llama libertad de st
mismo, que es vaciamiento de uno
mismo, kénosis y apertura amorosa a
los otros™.

5. La proyeccion de la libertad
ganada por Cristo en algunos
campos de la vida contemporanea

Antes se ha recordado la afirmacion
de que el Beato Josemaria no
retrocede ante el desafio
antropocéntrico de la modernidad,
sino que, al contrario, denuncia sus
insuficiencias justo al desarrollar sus
ignoradas potencialidades. Esto
ultimo puede ser ilustrado
mostrando la proyeccion de la
doctrina teoldgica y filosodfica



expuesta en algunos campos de la
vida humana en las circunstancias
contemporaneas. Lo haré de modo
conciso, porque sobre las
aplicaciones de la libertad personal
segun Josemaria Escriva existe ya
una cierta bibliografia.

El Beato Josemaria tiene siempre
presente el contexto cultural en que
viven sus lectores y oyentes, las
personas a las que se dirige. Por eso
ante lo que cabe llamar
descubrimiento moderno de la
libertad, denuncia sus insuficiencias
no de modo simplemente polémico o
negativo, sino desarrollando en
sentido cristiano y humano las
potencialidades de esa libertad.

La libertad, segun el Fundador del
Opus Dej, es, en su sentido principal
y radical, libertad ante Dios y para
Dios, y por tanto la responsabilidad
le esta inseparablemente unida. En el
anonimato propio de la masificacion



se pierde la responsabilidad
personal. Quedan solo individuos,
desposeidos de su fundamental
caracter de personas. El Beato
Josemaria se esforzaba por extraer a
las personas de la masa andnima,
compuesta de individuos en estado
soledad y privados de una relacion
auténticamente humana con Dios y
con los demas. Como maestro de vida
cristiana queria formar personas
libres, hijos de Dios que luchaban
por estar con Cristo en la Cruz, que
procuraban responder a la libre
donaciéon y anonadamiento de Dios
con la libre entrega de si mismos. Si
no se estimula la responsabilidad,
tampoco se forman personas libres.

Entre las aplicaciones de la libertad a
la existencia humana y cristiana
ensefiadas por el Beato Josemaria
Escriva se halla su heroica defensa
del legitimo campo de lo opinable en
el terreno profesional, en el mundo
de las ideas politicas, sociales,



economicas, culturales, artisticas.
Existe un legitimo y sano pluralismo,
caracteristico de la mentalidad laical
—la libertad es uno de sus elementos
centrales—y contrario al clericalismo,
que no respeta la justa autonomia de
las realidades temporales, la
naturaleza y las leyes puestas por
Dios en sus criaturas. “Cuando se
comprende a fondo el valor de la
libertad, cuando se ama
apasionadamente este don divino del
alma, se ama el pluralismo que la
libertad lleva consigo”™ .

Se puede decir que en este terreno
tuvo que navegar contra corriente
desarrollando potencialidades de la
libertad y enraizandolas en su
fundamento teoldgico. Asi afirmaba
que dentro de los margenes de la
Revelacion divina en Cristo,
custodiada por el Magisterio de la
Iglesia, existe una pluralidad de
posiciones que es buena, en cuanto



manifestacion de libertad y

responsabilidad personales®”.

También en el campo teoldgico hay
un espacio para una legitima
variedad de posiciones, dentro de
una plena fidelidad al Magisterio.
Por eso en la Prelatura del Opus Dei
se siguen las indicaciones del
Magisterio de la Iglesia, sin que por
eso exista una escuela teoldgica
propia.

Su amor a la libertad le llevo a
prodigarse en dar una formacion
muy cuidada -también en el plano
teoldgico- con la que cada fiel
pudiese después moverse con
libertad en la santificacion del
trabajo y en la actividad apostolica,
sin esperar consignas. También en
este punto innovaba, sin
pretensiones de originalidad.

En la vida espiritual y apostdlica veia
mucho de autodeterminacion y la
estimulaba. La direccion espiritual



tiene como uno de sus fines ayudar a
las almas a querer —a ejercitar la
libertad—, secundando la accion del
Espiritu Santo. Por eso Josemaria
Escriva movia a hacer oracion, un
coloquio sincero y auténtico de hijos
con su Padre, a ponerse ante Dios,
que es el punto de referencia
fundamental de la libertad humana.
Las decisiones nacen entonces como
respuesta a la luz de Dios, con la
ayuda de su gracia. En muchas
ocasiones ante algunas preguntas
que le hacian, respondia
aproximadamente en estos términos:
¢por qué no se lo preguntas al Sefior
en la oracion?

El Beato Josemaria Escriva defendid
el don de la libertad para todas las
personas. Como Cristo, que muere en
la Cruz para conquistarnos la
libertad de los hijos de Dios, el
cristiano tiene que defender la
libertad de los otros y después la
propia. Amaba mucho la libertad de



las conciencias y solia decir que, con
la gracia de Dios, daria su vida por
defender la libertad de quienes no
eran catolicos. De ahi que las
actividades apostdlicas del Opus Dei
no hacen nunca discriminacion por
motivos religiosos.

En este contexto la educacion
consiste sobre todo en ensefiar a ser
libres, formando a los jovenes -y a
todos— de modo que puedan moverse
libremente y con buen criterio en
todos los ambientes: educar en la
libertad y para la libertad.

Pero insistir en la libertad personal
no hay que interpretarlo en sentido
individualista. Por eso, impulsaba a
que, como manifestacion de libertad
responsable, se tomase parte activa
en asociaciones varias, procurando
intervenir en las decisiones humanas
de las que dependen el presente y el
futuro de la sociedad. Asi lo expreso
muchas veces: “Con libertad, y de



acuerdo con tus aficiones o
cualidades, toma parte activa y eficaz
en las rectas asociaciones oficiales o
privadas de tu pats, con una
participacion llena de sentido
cristiano: esas organizaciones nunca
son indiferentes para el bien temporal
y eterno de los hombres”ss;.

Los grandes retos de la historia han
de encontrar a los cristianos con el
sentido de responsabilidad de
quienes se saben identificados con
Cristo en la Cruz, que salva y libera
de las esclavitudes. “Los hijos de Dios,
ciudadanos de la misma categoria que
los otros, hemos de participar “sin
miedo” en todas las actividades y
organizaciones honestas de los
hombres, para que Cristo esté
presente alli. Nuestro Sefior nos
pedird cuenta estrecha si, por dejadez
o comodidad, cada uno de nosotros,
libremente, no procura intervenir en
las obras y en las decisiones humanas,



de las que dependen el presente y el
futuro de la sociedad”ss.

6. Sintesis conclusiva

Entre los muchos interrogantes que
habran surgido en la mente del
lector, quiza hay uno al que
convenga intentar dar una respuesta,
aunque sea breve y sujeta a revision.
Se refiere a los varios sentidos de la
libertad, que estan presentes en este
articulo sin una clara distincion.

6.1. Las dimensiones de la libertad

Los filosofos ofrecen variadas
clasificaciones de los sentidos y
dimensiones de la libertad. Algunas de
las mas clasicas indican los siguientes
aspectosiooy:

a) ser libres con respecto a cualquier
tipo de coaccion. Es la libertad de
poner por obra externamente lo que
uno quiere. Se trata de un sentido
negativo de la libertad. Algunos



filésofos (por ej., Hobbes, Locke,
Hume, Voltaire) se quedan a este
nivel, porque niegan o no estan
seguros de que nuestras decisiones
sean verdaderamente libres, es decir,
no procedan de una necesidad o
condicionamiento interno, no
conocido. Muchas veces lo que hace
el derecho es proteger a la persona
de cualquier coaccion externa,
aunque sea psicoldgica. Es el campo
de las libertades politicas, que son
libertades externas, consiguientes a
la dignidad moral de la persona. Por
ejemplo: libertad religiosa; derecho a
la vida y a la inviolabilidad de la
persona; derecho al matrimonio y a
la familia, a la educacion de los
propios hijos, a adquirir lo necesario
para sustentarse, a la propiedad, al
asilo politico; derecho a escoger la
profesion, a desarrollar la propia
personalidad, a la libre expresion de
palabra, por escrito o artistica;
derecho de asociacion y de participar
en el orden de la comunidad social.



b) la libertad de eleccion, también
llamada libertad psicoldgica o libre
albedrio. Es la capacidad de la
persona de autodeterminarse
realmente, sin una oculta necesidad
interior, haciendo elecciones que
suelen referirse a realidades
externas, pero que al mismo tiempo
implican un decidir sobre el propio
ser (sobre todo en su dimension
moral, pero no solo en ella). Con esas
opciones cada persona se va
haciendo a si misma. Se trata de una
capacidad interna e innata. El
derecho suele presuponer esta
libertad psicoldgica, cuando, por
ejemplo, declara la responsabilidad
de una persona que ha cometido una
injusticia. Esta libertad se funda en la
apertura de la inteligencia a todo lo
real y de la voluntad a todo lo que es
bueno. A su vez, la inteligencia y la
voluntad como facultades operativas
dimanan de un alma espiritual que
ha recibido el ser directamente de
Dios por creacion. Asi el obrar



humano es libre porque procede de
un acto de ser que esta por encima
de lo material y de las cadenas
causales del cosmos.

c) la libertad como tarea ética,
también llamada libertad moral. Es
el sefiorio y autodominio que el
hombre adquiere mediante actos
libres que le llevan a poseer las
virtudes morales. Ejercitando bien la
libertad psicoldgica se alcanza la
libertad moral, una capacidad de
obrar que no estd impedida por las
pasiones o los vicios. Lo contrario es
una esclavitud, que aunque sea fruto
de la propia libertad psicoldgica, no
es libertad, sino libertinaje.

6.2. Los elementos naturales en la
libertad segun el Beato Josemaria

En las ensefianzas del Beato
Josemaria estan presentes estas
dimensiones de la libertad —entre
otras- sin que, como es logico, haya
una clasificacion explicita. Dentro de



su vision cristiana del hombre esta
contenida una concepcion de la
persona en su dimension o nivel de
creatura. En otros términos, hay
elementos de una antropologia
elaborada por la razon en union vital
con la fe:

a) La libertad es vista por el Beato
Josemaria como el mayor don
recibido por la persona “en lo
humano”. Al decir “en lo humano?”,
se quiere precisar el alcance de la
expresion al ambito natural, dejando
espacio para dones mayores en el
orden sobrenatural de la gracia.

b) Ya en el mismo orden creatural se
trata de un “don de Dios”. Vale la
pena recordar que en las ensefianzas
del Fundador del Opus Dej, el ultimo
punto de referencia del ambito
creatural es Dios. Asi, a propésito de
varias realidades humanas destacara
su caracter de don: el trabajo es “don
de Dios”no11, 1a inteligencia “es como



un chispazo del entendimiento
divino”nez, €l amor conyugal es “una
dadiva divina que se ordena
limpiamente a la vida, al amor, a la
fecundidad”os).

c¢) La libertad como capacidad de
elegir (la libertad psicoldgica) esta
claramente presente en su
pensamiento. Es, por poner un
ejemplo, el hilo central de la homilia
La libertad, don de Dios. A la vez, su
insistencia en la responsabilidad
evidencia que considera al hombre
verdaderamente libre y que la
historia no es una ficcion.

d) Este poder de eleccion se ejerce
especialmente entre el bien y el mal,
y con vistas a Dios. La realidad
natural de la libertad no se puede
aislar de su sujeto, que es una
criatura ordenada a Dios. Por eso, el
alcance de la libertad no es sdlo
horizontal o inmanente.



e) La dimension que algunos llaman
“libertad moral” no sdlo esta
presente, sino que es lo que da
sentido a la capacidad electiva. La
libertad es para el amor, para la
entrega, para el servicio. SAlo asi se
es verdaderamente libre y no esclavo
de las pasiones o, en el fondo, de un
estar curvado hacia si mismo. Quiza
se puede decir que el Beato
Josemaria, respetando la distincion,
subraya fuertemente la unidad y la
ordenacion de la libertad psicoldgica
a la moral.

f) Sus ensefianzas sobre la libertad
confluyen en una vision muy
definida de la formacion: se trata de
educar en la libertad (como clima y
ambiente) y para la libertad (como
fin: ayudar a la formacion de
personas libres y responsables).

g) Lo que se ha dado en llamar
“libertad con respecto a cualquier
coaccion” encuentra muchas



expresiones en los escritos del Beato
Josemaria, especialmente en su
fuerte defensa de la libertad de los
demas, de la libertad de las
conciencias individuales y
personales.

6.3. Los aspectos teologicos de la
libertad

Si pasamos al nivel estrictamente
sobrenatural, el de la salvacion que
nos libera del pecado y nos eleva a la
condicion de hijos de Dios, en la
ensefianza del Beato Josemaria cabe
destacar los siguientes puntos:

a) La libertad es vista en relacion con
la filiacion divina: es la libertad de
los hijos de Dios. Si la libertad como
personas creadas se fundaba en la
apertura total de la inteligencia y de
la voluntad al ser y al bien
respectivamente, en cuanto
facultades espirituales, y de modo
ualtimo en un alma que existe gracias
al ser que ha recibido



inmediatamente de Dios por
creacion, ahora la libertad de los
hijos de Dios se basa en una nueva
condicion teologal del hombre,
inserto en la vida trinitaria. Ser hijos
de Dios equivale a participar de la
vida divina y a no ser esclavos del
pecado, del demonio y de la muerte.
La libertad es ahora el dinamismo de
los hijos de Dios, movidos y
cooperando con la gracia divina,
pero significa quiza también el
mismo estado real y ontologico de
ser libres y no esclavos.

b) La libertad no es sélo don de Dios
en general, sino mas precisamente
un don que Cristo nos consigue con
su Muerte en la Cruz y con su
Resurreccion. El fundamento no es
s6lo la creacion, sino también la
redencion del hombre que la
Trinidad lleva a cabo mediante la
Encarnacion.



¢) En la libertad de los hijos de Dios
sigue presente la capacidad de
eleccion, pero se ve potenciada al
elevarse a autodeterminacion de
quien es hijo de Dios Padre en Cristo
por el Espiritu Santo. Siendo hijos de
Dios en el Hijo Unigénito, la
responsabilidad aneja a la libertad,
adquiere mads fuertemente el
caracter de respuesta al Amor
misericordioso del Padre que se ha
manifestado de manera sublime en
la Cruz. Todo el actuar del cristiano
es fruto de la gracia que Dios
concede libremente y de la libre
correspondencia humana, ayudada
por la gracia misma.

d) Toda la existencia de Cristo, pero
especialmente su sacrificio salvador
en la Cruz, es modelo de libertad que
se adhiere a la voluntad del Padre,
dando su vida por los demas. Si en el
plano natural la dimensiéon
psicoldgica de la libertad estaba
ordenada a la dimension moral y, por



tanto al amor y a la donacion, ahora
la medida de esa entrega es el Amor
de Cristo, que puede hacerse
presente en nosotros solo gracias al
envio del Espiritu Santo. Se llega a la
paradoja del amor sin medida, de la
locura de amor, del perdén gozoso y
total de los enemigos.

e) La doctrina teoldgica del Beato
Josemaria sobre la libertad alcanza
una especial profundidad gracias a
las luces divinas que le muestran la
conexion entre estar en la Cruz, ser
alter Christus, o mejor ipse Christus,
y ser hijo de Dios.

f) Las consecuencias en el campo de
la formacion se referiran a un modo
de concebir la direccion espiritual,
que estimula y favorece la libertad y
la espontaneidad apostolica de la
persona.

g) Alo que eran las libertades
externas en el orden filosofico
corresponderan aqui: la defensa de



la libertad de las conciencias en el
ambito mas propiamente religioso, el
estar dispuesto a dar la vida por
defender la conciencia religiosa y
espiritual de los demads, la distincion
entre lo que es doctrina de fe y lo que
pertenece al campo de la libre
confrontacion de enfoques
teoldgicos, etc.

Lluis Clavell

Pontificia Universidad de la Santa
Cruz

"I BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Carta 9-1-1932, n. 42
(citado en A. FUENMAYOR, V.
GOMEZ-IGLESIAS, J.L. ILLANES, El
itinerario juridico del Opus Dei,
Eunsa, Pamplona 1989, p. 46).

! Romana Postulacion de la causa de
beatificacion y canonizacion del
Siervo de Dios Josemaria Escriva de
Balaguer, sacerdote, Fundador del



Opus Dei, Articulos del Postulador,
Roma 1979, n. 483, p. 169.

B En julio de 1931, en una
enumeracion esquematica de
actividades apostolicas, anota: “no,
un partido catolico: diversidad de
opiniones” (Apuntes intimos, n. 206).
Y unos meses después, en 1932,
escribe: “Somos ciudadanos iguales a
los demas: iguales deberes, iguales
derechos. -Libertad politica de los
socios y asociadas. Por eso, en lo
humano, diversidad de

opiniones” (Apuntes intimos, n. 158,
ambos textos citados en A.
FUENMAYOR, V. GOMEZ-IGLESIAS,
J.L. ILLANES, op. cit., p. 46).

I E] carisma fundacional es la causa
decisiva de su profundizacién en la
libertad: “Desde 1928 mi predicacion
ha sido que la santidad no es cosa
para privilegiados, que pueden ser
divinos todos los caminos de la
tierra, porque el quicio de la



espiritualidad especifica del Opus Dei
es la santificacion del trabajo
ordinario. Hay que rechazar el
prejuicio de que los fieles corrientes
no pueden hacer mas que limitarse a
ayudar al clero, en apostolados
eclesiasticos. Y advertir que, para
lograr este fin sobrenatural, los
hombres necesitan ser y sentirse
personalmente libres, con la libertad
que Jesucristo nos gano” (BEATO
JOSEMARIA ESCRIVA DE BALAGUER,
Conversaciones, n. 34). “Como
consecuencia del fin exclusivamente
divino de la Obra, su espiritu es un
espiritu de libertad, de amor a la
libertad personal de todos los
hombres” (Ibidem, n. 67).

! Apuntes tomados de una tertulia,
Pascua de 1974 (citado en A. LLANO,
La libertad radical, Acto de
Homenaje al Beato Josemaria Escriva
de Balaguer, Fundador de la
Universidad de Navarra”, Pamplona,
26 de junio de 1992, p. 104).



® Cfr. el volumen Ast le vieron:
testimonios sobre Monsefior Escriva
de Balaguer, 4% ed., Rialp, Madrid
1992, 219 p., que contiene un buen
numero de testimonios de personas
del ambiente eclesiastico —obispos,
sacerdotes, religiosas y religiosos—
que trataron al Beato Josemaria en
diferentes épocas de su vida. Vid.
también P. URBANO, El hombre de
Villa Tevere: los afios romanos de
Josemaria Escriva, Barcelona 1995,
549 p. El capitulo “La pasion por la
libertad” (pp. 267-291) recoge
numerosos relatos de testigos
directos de la vida del Beato
Josemaria durante esos afios
romanaos.

"I Cfr. A. DEL PORTILLO, Entrevista
sobre el Fundador del Opus Dej,
(realizada por Cesare Cavalleri),
Madrid 1993, 252 p., en la que narra
numerosos hechos concretos de
defensa de la libertad por parte del
Beato Josemaria.



®1 Cfr. J. ECHEVARRIA, Memoria del
Beato Josemaria, (entrevista con
Salvador Bernal), Madrid 2000, 357
p., especialmente el apartado
“Defensor de la libertad” (pp.
146-157).

®I A. VAZQUEZ DE PRADA, El
fundador del Opus Dei: vida de
Josemaria Escriva de Balaguer,
Madrid 1997, vol. 1: jSefior, que veal,
638 p. Este primer volumen
comprende el periodo 1902-1936.

1 Todos sus escritos estan
permeados de una honda concepcion
de la libertad y llenos de abundantes
referencias a ella. Se podria pensar
que esto es normal, ya que toda
conducta auténtica y plenamente
humana es fruto de la libertad. Sin
embargo, la insistencia con que saca
a relucir el tema revela una
conciencia muy aguda y unas
convicciones muy definidas y
explicitas sobre la libertad. Aparte de



la homilia La libertad, don de Dios,
totalmente dedicada a esta cuestion,
el tema esta presente de modo
especial en Conversaciones con
Mons. Escriva de Balaguer, que
contiene entrevistas concedidas
entre 1966 y 1968. Las preguntas de
los periodistas sobre el Opus Deiy
sobre cuestiones de actualidad dan
ocasion al autor de expresar muchas
veces su pensamiento sobre esta
dimension fundamental de la vida
humana. Ademas, al final de ese
volumen estd reproducida la homilia
Amar al mundo apasionadamente de
1967, en la que el Beato Josemaria
expone de modo explicito su
concepcion de la mentalidad laical,
cuya clave es la libertad y la
responsabilidad. También otras
homilias abordan con fuerza, aunque
con menor extension, la cuestion del
sentido de la libertad. Por ejemplo, la
que pronuncio en la fiesta de Cristo
Rey de 1970 —el 22 de noviembre-,
publicada con el titulo Cristo Rey en



el volumen Es Cristo que pasa; o la
del 15 de marzo de 1961, miércoles
de la IV semana de Cuaresma,
publicada en ese mismo volumen
con el titulo El respeto cristiano a la
persona y a su libertad. En la homilia
Hacia la santidad, del 26 de
noviembre de 1967, publicada en
Amigos de Dios, la oracion es vista
como algo que libera al alma. Estos
son solo algunos ejemplos, porque —
repito- el tema aparece y reaparece
continuamente en todas sus obras.

M C., FABRO, Nel secondo aniversario
della morte. Un maestro di liberta
cristiana: Josemaria Escriva de
Balaguer, en “L’Osservatore
Romano”, 2-VII-1977. En esta
apreciacion coincidia el juicio del
jurista belga W. Onclin, que fue
decano de la Facultad de Derecho
Canonico de la Universidad de
Lovaina: “Una de las cosas que mas
me han emocionado al conversar con
Monsefior Escriva de Balaguer,



aparte de su calor humano, de su
entusiasmo y su espiritu
sobrenatural, es su amor a la
libertad, palabra que nunca
pronunciaba sin afiadir otra:
responsabilidad” (W. ONCLIN, en “La
libre Belgique”, 2 de julio de 1975).

U2 Cfr. C. FABRO — S. GAROFALO - M.
A. RASCHINI, Santos en el mundo:
estudios sobre los escritos del beato
Josemaria Escriva de Balaguer, Rialp,
Madrid 1993, 220 p.

™ En campo juridico el profesor J. L.
CHABOT, de la Universidad de
Grenoble, ha escrito Responsabilidad
frente al mundo y libertad, en la obra
colectiva Santidad y mundo (Actas
del Simposio Teoldgico de estudio en
torno a las ensefianzas del beato
Josemaria Escriva, Roma 12-14 de
octubre de 1993), ed. dirigida por M.
Belda, Eunsa, Pamplona 1996; otro
jurista, el profesor G. DALLA TORRE,
ha abordado la cuestion de La



animacion cristiana del mundo, en el
mismo volumen apenas citado. En el
ambito de las ciencias de la
educacion, V. GARCIA HOZ ha
publicado Tras las huellas del beato
Josemaria Escriva de Balaguer: ideas
para la educacion, Rialp, Madrid
1997, 206 p., con un capitulo titulado
“Conciencia, libertad,
responsabilidad”.

U4 AA. VV., Mons. Josemaria Escriva
de Balaguer y el Opus Dei: en el 50
aniversario de su fundacion, (obra
dirigida por Pedro Rodriguez, Pio G.
Alves de Sousa, José Manuel
Zumaquero), Pamplona 1982, 497 p.
El estudio de C. Fabro se halla en las
pp. 323-337.

51 Cfr. F. OCARIZ, Naturaleza, gracia
y gloria, Eunsa, Pamplona 2000, 355

P

161 Cfr. A. ARANDA, «El bullir de la
sangre de Cristo». Estudio sobre el



cristocentrismo del beato Josemaria
Escriva, Rialp, Madrid 2000, 304 p.

"7 Cfr. A. LLANO, La libertad radical,
publicado en Acto de Homenaje al
Beato Josemaria Escriva de Balaguer,
Fundador de la Universidad de
Navarra”, Pamplona, 26 de junio de
1992, pp. 95-104.

8! cfr. L. POLO, El concepto de vida
en Mons. Escriva de Balaguer, en
“Anuario Filosofico” 18 (1985/2), pp.
9-32. Se encuentra también en las
paginas 165-195 de la obra colectiva,
La personalidad del beato Josemaria
Escriva de Balaguer, Pamplona 1994,
261 p.

191 cfr. J. B. TORELLO, Il Beato
Josemaria Escriva, «pazzo d’amore»,
en “Studi Cattolici” 389-390 (1993),
pp. 420-428.

29 Algunos profesores de la
Universidad de la Santa Cruz —como
Ramon Garcia de Haro, Angel



Rodriguez Lufio o Ignacio Carrasco-
se han ocupado también de esta
cuestion.

11 CH. TAYLOR, Las fuentes del yo: la
construccion de la identidad
moderna, Barcelona 1996, 609 p. (tit.
orig.: Sources of the self).

(221 Cfr. C. CARDONA, Metafisica del
bien y del mal, Pamplona 1987, 232

P

31 BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Conversaciones, n. 117.

24 A, LLANO, Suefio y vigilia de la
razon, Eunsa, Pamplona 2001, p. 363.

31 Cfr. . DE FINANCE, Essai sur ’agir
humain, Rome 1962.

81 Cfr. K. WOJTYLA, Person and
community: selected essays,
(translated by Theresa Sandok), New
York 1994, 370 p.



7l Cfr. C. CARDONA, Metafisica del
bien y del mal, Pamplona 1987, 232

P

8] cfr. R. SPAEMANN, Gliick und
Wohlwollen: Versuch tiber Ethik,
Stuttgart 1990, 254 p.

9 . FABRO, El primado existencial
de la libertad, cit., p. 332.

B9 Apuntes tomados de una tertulia,
Pascua de 1974 (citado en A. LLANO,
La libertad radical, cit., p. 104).

31 BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Amigos de Dios, n. 27.
“Os quiero rebeldes, libres de toda
atadura, porque 0s quiero —nos
quiere Cristo!- hijos de

Dios” (Ibidem, n. 38).

21 Citado en nota 1. Las palabras
introductorias del Via Crucis
terminan pidiendo a la Virgen su
ayuda para “revivir aquellas horas
amargas que tu Hijo quiso pasar en



la tierra, para que nosotros, hechos
de un pufiado de lodo, viviésemos al
fin in libertatem gloriae filiorum Dei,
en la libertad y gloria de los hijos de
Dios”.

33 Idem, Carta 31-V-1954, n. 24
(citado en P. RODRIGUEZ, F. OCARIZ,
J.L. ILLANES, El Opus Dei en la
Iglesia, Rialp, Madrid 1993, p. 111)

34 BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Via Crucis, Rialp,
Barcelona 1987, 133 p.

[35]

Idem, Santo Rosario, Rialp, Madrid
1985, 89 p

B¢ Apuntes tomados de una
meditacién, 28-1V-1963. Citado en C.
CARDONA, Forgia di dolore, “Studi
Cattolici” (1993), p. 779.

37 BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Apuntes intimos, nn. 217
y 218. Citados en A. VAZQUEZ DE
PRADA, El Fundador..., cit., p. 381.



81 fr. P. RODRIGUEZ, “Omnia
traham ad meipsum”: El sentido de
Juan 12, 32 en la experiencia
espiritual de Mons. Escriva de
Balaguer, “Romana” 13 (1991/2), pp.
331-352.

3 BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Carta 9-1-1959, n. 60.
Citado en A. VAZQUEZ DE PRADA, El
Fundador..., cit., pp. 389-390.

I Cfr. A. ARANDA, «E1 bullir de la
sangre de Cristo», cit., especialmente
el capitulo V “Cristo presente en los
cristianos”, apartado 2 “«Alter
Christus, ipse Christus» en el Beato
Josemaria”. Cfr. también F. OCARIZ,
Hijos de Dios por el Espiritu Santo,
“Scripta Theologica” (1998), pp.
479-503.

41 cfr. 2 Cor. 5, 17.

2] BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Via Crucis, estaciéon XI,
punto de meditacion n. 4.



431 Articulos del Postulador, cit., n.
385, p. 135.

“41oh 10, 17-18.

43l BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Amigos de Dios, nn.
25-26

46l BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Amigos de Dios, nn.
25-26

“7I BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Es Cristo que pasa, n. 95.

48] Thidem, n. 84.
“I Thidem, nn. 85-86.
501 Thidem, n. 18.
[51]

Idem, Amigos de Dios, n. 25.

52l BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Via Crucis, estacion I,
punto de meditacion 1.



®hidem, punto de meditacion n. 2.

54 1dem, Es Cristo que pasa, n. 17

31 Cons. past. Gaudium et spes, n. 22:
“En realidad, el misterio del hombre
soOlo se esclarece en el misterio del
Verbo encarnado. Porque Adan, el
primer hombre, era figura del que
habia de venir, es decir, Cristo
nuestro Sefior. Cristo, el nuevo Adan,
en la misma revelacion del misterio
del Padre y de su amor, manifiesta
plenamente el hombre al propio
hombre y le descubre la sublimidad
de su vocacion”.

56 Thidem, n. 24.

571 BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Amigos de Dios, n. 30.

581 Thidem, n. 25.
59 Thidem, n. 26.

601 Thidem, n. 27.



U Thidem, n. 28.

2l BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Surco, n. 797.

% Jdem, Amigos de Dios, n. 28.

641 Thidem.

%1 Cfr. Ibidem, n. 6. Desde un punto
de vista psicologico, la antropologia
del psiquiatra hebreo Viktor E.
Frankl confirma esa aspiracion
humana a una donacion plena.

6] Como se ve, en bastantes casos el
Beato Josemaria condensa la
expresion paulina de “la libertad de
la gloria de los hijos de Dios” en “la
libertad de los hijos de Dios”. No se
trata de una falta de vision
escatologica, siempre presente en su
predicacion, sino de un modo de
expresarse adecuado a cada
contexto.



' BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Carta 24-111-1930, n. 2
(citado en AA.VV. La personalidad del
beato Josemaria Escriva de Balaguer,
Pamplona 1994, p. 41).

%81 S, TOMAS DE AQUINO, S.Th. 1, 38,
1c.

1 Cfr. F. OCARIZ, Hijos de Dios por el
Espiritu Santo, “Scripta
Theologica” (1998), pp. 479-503.

"9l BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Amigos de Dios, n. 25; el
texto biblico citado es Hebr. 10, 7.

" Thidem, n. 24.
721 Thidem, n. 26.
3] Thidem, n. 24.
[74]

Idem, Es Cristo que pasa, n. 111.

51 pt, 30, 15-16. 19.



781'S. AGUSTIN, De vera religione, 14,
27 (PL 34, 134).

I BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Amigos de Dios, n. 33.

81'S. TOMAS DE AQUINO, Super
Epistolas S. Pauli lectura. Ad
Romanos, cap. II, lect. III, n. 217 (ed.
Marietti, Torino 1953); citado en
Amigos de Dios, n. 27.

791, TOMAS DE AQUINO,
Quaestiones disputatae. De Malo, q.
VL a. 1.

801 A, LLLANO, La libertad radical, cit.,
p- 97.

#1] BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Conversaciones, n. 117.

821 ITdem, Carta 9-1-1959, n. 35 (citado
en A. SASTRE, Tiempo de caminar,
Rialp, Madrid 1989).



1S, TOMAS DE AQUINO,
Quaestiones disputatae. De Malo, q.
VL a. 1.

34 BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Amigos de Dios, n. 36.

1 Agradezco esa expresion al Prof.
Paul O’Callaghan, que me la ha
sugerido al leer estas paginas.

8 BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Es Cristo que pasa, n. 33.

871 Jdem, Conversaciones, n. 104.

88] Thidem, n. 44.

9 cfr. LEON XIIL Enc. Libertas
praestantissimum, 20-VI-1888, ASS 20
(1888), 606.

9 BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Carta 11-I11-1940, n. 65
(citada en A. RODRIGUEZ LUNO, La
formacion de la conciencia en
materia social y politica segun las
ensefianzas del Beato Josemaria



Escriva, “Romana” 24 (1997)
162-181). “No hago, ni quiero, ni
puedo hacer politica; pero mi
mentalidad de jurista y de tedlogo —
mi fe cristiana también—- me llevan a
estar siempre al lado de la legitima
libertad de todos los hombres. Nadie
puede pretender en cuestiones
temporales imponer dogmas, que no
existen” (Conversaciones, n. 77).

®1 1dem, Las riquezas de la fe,

articulo publicado en el diario ABC
(Madrid), 2-XI-1969.

2 Jdem, Amigos de Dios, n. 29.
43S, TOMAS DE AQUINO, Super
Evangelium S. Ioannis lectura, cap.
VIII, lect. IV, n. 1204 (ed. Marietti,
Torino 1952).

®4 En su conocida leccion inaugural
en la catedra de teoria politica en la
Universidad de Oxford, dedicada al
concepto de libertad y publicada en
1958, Isaiah Berlin avivo el debate



sobre esta realidad fundamental
proponiendo esa distincion.

31 Con acertada observacion
psicoldgica, advierte que la “clave de
la autenticidad de tal amor personal
no solo la proporciona, por cierto, la
capacidad de sentir establemente
amor por otra persona, sino sobre
todo la apertura a dejarse amar.
Quien se deja amar puede entender
lo que implica liberarse de si mismo,
porque entonces sabe que lo que
tiene ya no es suyo, sino de quien le
ama” (A. LLANO, Hacia un
humanismo de la autenticidad, en el
volumen Suefio y vigilia de la razon,
Eunsa, Pamplona 2001, p. 365).
Ademas de su presencia en toda la
tradicion cristiana, en nuestro
tiempo esta idea de libertad de si
mismo procede de Schelling y ha sido
actualizada por Fernando Inciarte.

81 BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Conversaciones, n. 98.



B Al mismo tiempo el Beato
Josemaria record6 muchas veces que
por circunstancias especiales la
jerarquia eclesiastica puede pedir a
los catdlicos una posicion comun
unica en terrenos opinables, aunque
no sea ésta la situacion normal.

%81 BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Forja, n. 717.

99 Thidem, n. 715.

1% He seguido la clasificacion
ofrecida por E. COLOM - A.
RODRIGUEZ LUNO, Scelti in Cristo
per essere santi. Elementi di Teologia
Morale Fondamentale, Apollinare
Studi, Roma 1999, pp. 207ss., y A.
MILLAN-PUELLES, El valor de la
libertad, Rialp, Madrid 1995.

(19U BEATO JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Es Cristo que pasa, n. 47.

1921 Thidem, n. 24.



(193] Thidem.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/la-libertad-
ganada-por-cristo-en-la-cruz/
(15/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/la-libertad-ganada-por-cristo-en-la-cruz/
https://opusdei.org/es-es/article/la-libertad-ganada-por-cristo-en-la-cruz/
https://opusdei.org/es-es/article/la-libertad-ganada-por-cristo-en-la-cruz/

	La libertad ganada por Cristo en la Cruz

