
opusdei.org

La libertad ganada
por Cristo en la Cruz

Aproximación teológica a
algunas enseñanzas de san
Josemaría Escrivá sobre la
libertad, publicado en Romana
nº 33 (julio-diciembre de 2001).

11/03/2022

1. Introducción

2. Contexto histórico

2.1. El progresivo aprecio de la
libertad

2.2. La mentalidad de partido único



2.3. Clericalismo y miedo a la
libertad

2.4. Profundización católica en la
libertad en el s. XX

3. La libertad de los hijos de Dios y su
relación con la Cruz

3.1. Estar en la Cruz es ser Cristo y,
por tanto, hijo de Dios.

3.2. La libertad del Hijo Unigénito
culminada en la Cruz

3.3. La libertad de los hijos de Dios
orientada a la entrega de sí

3.4. La libertad del hijo de Dios, obra
de las tres Personas divinas

4. La libertad como don de Dios en el
orden de la creación

4.1. La unión de naturaleza y gracia

4.2. La libertad del hombre como
criatura



5. La proyección de la libertad
ganada por Cristo en algunos campos
de la vida contemporánea

6. Síntesis conclusiva

6.1. Las dimensiones de la libertad

6.2. Los elementos naturales en la
libertad según el Beato Josemaría

6.3. Los aspectos teológicos de la
libertad

“Nuestra única finalidad es espiritual
y apostólica, y tiene un resello divino:
el amor a la libertad, que nos ha
conseguido Jesucristo muriendo en la
Cruz (cfr. Galat. IV, 31)”[1]

1. Introducción

La libertad es un tema tan central en
la vida y en las enseñanzas del Beato
Josemaría Escrivá, que solía recordar



en muchas ocasiones a quienes el
Señor llamó con su misma vocación: 
“Os dejo como herencia, en lo
humano, el amor a la libertad y el
buen humor”[2].

Este amor a la libertad se advierte ya
desde el comienzo mismo de la
misión recibida de Dios[3], y es
considerado por el Beato Josemaría
como un resello divino[4]. No existe
solución de continuidad a lo largo de
su vida. En la primavera de 1974, un
año antes de que el Señor le llamara
a Sí, en un encuentro con jóvenes de
muchas naciones expresaba las
mismas convicciones de modo
informal, con viveza y simpatía: “en
el siglo pasado, nuestros abuelos –los
míos, digamos vuestros bisabuelos–
eran tan encantadores que luchaban
de verdad por la libertad personal.
(...) Tenían toda una ilusión
romántica, se sacrificaban y luchaban
por alcanzar esa democracia con la
que soñaban, y una libertad personal



con responsabilidad personal. Así hay
que amar la libertad: con
responsabilidad personal. (...) voy
como Diógenes con el farol, buscando
la libertad y no la encuentro en
ninguna parte (...) Pienso que soy el
último romántico, porque amo la
libertad personal de todos –la de los
no católicos también–”[5].

Un elemento central de su
pensamiento es la convicción de que
en lo humano el mayor don recibido
de Dios es la libertad y que esa es la
característica principal de las
personas. Pero el Beato Josemaría
fue maestro de libertad no de modo
sólo teórico o especulativo, sino en
cuanto que vivió intensamente la
libertad y la defendió con constancia
heroica. Así lo han testimoniado
muchas personas que le
conocieron[6], y de modo particular
sus sucesores al frente del Opus Dei,
los Obispos Mons. Álvaro del
Portillo[7] y Mons. Javier Echevarría[8].



También han destacado este rasgo
fuerte del Beato Josemaría las
diversas semblanzas publicadas
desde 1975 y la biografía escrita por
Andrés Vázquez de Prada[9].

Los escritos del Beato Josemaría no
contienen una pura teoría sobre la
libertad, sino que ponen sobre el
papel cómo la comprendió a fuerza
de hechos concretos de su propia
vida[10]. Yo diría que su estilo es más
existencial y autobiográfico que
especulativo, y revela una singular
clarividencia, rapidez y profundidad
de intuición intelectual. El filósofo
italiano Cornelio Fabro, que le llamó
“maestro de libertad cristiana”[11], ha
titulado un estudio sobre las
publicaciones del Beato Josemaría
con las palabras Con el temple de los
Padres, para señalar su semejanza
con las obras de los Padres de la
Iglesia[12]. En la patrística se advierte
una fuerte unión entre vida y
doctrina: se empieza a desarrollar



una cierta reflexión, que forma parte
de la vida cristiana de los Padres, que
han de transmitir fielmente la
Verdad revelada, que es Vida, en las
circunstancias determinadas de su
tiempo.

Quizá precisamente por esas
características que van más allá del
ámbito académico, el Fundador del
Opus Dei ha merecido la atención de
estudiosos de varios saberes
humanísticos: de teólogos, filósofos,
juristas, pedagogos, etc.[13]. En el
campo filosófico-teológico en que
quiere moverse mi estudio, tengo
que mencionar a varios autores sin
ánimo de ser exhaustivo: C. Fabro, ya
citado, volvió sobre el tema en El
primado existencial de la libertad[14];
Mons. Fernando Ocáriz[15], con sus
trabajos sobre la filiación divina; el
Prof. Antonio Aranda[16]; Carlos
Cardona, tanto en sus comentarios a
obras del Beato Josemaría como en
sus propios trabajos sobre la libertad;



Alejandro Llano[17]; Leonardo Polo[18];
Joan Baptista Torelló[19] y otros[20].

2. Contexto histórico

Para profundizar en las enseñanzas
del Beato Josemaría y valorarlas
debidamente, es necesario ofrecer
unas pinceladas breves sobre la
suerte de la libertad en la cultura de
su tiempo. Muchas veces su
afirmación de la libertad procedía de
su defensa ante hechos concretos de
la vida de muchos países. Siendo un
maestro de vida cristiana, percibía
con profundidad los cambios de la
cultura en la que vivía. Se trata aquí
sólo de ofrecer un marco general de
referencia.

2.1. El progresivo aprecio de la
libertad

Una de las realidades más
importantes en juego en los cambios
culturales modernos y
contemporáneos es sin duda la



libertad, junto a la autenticidad. Lo ha
puesto de relieve Charles Taylor en su
conocida obra Las fuentes del yo,
aunque él mismo no parece concluir
su diagnóstico de la modernidad[21].

En los últimos siglos ha tenido lugar
un progresivo descubrimiento del
valor y de la radicalidad de la
libertad. En el plano existencial de
las personas singulares y de la
sociedad, se ha consolidado una
fuerte conciencia de la dignidad de la
persona y de sus derechos, a la vez
que se ha afirmado la autonomía
relativa de las realidades terrenas.
En el centro de todo este proceso se
encuentra la experiencia vivida de la
libertad, en el plano personal y en el
de la vida social y política. Esta
mayor conciencia del alcance de la
libertad y de su valor se refleja en los
textos jurídicos, en la literatura y en
los desarrollos especulativos. A mi
modo de ver, se trata de un largo
proceso de maduración de algunas



verdades cristianas, que ha
requerido siglos de historia para
manifestar cada vez más plenamente
sus virtualidades.

Como es lógico, la profundización en
la libertad ha estado siempre
acompañada de escorias
relacionadas con el pecado. En el
orden teórico, muchos filósofos
tienden –a mi juicio, acertadamente–
a ver la libertad como centro del
hombre. Pero a causa de un
antropocentrismo cerrado a la
trascendencia, muchas veces la
conciben como algo absoluto, que se
fundamenta a sí mismo o que no
necesita de fundamento alguno: es
decir, se llega hasta el extremo de ver
la libertad como fundante y no
fundada. Esa autonomía
antropocéntrica contiene un rechazo
del realismo metafísico –
profundamente humano y reforzado
por el cristianismo–, de la aceptación
del ser comunicado por Dios a las



criaturas. El acto de ser es fuente de
actividad, y cuando es de orden
espiritual, es un ser personal que con
el libre dinamismo se perfecciona y
se dirige hacia su plenitud. Por eso
sucede la extraña paradoja,
frecuente en la modernidad, de una
fuerte percepción de la libertad, que
luego se malogra tristemente de
diversos modos. Se comprende,
porque la libertad se pierde cuando
se rechaza su fundamento
metafísico, como se puede ver en dos
orientaciones importantes de
numerosos pensadores modernos y
contemporáneos.

Así en el racionalismo, que prefiere
la subjetiva claridad de las simples
esencias al ser de la realidad misma,
la libertad acaba reducida a la
necesidad conocida del sistema, es
decir a la conciencia de la propia
necesidad (por ejemplo, en cuanto
modos de la única sustancia, del Deus
sive Natura de Spinoza). La realidad,



como conjunto de esencias
relacionadas a modo de sistema
matemático perfectamente aferrable
por la razón humana, no deja espacio
a la libertad, que constituye un
escándalo irracional para el sistema
determinista (Leibniz). El ser, con
todo el dinamismo que de él surge,
ha sido rechazado al preferir unas
esencias claras y distintas, más
fácilmente manejables por el hombre
en su dominio del mundo, porque el
ser no es perfectamente disponible.

Otra forma importante y extrema del
olvido y rechazo del ser acaece en las
concepciones de la realidad que, en
lugar de las esencias, prefieren la
existencia como conjunto de hechos
y acciones sin un sujeto enraizado en
el ser. Posición que podría calificarse
de factualismo existencialista. En
este caso, la realidad se compone de
hechos que se suceden sin surgir de
una fuente en la que encuentran una
unidad y un significado. La libertad



se disuelve en la espontaneidad de
actos desconectados y sin sentido. El
tener que decidir –con su aneja
responsabilidad– deviene un peso
insoportable, una condena (Sartre).
La temporalidad deja de ser una
eternidad participada, para
convertirse en un sucederse lúdico o
esteticista de actos puntuales y
aislados[22]. También en este caso la
exaltación de la libertad conduce
paradójicamente a su pérdida.

2.2. La mentalidad de partido
único

El Beato Josemaría Escrivá, evitando
siempre tomar posiciones políticas
concretas, defendió la libertad
cristiana ante lo que llamaba 
“mentalidad de partido único” tanto
en el campo social y político, como en
el apostólico.

En el campo político, después de la
exaltación de una libertad
individualista propia del liberalismo,



a lo largo del siglo XX se sucedieron
ideologías y experiencias políticas
que tuvieron en común la negación
de la libertad personal.
Totalitarismos en sentido estricto,
como el comunismo y el
nacionalsocialismo; y otras formas
políticas de excesiva limitación de la
libertad, dominadas por un partido
único. Con su sentido cristiano de la
libertad, el Beato Josemaría rechazó
con mucha energía esa conculcación
de la persona humana y de su
libertad y responsabilidad,
haciéndose siempre eco de las
declaraciones del Magisterio de la
Iglesia en este campo.

Ante el fenómeno de masas
despersonalizadas producido por
estas tendencias de la vida política y
por diversas causas culturales,
difundió la inquietud cristiana por
extraer de la masa anónima a las
personas, para que asumiesen su
libertad y responsabilidad



personales, sin conformarse a los
intentos tiránicos de sofocarlas.

2.3. Clericalismo y miedo a la
libertad

También en el ámbito de la vida
eclesial se daban fenómenos de escasa
conciencia de lo que supone la
libertad cristiana: personas y grupos
con mentalidad de partido único, en el
ámbito del apostolado y de la
actuación de los católicos en la vida
pública; gentes que se sentían con la
misión de ofrecer una única solución
católica a los problemas del ámbito
temporal; concepciones de la
dirección espiritual como una guía
que sustituía a la conciencia cristiana
de cada uno de los fieles. Quizá la
reacción a los excesos del liberalismo
engendró en algunos ambientes estas
actitudes de miedo a la libertad y de
renuncia a tomarse
responsabilidades.



El Fundador del Opus Dei percibía
claramente que se trataba de una
deformación cristiana y de un
oscurecimiento de la libertad. Si el
clericalismo en general consiste en la
indebida injerencia de los clérigos en
aquellos ámbitos que son competencia
de los laicos, el Beato Josemaría supo
detectar numerosas manifestaciones
de este clericalismo y su relación con
la mentalidad de partido único, que
nace cuando se intenta ofrecer una
única solución cristiana a los
problemas contingentes y opinables.
Su planteamiento de la vida cristiana,
defendiendo la libertad de cada
persona, tuvo que ir contra corriente,
porque era consciente de la tentación
de clericalismo presente en quien cree
o dice que “baja del templo al mundo
para representar a la Iglesia, y que
sus soluciones son las soluciones
católicas a aquellos problemas. ¡Esto
no puede ser, hijos míos! Esto sería
clericalismo, catolicismo oficial o
como queráis llamarlo. En cualquier



caso, es hacer violencia a la
naturaleza de las cosas”[23].

No era un punto marginal. El
Fundador del Opus Dei tenía una
firme convicción de que las personas
afectadas por esa mentalidad no
podían entender la misión que había
recibido de Dios de manifestar la
grandeza de la vida ordinaria.

2.4. Profundización católica en la
libertad en el s. XX

A lo largo del siglo XX bastantes
teólogos y filósofos cristianos han ido
profundizando en el sentido
cristiano de la libertad. Esta ganancia
ha dado sus frutos en los desarrollos
doctrinales del Concilio Vaticano II,
en los que tiene un cierto peso la
expresión paulina “la libertad de la
gloria de los hijos de Dios” (Rom 8,
21). Después no han faltado
extremismos en la línea de asumir
un liberalismo fuerte o en la,
aparentemente opuesta, de algunas



formas de teología de la liberación de
orientación marxista. Digo
“aparentemente opuesta”, porque
ambas tienen una matriz común de
antropocentrismo de cerrada
inmanencia.

En el ámbito estrictamente
académico se ha constatado entre
pensadores cristianos la tendencia a
un sentido más alto de la libertad
que el usual en la teología y filosofía
escolásticas de la primera mitad del
siglo XX. La idea de libertad como
mera propiedad de la facultad
volitiva espiritual producía
insatisfacción y se intentaba verla
como una expresión de toda la
persona. Como escribe Alejandro
Llano, “la decisión libre implica
existencialmente al ser humano de
modo más profundo y global que el
propio conocimiento”[24], o como
señala Paul Ricoeur, al decidir yo me
decido, poniendo en mi decisión todo
el peso de mi ser.



También la noción de libertad como
pura capacidad de elegir medios se
mostró reductiva y muchos autores –
por ejemplo, Joseph de Finance[25] o
Karol Wojtyla[26]-– subrayaron la
autodeterminación o
autotrascendencia hacia la
perfección y la plenitud, que se
manifiestan especialmente en la
donación, punto en el que también
convergen filósofos bastante diversos
como Leonardo Polo, Carlos
Cardona[27] o Robert Spaemann[28].

Se quería superar una visión
unilateral, puramente estática de la
metafísica y un extrinsecismo del
obrar respecto al ser. Se trataba, en
el fondo, de sacar las consecuencias
de la superación del formalismo y
por tanto de verlo todo desde el
punto de vista de la perfección por
excelencia que es el ser, siempre que
este no sea considerado como simple
existencia o estado de realidad, como



han mostrado Cornelio Fabro o
Etienne Gilson.

La actualidad y energía del ser
participado no queda completamente
encerrada en los límites de la
esencia, sino que hace que de ésta
fluyan las potencias activas, las
capacidades operativas o facultades,
que tienen más razón de acto que de
potencia. El ser es siempre fuente de
actividad, y en Dios es idéntico a su
obrar inmanente de sabiduría y de
amor.

A la luz de este esfuerzo especulativo
en la teología y en la filosofía, la
libertad como capacidad de elegir
remite a algo más fundamental que
es el ser libre de la persona. Con
mayor o menor precisión esta
perspectiva se observa en no pocas
obras de antropología filosófica y
teológica y, en general, en el modo de
abordar reflexivamente numerosos
temas de la vida cristiana.



En el contexto de los “maestros de
vida cristiana” del siglo XX, el
ejemplo y las enseñanzas del Beato
Josemaría Escrivá han tenido un
influjo que los historiadores podrán
determinar más adelante. Su
conciencia explícita de la “libertad
personal”, de la “libertad de los hijos
de Dios”, de la “libertad responsable”
estaba constantemente presente en
sus actuaciones y palabras.

Además de los factores de su
educación familiar, de su propia
personalidad humana y cristiana, y
probablemente también de su
formación jurídica, pienso que su
penetración en la libertad se debe
sobre todo a la luz fundacional
recibida de Dios y a su propia
experiencia cristiana. No parece,
desde luego, tener su origen en la
mentalidad dominante en el
ambiente eclesiástico en que se
formó, ya que, como he anotado,
mucho tuvo que luchar por defender



la libertad personal. En los años
posteriores al Concilio Vaticano II,
supo defender la libertad personal
cristiana frente a las deformaciones
propias de una libertad desligada de
Cristo y de la verdad: las formas de
teología de la liberación inspiradas
en el marxismo y la reducción de la
libertad a libertinaje.

Cornelio Fabro lo ha expresado así:
“Hombre nuevo para los tiempos
nuevos de la Iglesia del futuro,
Josemaría Escrivá de Balaguer ha
aferrado por una especie de
connaturalidad –y también, sin duda,
por luz sobrenatural– la noción
originaria de libertad cristiana.
Inmerso en el anuncio evangélico de
la libertad entendida como
liberación de la esclavitud del
pecado, confía en el creyente en
Cristo y, después de siglos de
espiritualidades cristianas basadas
en la prioridad de la obediencia,
invierte la situación y hace de la



obediencia una actitud y
consecuencia de la libertad, como un
fruto de su flor o, más
profundamente, de su raíz”[29].

3. La libertad de los hijos de Dios y
su relación con la Cruz

El pensamiento del Beato Josemaría
Escrivá se refiere a la libertad
personal y a sus consecuencias: a la
libertad radical o fundamental y a las
libertades aplicadas, por decirlo con
una expresión bastante usual. Son
dos aspectos que se entrecruzan y
son inseparables. Como he dicho al
inicio, uno de los méritos del
Fundador del Opus Dei consiste
precisamente en haber unido
doctrina y vida, en este tema como
en muchos otros. Por lo tanto, en
haber puesto de relieve bastantes
concreciones de la libertad en
diversos campos, en unos momentos
en los que la tendencia general de la
cultura no iba en ese sentido. En la



bibliografía citada anteriormente en
varias notas abundan las reflexiones
sobre estos puntos. Sin embargo, no
hay en esos escritos un estudio que
afronte directamente la relación
entre la libertad y la Cruz, que será el
objeto central de este artículo.

Algunos textos invitan a hacerlo. Por
ejemplo, entre otros, esta declaración
del autor en la primavera de 1974
afirmando que el elemento más
decisivo de su amor a la libertad es la
muerte de Cristo en la Cruz: “Amo la
libertad de los demás, la vuestra, la
del que pasa ahora mismo por la calle,
porque si no la amara, no podría
defender la mía. Pero ésa no es la
razón principal. La razón principal es
otra: que Cristo murió en la Cruz para
darnos la libertad, para que nos
quedáramos in libertatem gloriae
filiorum Dei (Rom. 8, 21)”[30].

El Beato Josemaría usaba mucho la
expresión la libertad de los hijos de



Dios. De este modo ponía el acento
en la relación de la libertad con la
filiación divina, que Dios le había
hecho ver como fundamento de su
vida espiritual. Por eso decía: “¡cada
día aumentan mis ansias de anunciar
a grandes voces esta insondable
riqueza del cristiano: la libertad de la
gloria de los hijos de Dios! (Rom. 8,
21)”[31]. Pero igualmente
característico es su modo de ver la
libertad como don divino que nos
llega a través de la Cruz. Así escribe
sobre “el amor a la libertad, que nos
ha conseguido Jesucristo muriendo en
la Cruz (cfr. Galat. 4, 31)”[32].

A veces aparecen juntos los dos
aspectos: la libertad de los hijos de
Dios y la referencia a Cristo redentor
en la Cruz, remitiendo a los textos
paulinos ya citados de Romanos y
Gálatas: “Hijos míos, somos una
numerosa y variadísima familia, que
crece y se desarrolla in libertatem
gloriae filiorum Dei (Rom. 8, 21), qua



libertate Christus nos liberavit 
(Galat. 4, 31), en la libertad gloriosa
que Jesucristo nos ha adquirido
redimiéndonos de toda servidumbre.
Nuestro espíritu es de libertad
personal” [33].

En su modo de pensar la conexión
entre libertad y Cruz confluyen su
estudio de la teología, la meditación
personal, algunas experiencias
espirituales especialmente intensas,
y sobre todo su sentido de la filiación
divina. Por este motivo algunos de
los textos más incisivos se
encuentran en escritos que
manifiestan muy directamente el
encuentro personal del Beato
Josemaría con Cristo, como son sus
comentarios a las estaciones del Via
Crucis[34] y a los misterios dolorosos
del Santo Rosario[35].

3.1. Estar en la Cruz es ser Cristo y,
por tanto, hijo de Dios.



Antes de entrar en esos textos y para
enmarcarlos, quisiera referirme a
una profundización del Beato
Josemaría expuesta en una
meditación del 28 de abril de 1963.
Son palabras que muestran la
densidad antropológica y teológica
de su oración: “Cuando el Señor me
daba aquellos golpes, por el año
treinta y uno, yo no lo entendía. Y de
pronto, en medio de aquella amargura
tan grande, esas palabras: tú eres mi
hijo (Ps. 2, 7), tú eres Cristo. Y yo sólo
sabía repetir: Abba, Pater!; Abba,
Pater!; Abba!, Abba!, Abba! Ahora lo
veo con una luz nueva, como un nuevo
descubrimiento: como se ve, al pasar
los años, la mano del Señor, de la
Sabiduría divina, del Todopoderoso.
Tú has hecho, Señor, que yo
entendiera que tener la Cruz es
encontrar la felicidad, la alegría. Y la
razón –lo veo con más claridad que
nunca– es ésta: tener la Cruz es
identificarse con Cristo, es ser Cristo,
y, por eso, ser hijo de Dios”[36].



El Fundador del Opus Dei se refiere a
un periodo de grandes tribulaciones
interiores y exteriores. Pero en esos
momentos no le falta el consuelo del
Señor. Precisamente entonces Dios le
concede nuevas luces sobre la misión
recibida. Una de ellas tiene lugar el 7
de agosto de 1931 y se refiere a la
Cruz. Durante la Santa Misa, en el
momento de la elevación de la
Sagrada Hostia, el Señor pone en su
pensamiento las palabras del
Evangelio de San Juan: “et si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad me ipsum” (Jn 12, 32), con un
significado preciso: “Y comprendí que
serán los hombres y mujeres de Dios,
quienes levantarán la Cruz con las
doctrinas de Cristo sobre el pináculo
de toda actividad humana... Y vi
triunfar al Señor, atrayendo a Sí todas
las cosas”[37]. Se trata de una
iluminación sobre el modo de
colaborar con nuestro trabajo a la
acción de Cristo en la Cruz que atrae
todo hacia Sí y hacia el Padre. El



cristiano, santificando su existencia
secular ordinaria, hace presente la
exaltación redentora de Cristo[38].

Poco tiempo después, el 16 de
octubre de 1931, tiene lugar el hecho
al que se refería en la meditación del
28 de abril de 1963: “Sentí la acción
del Señor, que hacía germinar en mi
corazón y en mis labios, con la fuerza
de algo imperiosamente necesario,
esta tierna invocación: Abba! Pater! 
Estaba yo en la calle, en un tranvía
(...). Probablemente hice aquella
oración en voz alta.

Y anduve por las calles de Madrid,
quizá una hora, quizá dos, no lo puedo
decir, el tiempo se pasó sin sentirlo.
Me debieron tomar por loco. Estuve
contemplando con luces que no eran
mías esa asombrosa verdad, que
quedó encendida como una brasa en
mi alma, para no apagarse nunca”[39].

Como hemos anunciado, con el pasar
de los años el Beato Josemaría ve esa



intervención divina con mayor
hondura. El texto de 1963 ya citado
contiene el núcleo de su
profundización: “Tú has hecho,
Señor, que yo entendiera que tener la
Cruz es encontrar la felicidad, la
alegría. Y la razón –lo veo con más
claridad que nunca– es ésta: tener la
Cruz es identificarse con Cristo, es ser
Cristo, y, por eso, ser hijo de Dios”.
Las luces recibidas de Dios,
entreveradas con los sucesos de su
vida, le han llevado al
descubrimiento personal de que
estar en la Cruz es ser Cristo y, por
tanto, hijo de Dios.

Esta formulación tan concisa es de
una notable densidad teológica. En
ella la filiación divina queda
vinculada a la identificación con
Cristo, al ser ipse Christus[40]. Ese ser
Cristo tiene un sentido sacramental.
Por el bautismo y por los demás
sacramentos, mediante la acción del
Espíritu Santo el hombre deviene



Cristo, se hace cristiforme, miembro
de Cristo. Pero además esa realidad
de la nueva criatura[41] se proyecta en
toda la vida y tiende a crecer y a
manifestarse en todas las acciones,
actuando como Cristo, o dicho de
otro modo, dejando – mediante
nuestra libertad – que Cristo actúe en
nosotros, juntamente con la fuerza
operativa del Paráclito.

Por eso, así como el momento
culminante de la obediencia de
Cristo a la voluntad del Padre es su
sacrificio en la Cruz, también todo
cristiano se identifica especialmente
con Cristo cuando lleva la Cruz
detrás del Maestro. Esta
identificación se actualiza y crece
cada vez que, movidos por el Espíritu
Santo, nos ofrecemos con Cristo al
Padre en la celebración del Sacrificio
eucarístico, que hace presente de
nuevo en un punto del espacio y del
tiempo el mismo Sacrificio del
Calvario. Allí, de modo sacramental,



el cristiano ejerce y refuerza su ser
hijo de Dios Padre en el Hijo –somos
hijos en el Hijo–, formando una sola
cosa con Cristo.

No es extraño que Dios haya querido
mostrar al Fundador del Opus Dei la
conexión entre la celebración de la
Santa Misa y la identificación con
Cristo, haciéndole sentir de algún
modo el cansancio del Hijo de Dios
en la Cruz: “Después de tantos años,
aquel sacerdote hizo un
descubrimiento maravilloso:
comprendió que la Santa Misa es
verdadero trabajo: operatio Dei,
trabajo de Dios. Y ese día, al
celebrarla, experimentó dolor, alegría
y cansancio. Sintió en su carne el
agotamiento de una labor divina. A
Cristo también le costó esfuerzo la
primera Misa: la Cruz”[42].

Existen otros testimonios de diversos
periodos de su vida acerca de esa
intensidad y del consiguiente



cansancio. De todos modos, sobre ese
día mencionado dijo: “A mí nunca me
ha costado tanto la celebración del
Santo Sacrificio como ese día, cuando
sentí que también la Misa es Opus Dei.
Me dio mucha alegría”[43]. Dios quiso
hacerle entender con mayor
profundidad que la identificación
con Cristo, que ejerce su libertad
cumpliendo la voluntad del Padre
dejándose clavar en la Cruz, tiene
lugar radicalmente en la Santa Misa.

Partiendo de la Cruz y por tanto del
Santo Sacrificio de la Eucaristía,
nuestra filiación divina se prolonga
en todos los actos de la existencia
cotidiana vividos en obediencia
amorosa a la voluntad del Padre.
Entonces se realiza lo que el Beato
Josemaría afirmaba en el texto ya
citado: “Tú has hecho, Señor, que yo
entendiera que tener la Cruz es
encontrar la felicidad, la alegría”. El
hombre siente la alegría de saberse
hijo de Dios en Cristo, saborea –aun



en medio del dolor– la felicidad de
amar a Dios y a los demás, el gozo de
saber que todas las acciones, incluso
las más materiales, sirven para
poner en alto la Cruz de Cristo que
atrae todo hacia Sí.

3.2. La libertad del Hijo Unigénito
culminada en la Cruz

Se diría que hasta ahora no ha
aparecido la libertad. Ciertamente,
de manera explícita no, pero en esa
felicidad y alegría, en la condición de
hijo de Dios y no de esclavo, se
adivina el sentido más profundo de
la libertad.

Consideremos ahora la libertad de
Cristo, expresada en el cuarto
Evangelio: “Por eso mi Padre me ama,
porque doy mi vida para tomarla otra
vez. Nadie me la arranca, sino que yo
la doy de mi propia voluntad, y yo soy
dueño de darla y dueño de
recobrarla”[44]. Y comenta el Beato
Josemaría: “Nunca podremos acabar



de entender esa libertad de Jesucristo,
inmensa –infinita– como su amor”[45].
Estas palabras nos invitan a
meternos en el claroscuro de la
sabiduría y del amor de la Vida
divina.

Al Beato Josemaría le gusta
considerar cómo en todos los
misterios de la Revelación “aletea ese
canto a la libertad”. La creación es ya
“un libre derroche de amor”. Y es
también el amor gratuito y libérrimo
de Dios el motivo de la Redención.

Su trato con cada una de las Personas
divinas le lleva a exponer su visión
de la economía de la salvación
partiendo de la vida intratrinitaria
de sabiduría y de amor, y
terminando en el misterio pascual de
la Muerte y Resurrección del Verbo
encarnado. “Dios es Amor”[46]. “El
abismo de malicia, que el pecado lleva
consigo, ha sido salvado por una
Caridad infinita. Dios no abandona a



los hombres. Los designios divinos
prevén que, para reparar nuestras
faltas, para restablecer la unidad
perdida, no bastaban los sacrificios de
la Antigua Ley: se hacía necesaria la
entrega de un Hombre que fuera Dios.
Podemos imaginar –para acercarnos
de algún modo a este misterio
insondable– que la Trinidad Beatísima
se reúne en consejo, en su continua
relación íntima de amor inmenso y,
como resultado de esa decisión
eterna, el Hijo Unigénito de Dios
Padre asume nuestra condición
humana, carga sobre sí nuestras
miserias y nuestros dolores, para
acabar cosido con clavos a un
madero”[47].

La referencia a la Vida trinitaria –con
su libertad amorosa– y a las misiones
visibles e invisibles del Hijo y del
Espíritu Santo es una luz intensa que
ilumina toda su predicación: “El Dios
de nuestra fe no es un ser lejano, que
contempla indiferente la suerte de los



hombres: sus afanes, sus luchas, sus
angustias. Es un Padre que ama a sus
hijos hasta el extremo de enviar al
Verbo, Segunda Persona de la
Trinidad Santísima, para que,
encarnándose, muera por nosotros y
nos redima. El mismo Padre amoroso
que ahora nos atrae suavemente
hacia Él, mediante la acción del
Espíritu Santo que habita en nuestros
corazones”[48].

Para acercarse al misterio eucarístico
–al hacerse presente una y otra vez el
único Sacrificio del Calvario, en el
que Cristo revela de modo máximo el
amor misericordioso– el Beato
Josemaría parte también del amor y
libertad propios de la vida trinitaria: 
“Esta corriente trinitaria de amor por
los hombres se perpetúa de manera
sublime en la Eucaristía. (...) Hablaba
de corriente trinitaria de amor por los
hombres. Y ¿dónde advertirla mejor
que en la Misa? La Trinidad entera
actúa en el santo sacrificio del altar.



(...) Toda la Trinidad está presente en
el sacrificio del Altar. Por voluntad
del Padre, cooperando el Espíritu
Santo, el Hijo se ofrece en oblación
redentora”[49].

La libertad de Cristo, en la
predicación del Beato Josemaría
Escrivá, se entiende en este contexto
del amor trinitario. El Hijo tiene el
mismo señorío, amor y libertad que
el Padre, porque es de su misma
naturaleza. Su amor al Padre le lleva
a ejercitar ese señorío y dominio
cumpliendo la voluntad del Padre.
Libertad y señorío que se traducen
en servicio y donación desde el
nacimiento hasta la Cruz.

En el nacimiento se revela esta lógica
de la libertad divina, que lleva a la
donación y a la kénosis, que interpela
a la libertad de cada hombre. “Dios
se humilla para que podamos
acercarnos a Él, para que podamos
corresponder a su amor con nuestro



amor, para que nuestra libertad se
rinda no sólo ante el espectáculo de su
poder, sino ante la maravilla de su
humildad”[50].

La libertad como donación por parte
de Dios contiene la paradoja
fundamental del cristianismo: el
anonadamiento y kénosis del Verbo;
paradoja que llega a su tensión más
alta en la Cruz, donde Cristo ejercita
de modo sublime y con libertad
plena su amor infinito a la voluntad
del Padre y a la liberación de todos
los hombres mediante su Pasión y
Muerte, que le llevará a la victoria de
la Resurrección. La corriente
trinitaria de amor llega al colmo en
la Pasión. “Cuando llega la hora
marcada por Dios para salvar a la
humanidad de la esclavitud del
pecado, contemplamos a Jesucristo en
Getsemaní, sufriendo dolorosamente
hasta derramar un sudor de sangre
(Cfr. Lc 22, 44), que acepta espontánea
y rendidamente el sacrificio que el



Padre le reclama”[51]. Esta aceptación
espontánea y rendida es ejercicio
altísimo de la libertad y del señorío
de querer servir a toda la
humanidad.

Por eso, en la meditación personal
del Beato Josemaría sobre la Pasión
aparecen los textos quizá más
sublimes sobre la libertad de Cristo
como donación absoluta y como
revelación del amor trinitario que
está por encima de todo mal.

Así en su comentario a la X estación
del Via Crucis se expresa de modo
muy intenso la paradoja de la
libertad de Cristo en la Cruz: “Al
llegar el Señor al Calvario, le dan a
beber un poco de vino mezclado con
hiel, como un narcótico, que
disminuya en algo el dolor de la
crucifixión. Pero Jesús, habiéndolo
gustado para agradecer ese piadoso
servicio, no ha querido beberlo (cfr.



Mt 27, 34). Se entrega a la muerte con
la plena libertad del amor”.

En la XI estación, que contempla la
muerte del Hombre-Dios en la Cruz,
el Beato Josemaría Escrivá sigue
mirando a Cristo en su libre
donación: “Es el Amor lo que ha
llevado a Jesús al Calvario. Y ya en la
Cruz, todos sus gestos y todas sus
palabras son de amor, de amor sereno
y fuerte. Con ademán de Sacerdote
Eterno, sin padre ni madre, sin
genealogía (cfr. Heb 7,3), abre sus
brazos a la humanidad entera”. En
ocasiones decía que era el Amor –
más que los clavos– lo que había
cosido a Cristo en la Cruz.

En el comentario del 5º misterio
doloroso del Santo Rosario, la Cruz
aparece como lugar de triunfo: “Jesús
Nazareno, Rey de los judíos, tiene
dispuesto el trono triunfador. Tú y yo
no lo vemos retorcerse, al ser
enclavado: sufriendo cuanto se pueda



sufrir, extiende sus brazos con gesto
de Sacerdote Eterno”. El Beato
Josemaría parece seguir de algún
modo la presentación de la Pasión de
Cristo en el cuarto Evangelio, donde
San Juan quiere expresar la libertad,
el dominio de Jesús que se entrega
libremente, y a la vez quizá se
inspira en la iluminación divina ya
referida de la exaltación de Cristo en
la Cruz para atraer a todos, y que
revela un aspecto nuevo de Juan 12,
32. La Cruz infamante se convierte
en trono desde el que Cristo reina: 
“Pero la Cruz será, por obra de amor,
el trono de su realeza” (II estación del
Via Crucis ).

El Beato Josemaría Escrivá invita a
descubrir en la libertad del amor con
que Jesús lleva la Cruz sobre sus
espaldas un modelo para adquirir la
propia libertad. “Mira con qué amor
se abraza a la Cruz. –Aprende de Él. –
Jesús lleva Cruz por ti: tú, llévala por
Jesús.



Pero no lleves la Cruz arrastrando...
Llévala a plomo, porque tu Cruz, así
llevada, no será una Cruz cualquiera:
será... la Santa Cruz. No te resignes
con la Cruz. Resignación es palabra
poco generosa. Quiere la Cruz.
Cuando de verdad la quieras, tu Cruz
será... una Cruz, sin Cruz” (4º
misterio doloroso del Santo Rosario).
El cristiano crece en libertad en la
medida en que ama la Cruz. Entonces
va teniendo lugar en cada uno la
liberación que Cristo nos ha
conseguido.

En estos textos se ha puesto de
manifiesto cómo la libertad de Cristo
se expresa en el amor total – locura
de amor, repite muchas veces el
Fundador del Opus Dei– a la
voluntad del Padre. Es la “plena
libertad del amor” del Hijo Amado.

Hay otros pasajes donde esta
conexión entre la libertad amorosa
de Jesús y su filiación al Padre es



todavía más explícita y hace pensar
en una oración muy intensa y en una
realidad vivida por el Beato
Josemaría: “Jesús ora en el huerto:
Pater mi (Mt 26,39) , Abba, Pater! (Mc
14,36). Dios es mi Padre, aunque me
envíe sufrimiento. Me ama con
ternura, aun hiriéndome. Jesús sufre,
por cumplir la Voluntad del Padre... Y
yo, que quiero también cumplir la
Santísima Voluntad de Dios, siguiendo
los pasos del Maestro, ¿podré
quejarme, si encuentro por
compañero de camino al sufrimiento?

Constituirá una señal cierta de mi
filiación, porque me trata como a su
Divino Hijo. Y, entonces, como Él,
podré gemir y llorar a solas en mi
Getsemaní, pero, postrado en tierra,
reconociendo mi nada, subirá hasta el
Señor un grito salido de lo íntimo de
mi alma: Pater mi, Abba,
Pater,...fiat!”[52]. La oración de
Josemaría Escrivá aquel 16 de
octubre de 1931 le ayuda aquí a



penetrar más profundamente en el
doloroso diálogo de Jesús con el
Padre en el Huerto de los Olivos. La
tentación del sinsentido del dolor se
supera con la libertad del amor, con
el abrazo a la voluntad de Dios Padre
para servir a todos los hombres,
enseñándoles el sentido más hondo
de su ser libres.

Después de la oración en Getsemaní,
Jesús se entrega libremente: “El
Prendimiento :... venit hora: ecce
Filius hominis tradetur in manus
peccatorum (Mc 14,41)... Luego, ¿el
hombre pecador tiene su hora? ¡Sí, y
Dios su eternidad!... ¡Cadenas de
Jesús! Cadenas, que voluntariamente
se dejó Él poner, atadme, hacedme
sufrir con mi Señor, para que este
cuerpo de muerte se humille... Porque
–no hay término medio– o le aniquilo
o me envilece. Más vale ser esclavo de
mi Dios que esclavo de mi carne”[53].
De nuevo la paradoja entre las
cadenas y la libertad. Sin esas



cadenas, sin un compromiso de amor
y de servicio, queda sólo la esclavitud
al propio yo.

Me he detenido en el momento
culminante de la Pasión y Muerte –
inseparable de la Resurrección y
Ascensión, y del posterior envío del
Espíritu Santo la mañana de
Pentecostés–, pero vale la pena
recordar que toda la vida de Jesús
está impregnada de esta libertad
amorosa del Hijo que no tiene otro
deseo que manifestar el amor
misericordioso del Padre.

Tomo aquí sólo un ejemplo: el de la
vida oculta de la Sagrada Familia en
Nazaret, muy querido al Beato
Josemaría, porque la luz recibida de
Dios acerca de la santidad en la vida
ordinaria le llevó a descubrir el valor
redentor de esos largos años, que no
se limitan a ser una preparación
para la misión pública, sino que son
ya en sí mismos salvadores. Jesús



obedece a María y a José: “erat
subditus illis (Lc 2, 31), obedecía. Hoy
que el ambiente está colmado de
desobediencia, de murmuración, de
desunión, hemos de estimar
especialmente la obediencia. Soy muy
amigo de la libertad, y precisamente
por eso quiero tanto esa virtud
cristiana. Debemos sentirnos hijos de
Dios, y vivir con la ilusión de cumplir
la voluntad de nuestro Padre”[54]. La
contraposición entre libertad y
obediencia, cuando en ésta se
manifiesta de un modo u otro la
voluntad de Dios, suele ser señal de
una visión todavía pobre de la
libertad, como capacidad de elegir
desprovista de su sentido y finalidad.

La libertad de Cristo manifestada en
la obediencia al Padre durante toda
su existencia muestra la clave de su
biografía terrena desde Nazaret
hasta la Cruz e ilumina el sentido de
nuestra propia libertad como



respuesta amorosa a la libertad
divina.

3.3. La libertad de los hijos de Dios
orientada a la entrega de sí

La libertad del amor trinitario que se
manifiesta en la vida de Jesucristo
tiene una doble eficacia con respecto
a nosotros. Por una parte nos revela
el sentido más profundo y radical de
nuestro ser personas y de nuestra
libertad. El Concilio Vaticano II ha
tratado este punto no sólo por lo que
se refiere a nuestro ser[55], sino
también a nuestra libertad: “Más
aún, el Señor, cuando ruega al Padre
que todos sean uno, como nosotros
también somos uno ( Ioh 17, 21-22),
abriendo perspectivas cerradas a la
razón humana, sugiere una cierta
semejanza entre la unión de las
personas divinas y la unión de los
hijos de Dios en la verdad y en la
caridad. Esta semejanza demuestra
que el hombre, única criatura



terrestre a la que Dios ha amado por
sí mismo, no puede encontrar su
propia plenitud si no es en la entrega
sincera de sí mismo a los demás”[56].

Por otro lado, Cristo nos consigue la
gracia divina y así el hombre, que a
causa del pecado se hallaba con la
libertad disminuida como capacidad
de amar y de corresponder a la
libertad y al amor divino, puede
recuperar esa pérdida gracias a la
libertad de Cristo, de la que surge el
amor que vence todo mal y toda
esclavitud.

La libertad que Cristo nos consiguió
en la Cruz es el gran don de ser hijos
del Padre y de poder amar a Dios, y
por Él, a las demás personas creadas.
Entonces se ve que la libertad no se
contrapone a la entrega, sino que en
ella encuentra su razón de ser: “Nada
más falso que oponer la libertad a la
entrega, porque la entrega viene como
consecuencia de la libertad. Mirad,



cuando una madre se sacrifica por
amor a sus hijos, ha elegido; y, según
la medida de ese amor, así se
manifestará su libertad. Si ese amor
es grande, la libertad aparecerá
fecunda, y el bien de los hijos proviene
de esa bendita libertad, que supone
entrega, y proviene de esa bendita
entrega, que es precisamente
libertad”[57]. Estamos ante un punto
de gran importancia. La libertad es
para la entrega, de tal modo que la
donación de sí es el acto más propio
y adecuado de la libertad, como
manifiesta de modo sublime la
respuesta de María al recibir el
anuncio del Angel: “Nuestra Madre
escucha, y pregunta para comprender
mejor lo que el Señor le pide; luego, la
respuesta firme: fiat! (Lc 1, 38) –
¡hágase en mí según tu palabra!–, el
fruto de la mejor libertad: la de
decidirse por Dios”[58]. Una vez más la
paradoja –esta vez en María– entre
declararse esclava del Señor y



adquirir el mayor señorío y la mayor
libertad.

Lógicamente, esto se entiende bien
sólo desde la verdad de nosotros
mismos. Sabernos hijos de Dios nos
permite ser libres. “Saber que hemos
salido de las manos de Dios, que
somos objeto de la predilección de la
Trinidad Beatísima, que somos hijos
de tan gran Padre. Yo pido a mi Señor
que nos decidamos a darnos cuenta de
eso, a saborearlo día a día: así
obraremos como personas libres. No
lo olvidéis: el que no se sabe hijo de
Dios, desconoce su verdad más
íntima, y carece en su actuación del
dominio y del señorío propios de los
que aman al Señor por encima de
todas las cosas”[59].

La filiación divina permite entender
y vivir la libertad. Incorporados a
Cristo, de algún modo formamos una
sola cosa con Él, y en Él participamos
como hijos adoptivos en las



procesiones eternas intratrinitarias
del Hijo y del Espíritu Santo. Los
“hijos en el Hijo” participamos –de
manera finita– de ese señorío,
tenemos la libertad de los hijos. No
somos esclavos ni siervos, sino hijos
y amigos que conocemos los secretos
del Padre comunicados por el Hijo –
participando en la filiación del Verbo
encarnado– y amamos a Dios Padre y
a todas las personas por la
participación en el Espíritu Santo,
Amor recíproco entre el Padre y el
Hijo.

“La libertad adquiere su auténtico
sentido cuando se ejercita en servicio
de la verdad que rescata, cuando se
gasta en buscar el Amor infinito de
Dios, que nos desata de todas las
servidumbres”[60]. La búsqueda de la
infinitud que de un modo u otro todo
hombre y toda mujer se empeñan
por alcanzar, deja de ser la “mala
infinitud” hegeliana y se convierte en
la adhesión al único Infinito.



La objeción que quizás hoy con más
intensidad que ayer todo hombre se
plantea es: “responder que sí a ese
Amor exclusivo, ¿no es acaso perder
la libertad?”[61]. Esa pregunta surge
sobre todo ante el dolor y el esfuerzo
que comporta un amor total y sin
condiciones. Pero también ante el
vaciamiento o pérdida de sí mismo
que parece tan contrario a los ideales
de libertad y autenticidad.

En cierto modo la respuesta se
obtiene de modo convincente sólo
con la experiencia de decidirse a
buscar ese Amor: “Amar es... no
albergar más que un solo
pensamiento, vivir para la persona
amada, no pertenecerse, estar
sometido venturosa y libremente, con
el alma y el corazón, a una voluntad
ajena... y a la vez propia”[62].

Sólo entonces se entiende bien y se
saborea la propia libertad. “El alma
enamorada conoce que, cuando viene



ese dolor, se trata de una impresión
pasajera y pronto descubre que el
peso es ligero y la carga suave, porque
lo lleva Él sobre sus hombros, como se
abrazó al madero cuando estaba en
juego nuestra felicidad eterna (cfr. Mt
11, 30)[63].

La libertad sólo manifiesta todo su
sentido y supera las paradojas
cuando se descubre como don divino,
con el que podemos colaborar con
Dios. Es verdad que todos podemos
sentir, y de hecho sentimos a veces,
rebeldía, y entonces no
comprendemos “que la Voluntad
divina, también cuando se presenta
con matices de dolor, de exigencia que
hiere, coincide exactamente con la
libertad, que sólo reside en Dios y en
sus designios”[64]. Aún así vale la pena
recordar que, en definitiva, la
exigencia de amar de modo total y
pleno es bien conforme a nuestra
naturaleza[65].



3.4. La libertad del hijo de Dios,
obra de las tres Personas divinas

Para finalizar esta parte central del
estudio dedicada a la libertad en su
dimensión de don sobrenatural anejo
a la filiación divina, quisiera
presentar algunas formulaciones del
Beato Josemaría en las que se
acentúa este aspecto propio de la
libertad que nos viene de la
redención y elevación a la condición
de hijos de Dios, mediante la gracia
ganada por Cristo en la Cruz y
difundida en nosotros por el Espíritu
Santo, es decir de nuestra
participación en la vida trinitaria.

A este respecto, se puede recordar
que en el Nuevo Testamento el
término “libertad” (eleuthería) no
significa sólo un estado o situación
opuesta a la esclavitud, sino que se
refiere a la condición ontológica de
los hijos de Dios. Esta condición es
fruto de la acción de la Santísima



Trinidad, que se manifiesta en la
referencia a una u otra Persona
divina, según cada contexto en los
escritos neotestamentarios.

Han aparecido ya algunos de los
numerosísimos textos del Beato
Josemaría que se refieren a esa
libertad de los hijos de Dios y que,
por tanto, miran especialmente a
Dios Padre, aunque como es obvio, la
remisión al capítulo 8 de la Carta de
San Pablo a los Romanos (in
libertatem filiorum Dei: cfr. Rom 8,
21)[66] conlleva la acción inseparable
de Cristo y del Espíritu Santo. La
libertad que nos concede Dios Padre
no es una libertad cualquiera sino
precisamente la libertad de los hijos
de Dios.

En otras ocasiones se expresa la
dimensión cristológica con la
referencia a Gálatas 4, 31, como en
estas palabras ya citadas: “la libertad,
que nos ha conseguido Jesucristo



muriendo en la Cruz”. O bien
aparecen juntas las referencias a los
textos de Romanos y Gálatas, como
en el siguiente pasaje también citado
anteriormente: “somos una numerosa
y variadísima familia, que crece y se
desarrolla in libertatem gloriae
filiorum Dei (Rom. 8, 21), qua
libertate Christus nos liberavit 
(Galat. 4, 31), en la libertad gloriosa
que Jesucristo nos ha adquirido
redimiéndonos de toda servidumbre”.
Dios Padre es fuente de nuestra
libertad mediante la Encarnación del
Hijo unigénito y el envío del Amor
consustancial del Padre y del Hijo.

Abundan también las referencias
directas al Espíritu Santo, que es
siempre el Espíritu de Cristo,
especialmente cuando el Beato
Josemaría quiere aludir a los
variadísimos modos con que actúa el
Paráclito, siempre adecuados a cada
alma: “nuestra diversidad no es, para
la Obra, un problema: por el



contrario, es una manifestación de
buen espíritu, de vida corporativa
limpia, de respeto a la legítima
libertad de cada uno, porque ubi
autem Spiritus Domini, ibi libertas (2
Cor. 3, 17); donde está el Espíritu del
Señor, allí hay libertad”[67].

Todas estas afirmaciones se mueven
dentro del núcleo central de la
Revelación divina constituido por el
mismo Dios Tripersonal, por la
Encarnación del Verbo que nos
redime y por el envío del Espíritu
Santo. En términos de la teología de
Santo Tomás de Aquino, la historia
de la humanidad está
profundamente marcada por el
pecado original y por los pecados
personales, pero con la gracia divina
conquistada por Cristo con su Muerte
en la Cruz y su Resurrección, se pasa
de la esclavitud de la propia miseria
a la libertad de los hijos. El hombre
es sanado y elevado por la gracia,
haciéndose partícipe del Verbo y del



Espíritu Santo, para poder
libremente conocer a Dios con
verdad y amarle con rectitud: “fit
particeps divini Verbi et procedentis
Amoris, ut possit libere Deum vere
cognoscere et recte amare”[68].

La acción gratuita que Dios realiza
“hacia fuera” divinizando las
personas humanas tiene un término 
ad intra, ya que introduce a cada
mujer y a cada hombre cristianos en
la vida trinitaria como “hijos en el
Hijo”. Esta acción es un nuevo
nacimiento ex Spiritu Sancto que
implica una novedad de ser, no en
cuanto acto de la esencia sino en
cuanto acto fundante de la relación
del hombre con Dios, de manera que
el cristiano es relativo al Padre en el
Hijo y por el Espíritu Santo (esse ad
Patrem in Filio per Spiritum
Sanctum). No se trata de tres
relaciones distintas, sino de una
relación triple, dirigida a las tres
Personas divinas[69]. El cristiano es



hijo de Dios Padre en Cristo por el
Espíritu Santo.

4. La libertad como don de Dios en
el orden de la creación

Queriendo en este estudio ilustrar “la
libertad conseguida por Cristo en la
Cruz”, me he detenido en la
exposición de la doctrina teológica de
la libertad según las enseñanzas del
Beato Josemaría Escrivá. Sin
embargo, es necesario aclarar que en
ella está incluida la dimensión
natural o creatural de la libertad y
que en sus escritos se halla siempre
presente, de modo más o menos
explícito según las circunstancias, el
doble orden de naturaleza y gracia,
subrayando a la vez fuertemente su
unión en la existencia cristiana,
como parte de su concepto “unidad
de vida”.

4.1. La unión de naturaleza y
gracia



Su visión teológica unitaria, que
incluye dentro de sí lo natural,
aparece en esta bella afirmación: “En
todos los misterios de nuestra fe
católica aletea ese canto a la libertad.
La Trinidad Beatísima saca de la nada
el mundo y el hombre, en un libre
derroche de amor. El Verbo baja del
Cielo y toma nuestra carne con este
sello estupendo de la libertad en el
sometimiento: heme aquí que vengo,
según está escrito de mí en el
principio del libro, para cumplir, ¡oh
Dios!, tu voluntad”[70].

En esta unión de la naturaleza y la
gracia en la historia humana se pone
de manifiesto el carácter de misterio
de la libertad. Si por una parte es
evidente que la persona es libre, por
otra la realidad del mal moral e
incluso una cierta inclinación hacia
él plantea profundos interrogantes a
cada uno de los hombres y de las
mujeres a lo largo de toda la historia.
El Beato Josemaría expresa la



inteligibilidad propia de los misterios
con el término “claroscuro”: 
“podemos rendir o negar al Señor la
gloria que le corresponde como Autor
de todo lo que existe. Esa posibilidad
compone el claroscuro de la libertad
humana”[71].

Es más, la muerte en la Cruz del Hijo
de Dios encarnado, su entrega
absoluta y sin límites, si bien es
muestra evidente del amor
misericordioso del Padre que nos
libera y nos confiere confianza y
seguridad, a la vez nos mueve a
pensar: “¿por qué me has dejado,
Señor, este privilegio, con el que soy
capaz de seguir tus pasos, pero
también de ofenderte?”[72]. Es ésta una
pregunta radical que atraviesa toda
la homilía La libertad, don de Dios.

Este es quizá el punto teológico
radical de la reflexión del Beato
Josemaría: la libertad es un don
divino, y no algo contrapuesto de



suyo a Dios. Por eso su actitud es de
hondo agradecimiento a Dios por el
privilegio de la libertad: “sólo
nosotros, los hombres –no hablo aquí
de los ángeles– nos unimos al Creador
por el ejercicio de nuestra libertad:
podemos rendir o negar al Señor la
gloria que le corresponde como Autor
de todo lo que existe”[73].

El Señor no nos coacciona, porque
quiere “correr el riesgo de nuestra
libertad”[74]. Nos invita a dirigirnos
hacia el bien: “Fíjate, hoy pongo ante
ti la vida con el bien, la muerte con el
mal. Si oyes el precepto de Yavé, tu
Dios, que hoy te mando, de amar a
Yavé, tu Dios, de seguir sus caminos y
de guardar sus mandamientos,
decretos y preceptos, vivirás... Escoge
la vida, para que vivas”[75]. Este y
otros textos de la Escritura estaban
frecuentemente en sus labios, para
explicar con la palabra de Dios la
realidad gozosa de la libertad.



Una realidad gozosa que le llevaba a 
“levantar mi corazón en acción de
gracias a mi Dios, a mi Señor, porque
nada le impedía habernos creado
impecables, con un impulso
irresistible hacia el bien, pero juzgó
que serían mejores sus servidores si
libremente le servían[76]. ¡Qué grande
es el amor, la misericordia de nuestro
Padre! Frente a estas realidades de
sus locuras divinas por los hijos,
querría tener mil bocas, mil
corazones, más, que me permitieran
vivir en una continua alabanza a Dios
Padre, a Dios Hijo, a Dios Espíritu
Santo. Pensad que el Todopoderoso, el
que con su Providencia gobierna el
Universo, no desea siervos forzados,
prefiere hijos libres”[77]. Esta es la
respuesta a la acuciante pregunta:
¿por qué Dios nos ha hecho libres,
con el riesgo de todas las
consecuencias de lucha permanente
entre el bien y el mal que de ello se
derivan?



La libertad –que en no pocos
pensadores modernos se malogra al
ser entendida como una libertad que
es fundamento y no es fundada,
como autonomía antropocéntrica,
como soledad individualista y
autárquica–, recupera en las
enseñanzas del Beato Josemaría su
lugar teológico originario, ya que el
señorío le viene al hombre de su ser
a imagen y semejanza de Dios.

Al hablar de la imagen de Dios en el
hombre, que según Pannenberg es
uno de los temas importantes que el
cristianismo –en su característico
“exceso”– aporta al humanismo,
Tomás de Aquino se refiere en varias
ocasiones a la libertad, al “dominium
sui actus”, siguiendo a San Juan
Damasceno (por ejemplo, en el
prólogo de la S.Th. I-II). Ciertamente
la criatura humana es imagen de
Dios con la inteligencia, pero este
aspecto parece ser sólo un primer
momento ordenado a su vez al



señorío y autodeterminación propios
de la trascendencia del dinamismo
espiritual. La imagen de Dios en las
personas creadas se halla sobre todo
en la libertad. Dios crea por amor
sujetos semejantes a Sí: personas
angélicas y humanas dotadas de un
autodinamismo limitado, concedido
de manera participada por Dios
como difusión de una semejanza
suya que procede de la Plenitud de
Ser que Él es.

Hombres y mujeres son sujetos con
una creatividad participada –con una
dignidad y una tarea expresadas en
el Génesis – que se realiza a la vez
con el cuidado y servicio amoroso
referido al mundo y a los demás
mediante el trabajo, y con la misión
de llenar la tierra mediante el amor
conyugal y la familia. El Beato
Josemaría gusta de recurrir al
pensamiento de Tomás de Aquino a
propósito de este don de la libertad:
“he aquí el grado supremo de



dignidad en los hombres: que por sí
mismos, y no por otros, se dirijan
hacia el bien”[78]; “Dios hizo al
hombre desde el principio y lo dejó
en manos de su libre albedrío (Ecclo
15, 14). Esto no sucedería si no
tuviese libre elección”[79].

Alejandro Llano observa con acierto
que esta inserción teológica,
arraigada en la tradición agustiniana
y tomista, permite al Beato Josemaría
comprender con radicalidad la
libertad humana y a la vez no
retroceder ante el desafío
antropocéntrico de la modernidad,
sino al contrario denunciar sus
insuficiencias precisamente al
desarrollar sus ignoradas
potencialidades[80].

4.2. La libertad del hombre como
criatura

Dentro de este contexto teológico de
unidad de lo sobrenatural y de lo
natural, respetando siempre su



distinción, en muchos lugares el
Beato Josemaría resalta el aspecto
natural de la libertad como el mayor
don de Dios en el plano humano o
creatural: “No podríais realizar ese
programa de vivir santamente la vida
ordinaria, si no gozarais de toda la
libertad que os reconocen –a la vez– la
Iglesia y vuestra dignidad de hombres
y de mujeres creados a imagen de
Dios. La libertad personal es esencial
en la vida cristiana”[81].

Ese talante humano de amor a la
libertad le conduce a valorar toda
afirmación justa de libertad, venga
de donde venga, como en la ocasión
relatada en este texto paradigmático:
“En 1939, recién acabada la guerra
civil española, dirigí en las
proximidades de Valencia un curso de
retiro espiritual, que tuvo lugar en un
colegio universitario de fundación
privada. Había sido utilizado, durante
la guerra, como cuartel comunista. En
uno de los pasillos, encontré un gran



letrero, escrito por alguno no
conformista, donde se leía: cada
caminante siga su camino. Quisieron
quitarlo, pero yo les detuve: dejadlo – 
les dije –, me gusta: del enemigo, el
consejo. Desde entonces, esas
palabras me han servido muchas
veces de motivo de predicación.
Libertad: cada caminante siga su
camino. Es absurdo e injusto tratar de
imponer a todos los hombres un único
criterio, en materias en las que la
doctrina de Jesucristo no señala
límites”[82].

Pero el Fundador del Opus Dei no
concibe la dimensión antropológica
natural como una simple capacidad
electiva limitada a la inmanencia
terrena, sino que la ve dotada de una
esencial ordenación a Dios. Y así
puede afirmar: “Dios hizo al hombre
desde el principio y lo dejó en manos
de su libre albedrío (Ecclo 15, 14).
Esto no sucedería si no tuviese libre
elección[83]. Somos responsables ante



Dios de todas las acciones que
realizamos libremente. No caben aquí
anonimatos; el hombre se encuentra
frente a su Señor, y en su voluntad
está resolverse a vivir como amigo o
como enemigo”[84]. Es más, la libertad
adquiere su sentido cuando se la
acepta en toda su realidad y alcance
como libertad sobre todo ante Dios, y
luego ante las demás personas.

De ahí que el Beato Josemaría se
rebele enérgicamente ante quienes
no están dispuestos a admitir
plenamente la libertad y quieren
privar al hombre de ese “espacio de
servicio” en que se desarrolla el ser
libre[85]. “Yo he presenciado, en
ocasiones, lo que podría calificarse
como una movilización general,
contra quienes habían decidido
dedicar toda su vida al servicio de
Dios y de los demás hombres. Hay
algunos, que están persuadidos de que
el Señor no puede escoger a quien
quiera sin pedirles permiso a ellos,



para elegir a otros; y de que el hombre
no es capaz de tener la más plena
libertad, para responder que sí al
Amor o para rechazarlo”[86].

El Beato Josemaría es muy firme en
defender la libertad como don
natural presupuesto por el orden de
la gracia: “Dios mismo ha querido que
se le ame y se le sirva en libertad, y
respeta siempre nuestras decisiones
personales: dejó Dios al hombre – nos
dice la Escritura – en manos de su
albedrío (Ecclo 15, 14)”[87].

También la libertad de las
conciencias parece encontrarse
principalmente en el plano de la
dignidad creatural, si bien será
reforzada por la gracia como libertad
de los hijos de Dios: “He defendido
siempre la libertad de las conciencias.
No comprendo la violencia: no me
parece apta ni para convencer ni para
vencer; el error se supera con la
oración, con la gracia de Dios, con el



estudio; nunca con la fuerza, siempre
con la caridad”[88]. Josemaría Escrivá
suele escribir en plural la libertad de
las conciencias[89], para subrayar que
se refiere a la conciencia de todas y
cada una de las personas y no a la
conciencia en cuanto tal, que tiene su
medida en la sabiduría y en el amor
divinos.

Me he permitido abundar en estos
textos, porque a mi modo de ver
reflejan una visión específicamente
“católica” del valor del plano
creatural, como ha sido reafirmado
por Juan Pablo II en la Encíclica Fides
et ratio, a propósito de la razón y de
la justa autonomía de la filosofía.

En algunos de ellos se puede apreciar
la mentalidad jurídica del autor, que
al pensar también en términos de
dignidad humana y de justicia,
tiende a no olvidar ni minusvalorar
el orden natural. Baste este ejemplo
de defensa de la libertad de cada



conciencia: “Tanto en lo apostólico
como en lo temporal, son arbitrarias e
injustas las limitaciones a la libertad
de los hijos de Dios, a la libertad de
las conciencias o a las legítimas
iniciativas. Son limitaciones que
proceden del abuso de autoridad, de la
ignorancia o del error de los que
piensan que pueden permitirse el
abuso de hacer discriminaciones nada
razonables”[90].

Está en juego el sentido de la vida
humana y de la historia, si no se
quiere reducir todo a una pieza de
teatro irreal. “Dios, al crearnos, ha
corrido el riesgo y la aventura de
nuestra libertad. Ha querido una
historia que sea una historia
verdadera, hecha de auténticas
decisiones, y no una ficción ni un
juego. Cada hombre ha de hacer la
experiencia de su personal
autonomía, con lo que eso supone de
azar, de tanteo y, en ocasiones, de
incertidumbre”[91].



La libertad, en su dimensión natural,
aparece como un don divino peculiar
e inalienable de toda persona,
íntimamente vinculado a su
dignidad. Esa libertad tiene un
aspecto básico de capacidad de
elección y de iniciativa; pero a la vez
ese poder está orientado hacia una
finalidad: nos permite servir a Dios y
a los demás, porque queremos, sin
coacción alguna. Estos dos aspectos
están presentes en los textos
analizados de tal modo que no se
hace una separación sino que se
intenta ver la unión entre ambos. Así
sucede también en San Agustín, para
quien la libertad en su sentido más
pleno se encuentra en la orientación
hacia Dios.

El Beato Josemaría muestra con un
estilo muy existencial y vivo la
esterilidad y la irracionalidad del no
querer comprometerse: su carácter
de algún modo antinatural. La
esterilidad, porque “esas almas –las



habéis encontrado, como yo– se
dejarán arrastrar luego por la
vanidad pueril, por el engreimiento
egoísta, por la sensualidad. Su
libertad se demuestra estéril, o
produce frutos ridículos, también
humanamente. El que no escoge –¡con
plena libertad!– una norma recta de
conducta, tarde o temprano se verá
manejado por otros, vivirá en la
indolencia –como un parásito–, sujeto
a lo que determinen los demás. Se
prestará a ser zarandeado por
cualquier viento, y otros resolverán
siempre por él. (...) ¡Pero nadie me
coacciona!, repiten obstinadamente.
¿Nadie? Todos coaccionan esa
ilusoria libertad, que no se arriesga a
aceptar responsablemente las
consecuencias de actuaciones libres,
personales. Donde no hay amor de
Dios, se produce un vacío de
individual y responsable ejercicio de
la propia libertad: allí –no obstante
las apariencias– todo es coacción. El
indeciso, el irresoluto, es como



materia plástica a merced de las
circunstancias; cualquiera lo moldea
a su antojo y, antes que nada, las
pasiones y las peores tendencias de la
naturaleza herida por el pecado”[92].
Descripción que tiene gran
actualidad en nuestra época, en la
que mucha gente se deja llevar por
una libertad a la que el Beato
Josemaría llama “libertinaje”.

En esa esclavitud que proviene de
responder que no a Dios se actúa
también contra la razón, como
afirma Santo Tomás de Aquino: “El
hombre es racional por naturaleza.
Cuando se comporta según la razón,
procede por su propio movimiento,
como quien es: y esto es propio de la
libertad. Cuando peca, obra fuera de
razón, y entonces se deja conducir
por impulso de otro, sujeto en
confines ajenos, y por eso el que
acepta el pecado es siervo del pecado
(Ioh 8, 34)”[93].



El que quiere reservarse la libertad
sin ejercerla en la entrega, es esclavo
de sí mismo y acaba siendo esclavo
de los demás, de muchas cosas
externas, de las que debería ser
dueño como hijo de Dios. Es el
camino de la infelicidad aquí abajo y
luego para siempre. No es libertad,
sino libertinaje.

Clásicamente se ha llamado libertad
psicológica a la capacidad de elegir, y
libertad moral a esa mayor
capacidad operativa que surge del
buen ejercicio de la libertad con la
formación de hábitos, en los que se
condensan las elecciones buenas
realizadas.

En la filosofía contemporánea han
tenido lugar otros acercamientos
significativos hacia una libertad más
profunda que la mera capacidad de
elección. Así la distinción de Isaiah
Berlin entre una libertad negativa
(“libertad de” coacciones,



interferencias, imposiciones) y una
libertad positiva (“libertad para”
hacer o ser algo, para proyectar y
comprometerse) supuso un
enriquecimiento en el diálogo entre
los filósofos de la política[94]. La
libertad positiva es una concepción
más alta que responde a la
creatividad propia de la persona
humana, pero todavía no llega al
punto más alto que Cristo ha traído
al mundo ampliando las perspectivas
humanas, con ese “exceso”
característico del cristianismo.

No obstante su fuerte paradoja, la
Cruz –con sus dimensiones de
entrega, sacrificio, perdón,
compromiso, aparente fracaso,...–
encuentra en el corazón humano una
intensa resonancia, porque ya en el
plano humano el nivel más alto de
libertad se manifiesta en la
capacidad creativa desinteresada, en
amar el bien en sí
independientemente de que lo sea



para mí, en la amistad y
benevolencia de querer a las
personas, en razón de su bondad y
dignidad innatas.

Recordando una obra de Robert
Spaemann, el hombre alcanza su
plenitud y con ella su felicidad
(Glück), en la benevolencia
(Wohlwollen) hacia los demás,
queriendo su bien en cuanto tal.
También Carlos Cardona ha hecho de
la relación entre ser, libertad y amor
de benevolencia, el núcleo de su obra
más lograda desde el punto de vista
propositivo: la Metafísica del bien y
del mal. En ella sostiene que la
libertad es una característica
trascendental del ser del hombre; es
el núcleo de toda acción realmente
humana y lo que confiere
humanidad a todos sus actos. El acto
primero y fundamental de la libertad
consiste en decidirse, con un amor
electivo, por el bien en sí mismo,
superando el amor natural hacia el



bien para mí. Significa, por tanto, un
éxtasis, con el que se sale de sí
mismo.

Alejandro Llano, aun apreciando los
sentidos de libertad de y libertad para
propuestos por Isaiah Berlin, piensa
que no bastan y que hay un tercer
sentido, al que llama libertad de sí
mismo, que es vaciamiento de uno
mismo, kénosis y apertura amorosa a
los otros[95].

5. La proyección de la libertad
ganada por Cristo en algunos
campos de la vida contemporánea

Antes se ha recordado la afirmación
de que el Beato Josemaría no
retrocede ante el desafío
antropocéntrico de la modernidad,
sino que, al contrario, denuncia sus
insuficiencias justo al desarrollar sus
ignoradas potencialidades. Esto
último puede ser ilustrado
mostrando la proyección de la
doctrina teológica y filosófica



expuesta en algunos campos de la
vida humana en las circunstancias
contemporáneas. Lo haré de modo
conciso, porque sobre las
aplicaciones de la libertad personal
según Josemaría Escrivá existe ya
una cierta bibliografía.

El Beato Josemaría tiene siempre
presente el contexto cultural en que
viven sus lectores y oyentes, las
personas a las que se dirige. Por eso
ante lo que cabe llamar
descubrimiento moderno de la
libertad, denuncia sus insuficiencias
no de modo simplemente polémico o
negativo, sino desarrollando en
sentido cristiano y humano las
potencialidades de esa libertad.

La libertad, según el Fundador del
Opus Dei, es, en su sentido principal
y radical, libertad ante Dios y para
Dios, y por tanto la responsabilidad
le está inseparablemente unida. En el
anonimato propio de la masificación



se pierde la responsabilidad
personal. Quedan sólo individuos,
desposeídos de su fundamental
carácter de personas. El Beato
Josemaría se esforzaba por extraer a
las personas de la masa anónima,
compuesta de individuos en estado
soledad y privados de una relación
auténticamente humana con Dios y
con los demás. Como maestro de vida
cristiana quería formar personas
libres, hijos de Dios que luchaban
por estar con Cristo en la Cruz, que
procuraban responder a la libre
donación y anonadamiento de Dios
con la libre entrega de sí mismos. Si
no se estimula la responsabilidad,
tampoco se forman personas libres.

Entre las aplicaciones de la libertad a
la existencia humana y cristiana
enseñadas por el Beato Josemaría
Escrivá se halla su heroica defensa
del legítimo campo de lo opinable en
el terreno profesional, en el mundo
de las ideas políticas, sociales,



económicas, culturales, artísticas.
Existe un legítimo y sano pluralismo,
característico de la mentalidad laical
–la libertad es uno de sus elementos
centrales– y contrario al clericalismo,
que no respeta la justa autonomía de
las realidades temporales, la
naturaleza y las leyes puestas por
Dios en sus criaturas. “Cuando se
comprende a fondo el valor de la
libertad, cuando se ama
apasionadamente este don divino del
alma, se ama el pluralismo que la
libertad lleva consigo”[96].

Se puede decir que en este terreno
tuvo que navegar contra corriente
desarrollando potencialidades de la
libertad y enraizándolas en su
fundamento teológico. Así afirmaba
que dentro de los márgenes de la
Revelación divina en Cristo,
custodiada por el Magisterio de la
Iglesia, existe una pluralidad de
posiciones que es buena, en cuanto



manifestación de libertad y
responsabilidad personales[97].

También en el campo teológico hay
un espacio para una legítima
variedad de posiciones, dentro de
una plena fidelidad al Magisterio.
Por eso en la Prelatura del Opus Dei
se siguen las indicaciones del
Magisterio de la Iglesia, sin que por
eso exista una escuela teológica
propia.

Su amor a la libertad le llevó a
prodigarse en dar una formación
muy cuidada –también en el plano
teológico– con la que cada fiel
pudiese después moverse con
libertad en la santificación del
trabajo y en la actividad apostólica,
sin esperar consignas. También en
este punto innovaba, sin
pretensiones de originalidad.

En la vida espiritual y apostólica veía
mucho de autodeterminación y la
estimulaba. La dirección espiritual



tiene como uno de sus fines ayudar a
las almas a querer –a ejercitar la
libertad–, secundando la acción del
Espíritu Santo. Por eso Josemaría
Escrivá movía a hacer oración, un
coloquio sincero y auténtico de hijos
con su Padre, a ponerse ante Dios,
que es el punto de referencia
fundamental de la libertad humana.
Las decisiones nacen entonces como
respuesta a la luz de Dios, con la
ayuda de su gracia. En muchas
ocasiones ante algunas preguntas
que le hacían, respondía
aproximadamente en estos términos:
¿por qué no se lo preguntas al Señor
en la oración?

El Beato Josemaría Escrivá defendió
el don de la libertad para todas las
personas. Como Cristo, que muere en
la Cruz para conquistarnos la
libertad de los hijos de Dios, el
cristiano tiene que defender la
libertad de los otros y después la
propia. Amaba mucho la libertad de



las conciencias y solía decir que, con
la gracia de Dios, daría su vida por
defender la libertad de quienes no
eran católicos. De ahí que las
actividades apostólicas del Opus Dei
no hacen nunca discriminación por
motivos religiosos.

En este contexto la educación
consiste sobre todo en enseñar a ser
libres, formando a los jóvenes –y a
todos– de modo que puedan moverse
libremente y con buen criterio en
todos los ambientes: educar en la
libertad y para la libertad.

Pero insistir en la libertad personal
no hay que interpretarlo en sentido
individualista. Por eso, impulsaba a
que, como manifestación de libertad
responsable, se tomase parte activa
en asociaciones varias, procurando
intervenir en las decisiones humanas
de las que dependen el presente y el
futuro de la sociedad. Así lo expresó
muchas veces: “Con libertad, y de



acuerdo con tus aficiones o
cualidades, toma parte activa y eficaz
en las rectas asociaciones oficiales o
privadas de tu país, con una
participación llena de sentido
cristiano: esas organizaciones nunca
son indiferentes para el bien temporal
y eterno de los hombres”[98].

Los grandes retos de la historia han
de encontrar a los cristianos con el
sentido de responsabilidad de
quienes se saben identificados con
Cristo en la Cruz, que salva y libera
de las esclavitudes. “Los hijos de Dios,
ciudadanos de la misma categoría que
los otros, hemos de participar “sin
miedo” en todas las actividades y
organizaciones honestas de los
hombres, para que Cristo esté
presente allí. Nuestro Señor nos
pedirá cuenta estrecha si, por dejadez
o comodidad, cada uno de nosotros,
libremente, no procura intervenir en
las obras y en las decisiones humanas,



de las que dependen el presente y el
futuro de la sociedad”[99].

6. Síntesis conclusiva

Entre los muchos interrogantes que
habrán surgido en la mente del
lector, quizá hay uno al que
convenga intentar dar una respuesta,
aunque sea breve y sujeta a revisión.
Se refiere a los varios sentidos de la
libertad, que están presentes en este
artículo sin una clara distinción.

6.1. Las dimensiones de la libertad

Los filósofos ofrecen variadas
clasificaciones de los sentidos y
dimensiones de la libertad. Algunas de
las más clásicas indican los siguientes
aspectos[100]:

a) ser libres con respecto a cualquier
tipo de coacción. Es la libertad de
poner por obra externamente lo que
uno quiere. Se trata de un sentido
negativo de la libertad. Algunos



filósofos (por ej., Hobbes, Locke,
Hume, Voltaire) se quedan a este
nivel, porque niegan o no están
seguros de que nuestras decisiones
sean verdaderamente libres, es decir,
no procedan de una necesidad o
condicionamiento interno, no
conocido. Muchas veces lo que hace
el derecho es proteger a la persona
de cualquier coacción externa,
aunque sea psicológica. Es el campo
de las libertades políticas, que son
libertades externas, consiguientes a
la dignidad moral de la persona. Por
ejemplo: libertad religiosa; derecho a
la vida y a la inviolabilidad de la
persona; derecho al matrimonio y a
la familia, a la educación de los
propios hijos, a adquirir lo necesario
para sustentarse, a la propiedad, al
asilo político; derecho a escoger la
profesión, a desarrollar la propia
personalidad, a la libre expresión de
palabra, por escrito o artística;
derecho de asociación y de participar
en el orden de la comunidad social.



b) la libertad de elección, también
llamada libertad psicológica o libre
albedrío. Es la capacidad de la
persona de autodeterminarse
realmente, sin una oculta necesidad
interior, haciendo elecciones que
suelen referirse a realidades
externas, pero que al mismo tiempo
implican un decidir sobre el propio
ser (sobre todo en su dimensión
moral, pero no sólo en ella). Con esas
opciones cada persona se va
haciendo a sí misma. Se trata de una
capacidad interna e innata. El
derecho suele presuponer esta
libertad psicológica, cuando, por
ejemplo, declara la responsabilidad
de una persona que ha cometido una
injusticia. Esta libertad se funda en la
apertura de la inteligencia a todo lo
real y de la voluntad a todo lo que es
bueno. A su vez, la inteligencia y la
voluntad como facultades operativas
dimanan de un alma espiritual que
ha recibido el ser directamente de
Dios por creación. Así el obrar



humano es libre porque procede de
un acto de ser que está por encima
de lo material y de las cadenas
causales del cosmos.

c) la libertad como tarea ética,
también llamada libertad moral. Es
el señorío y autodominio que el
hombre adquiere mediante actos
libres que le llevan a poseer las
virtudes morales. Ejercitando bien la
libertad psicológica se alcanza la
libertad moral, una capacidad de
obrar que no está impedida por las
pasiones o los vicios. Lo contrario es
una esclavitud, que aunque sea fruto
de la propia libertad psicológica, no
es libertad, sino libertinaje.

6.2. Los elementos naturales en la
libertad según el Beato Josemaría

En las enseñanzas del Beato
Josemaría están presentes estas
dimensiones de la libertad –entre
otras– sin que, como es lógico, haya
una clasificación explícita. Dentro de



su visión cristiana del hombre está
contenida una concepción de la
persona en su dimensión o nivel de
creatura. En otros términos, hay
elementos de una antropología
elaborada por la razón en unión vital
con la fe:

a) La libertad es vista por el Beato
Josemaría como el mayor don
recibido por la persona “en lo
humano”. Al decir “en lo humano”,
se quiere precisar el alcance de la
expresión al ámbito natural, dejando
espacio para dones mayores en el
orden sobrenatural de la gracia.

b) Ya en el mismo orden creatural se
trata de un “don de Dios”. Vale la
pena recordar que en las enseñanzas
del Fundador del Opus Dei, el último
punto de referencia del ámbito
creatural es Dios. Así, a propósito de
varias realidades humanas destacará
su carácter de don: el trabajo es “don
de Dios”[101], la inteligencia “es como



un chispazo del entendimiento
divino”[102], el amor conyugal es “una
dádiva divina que se ordena
limpiamente a la vida, al amor, a la
fecundidad”[103].

c) La libertad como capacidad de
elegir (la libertad psicológica) está
claramente presente en su
pensamiento. Es, por poner un
ejemplo, el hilo central de la homilía 
La libertad, don de Dios. A la vez, su
insistencia en la responsabilidad
evidencia que considera al hombre
verdaderamente libre y que la
historia no es una ficción.

d) Este poder de elección se ejerce
especialmente entre el bien y el mal,
y con vistas a Dios. La realidad
natural de la libertad no se puede
aislar de su sujeto, que es una
criatura ordenada a Dios. Por eso, el
alcance de la libertad no es sólo
horizontal o inmanente.



e) La dimensión que algunos llaman
“libertad moral” no sólo está
presente, sino que es lo que da
sentido a la capacidad electiva. La
libertad es para el amor, para la
entrega, para el servicio. Sólo así se
es verdaderamente libre y no esclavo
de las pasiones o, en el fondo, de un
estar curvado hacia sí mismo. Quizá
se puede decir que el Beato
Josemaría, respetando la distinción,
subraya fuertemente la unidad y la
ordenación de la libertad psicológica
a la moral.

f) Sus enseñanzas sobre la libertad
confluyen en una visión muy
definida de la formación: se trata de
educar en la libertad (como clima y
ambiente) y para la libertad (como
fin: ayudar a la formación de
personas libres y responsables).

g) Lo que se ha dado en llamar
“libertad con respecto a cualquier
coacción” encuentra muchas



expresiones en los escritos del Beato
Josemaría, especialmente en su
fuerte defensa de la libertad de los
demás, de la libertad de las
conciencias individuales y
personales.

6.3. Los aspectos teológicos de la
libertad

Si pasamos al nivel estrictamente
sobrenatural, el de la salvación que
nos libera del pecado y nos eleva a la
condición de hijos de Dios, en la
enseñanza del Beato Josemaría cabe
destacar los siguientes puntos:

a) La libertad es vista en relación con
la filiación divina: es la libertad de
los hijos de Dios. Si la libertad como
personas creadas se fundaba en la
apertura total de la inteligencia y de
la voluntad al ser y al bien
respectivamente, en cuanto
facultades espirituales, y de modo
último en un alma que existe gracias
al ser que ha recibido



inmediatamente de Dios por
creación, ahora la libertad de los
hijos de Dios se basa en una nueva
condición teologal del hombre,
inserto en la vida trinitaria. Ser hijos
de Dios equivale a participar de la
vida divina y a no ser esclavos del
pecado, del demonio y de la muerte.
La libertad es ahora el dinamismo de
los hijos de Dios, movidos y
cooperando con la gracia divina,
pero significa quizá también el
mismo estado real y ontológico de
ser libres y no esclavos.

b) La libertad no es sólo don de Dios
en general, sino más precisamente
un don que Cristo nos consigue con
su Muerte en la Cruz y con su
Resurrección. El fundamento no es
sólo la creación, sino también la
redención del hombre que la
Trinidad lleva a cabo mediante la
Encarnación.



c) En la libertad de los hijos de Dios
sigue presente la capacidad de
elección, pero se ve potenciada al
elevarse a autodeterminación de
quien es hijo de Dios Padre en Cristo
por el Espíritu Santo. Siendo hijos de
Dios en el Hijo Unigénito, la
responsabilidad aneja a la libertad,
adquiere más fuertemente el
carácter de respuesta al Amor
misericordioso del Padre que se ha
manifestado de manera sublime en
la Cruz. Todo el actuar del cristiano
es fruto de la gracia que Dios
concede libremente y de la libre
correspondencia humana, ayudada
por la gracia misma.

d) Toda la existencia de Cristo, pero
especialmente su sacrificio salvador
en la Cruz, es modelo de libertad que
se adhiere a la voluntad del Padre,
dando su vida por los demás. Si en el
plano natural la dimensión
psicológica de la libertad estaba
ordenada a la dimensión moral y, por



tanto al amor y a la donación, ahora
la medida de esa entrega es el Amor
de Cristo, que puede hacerse
presente en nosotros sólo gracias al
envío del Espíritu Santo. Se llega a la
paradoja del amor sin medida, de la
locura de amor, del perdón gozoso y
total de los enemigos.

e) La doctrina teológica del Beato
Josemaría sobre la libertad alcanza
una especial profundidad gracias a
las luces divinas que le muestran la
conexión entre estar en la Cruz, ser
alter Christus, o mejor ipse Christus,
y ser hijo de Dios.

f) Las consecuencias en el campo de
la formación se referirán a un modo
de concebir la dirección espiritual,
que estimula y favorece la libertad y
la espontaneidad apostólica de la
persona.

g) A lo que eran las libertades
externas en el orden filosófico
corresponderán aquí: la defensa de



la libertad de las conciencias en el
ámbito más propiamente religioso, el
estar dispuesto a dar la vida por
defender la conciencia religiosa y
espiritual de los demás, la distinción
entre lo que es doctrina de fe y lo que
pertenece al campo de la libre
confrontación de enfoques
teológicos, etc.

Lluís Clavell

Pontificia Universidad de la Santa
Cruz

[1] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Carta 9-I-1932, n. 42
(citado en A. FUENMAYOR, V.
GÓMEZ-IGLESIAS, J.L. ILLANES, El
itinerario jurídico del Opus Dei,
Eunsa, Pamplona 1989, p. 46).

[2] Romana Postulación de la causa de
beatificación y canonización del
Siervo de Dios Josemaría Escrivá de
Balaguer, sacerdote, Fundador del



Opus Dei, Artículos del Postulador,
Roma 1979, n. 483, p. 169.

[3] En julio de 1931, en una
enumeración esquemática de
actividades apostólicas, anota: “no,
un partido católico: diversidad de
opiniones” (Apuntes íntimos, n. 206).
Y unos meses después, en 1932,
escribe: “Somos ciudadanos iguales a
los demás: iguales deberes, iguales
derechos. –Libertad política de los
socios y asociadas. Por eso, en lo
humano, diversidad de
opiniones” (Apuntes íntimos, n. 158,
ambos textos citados en A.
FUENMAYOR, V. GÓMEZ-IGLESIAS,
J.L. ILLANES, op. cit., p. 46).

[4] El carisma fundacional es la causa
decisiva de su profundización en la
libertad: “Desde 1928 mi predicación
ha sido que la santidad no es cosa
para privilegiados, que pueden ser
divinos todos los caminos de la
tierra, porque el quicio de la



espiritualidad específica del Opus Dei
es la santificación del trabajo
ordinario. Hay que rechazar el
prejuicio de que los fieles corrientes
no pueden hacer más que limitarse a
ayudar al clero, en apostolados
eclesiásticos. Y advertir que, para
lograr este fin sobrenatural, los
hombres necesitan ser y sentirse
personalmente libres, con la libertad
que Jesucristo nos ganó” (BEATO
JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE BALAGUER,
Conversaciones, n. 34). “Como
consecuencia del fin exclusivamente
divino de la Obra, su espíritu es un
espíritu de libertad, de amor a la
libertad personal de todos los
hombres” (Ibidem, n. 67).

[5] Apuntes tomados de una tertulia,
Pascua de 1974 (citado en A. LLANO,
La libertad radical, Acto de
Homenaje al Beato Josemaría Escrivá
de Balaguer, Fundador de la
Universidad de Navarra”, Pamplona,
26 de junio de 1992, p. 104).



[6] Cfr. el volumen Así le vieron:
testimonios sobre Monseñor Escrivá
de Balaguer, 4ª ed., Rialp, Madrid
1992, 219 p., que contiene un buen
número de testimonios de personas
del ambiente eclesiástico –obispos,
sacerdotes, religiosas y religiosos–
que trataron al Beato Josemaría en
diferentes épocas de su vida. Vid.
también P. URBANO, El hombre de
Villa Tevere: los años romanos de
Josemaría Escrivá, Barcelona 1995,
549 p. El capítulo “La pasión por la
libertad” (pp. 267-291) recoge
numerosos relatos de testigos
directos de la vida del Beato
Josemaría durante esos años
romanos.

[7] Cfr. A. DEL PORTILLO, Entrevista
sobre el Fundador del Opus Dei,
(realizada por Cesare Cavalleri),
Madrid 1993, 252 p., en la que narra
numerosos hechos concretos de
defensa de la libertad por parte del
Beato Josemaría.



[8] Cfr. J. ECHEVARRÍA, Memoria del
Beato Josemaría, (entrevista con
Salvador Bernal), Madrid 2000, 357
p., especialmente el apartado
“Defensor de la libertad” (pp.
146-157).

[9] A. VÁZQUEZ DE PRADA, El
fundador del Opus Dei: vida de
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Madrid 1997, vol. 1: ¡Señor, que vea!,
638 p. Este primer volumen
comprende el periodo 1902-1936.

[10] Todos sus escritos están
permeados de una honda concepción
de la libertad y llenos de abundantes
referencias a ella. Se podría pensar
que esto es normal, ya que toda
conducta auténtica y plenamente
humana es fruto de la libertad. Sin
embargo, la insistencia con que saca
a relucir el tema revela una
conciencia muy aguda y unas
convicciones muy definidas y
explícitas sobre la libertad. Aparte de



la homilía La libertad, don de Dios,
totalmente dedicada a esta cuestión,
el tema está presente de modo
especial en Conversaciones con
Mons. Escrivá de Balaguer, que
contiene entrevistas concedidas
entre 1966 y 1968. Las preguntas de
los periodistas sobre el Opus Dei y
sobre cuestiones de actualidad dan
ocasión al autor de expresar muchas
veces su pensamiento sobre esta
dimensión fundamental de la vida
humana. Además, al final de ese
volumen está reproducida la homilía
Amar al mundo apasionadamente de
1967, en la que el Beato Josemaría
expone de modo explícito su
concepción de la mentalidad laical,
cuya clave es la libertad y la
responsabilidad. También otras
homilías abordan con fuerza, aunque
con menor extensión, la cuestión del
sentido de la libertad. Por ejemplo, la
que pronunció en la fiesta de Cristo
Rey de 1970 –el 22 de noviembre–,
publicada con el título Cristo Rey en



el volumen Es Cristo que pasa; o la
del 15 de marzo de 1961, miércoles
de la IV semana de Cuaresma,
publicada en ese mismo volumen
con el título El respeto cristiano a la
persona y a su libertad. En la homilía
Hacia la santidad, del 26 de
noviembre de 1967, publicada en
Amigos de Dios, la oración es vista
como algo que libera al alma. Estos
son sólo algunos ejemplos, porque –
repito– el tema aparece y reaparece
continuamente en todas sus obras.

[11] C. FABRO, Nel secondo aniversario
della morte. Un maestro di libertà
cristiana: Josemaría Escrivá de
Balaguer, en “L’Osservatore
Romano”, 2-VII-1977. En esta
apreciación coincidía el juicio del
jurista belga W. Onclin, que fue
decano de la Facultad de Derecho
Canónico de la Universidad de
Lovaina: “Una de las cosas que más
me han emocionado al conversar con
Monseñor Escrivá de Balaguer,



aparte de su calor humano, de su
entusiasmo y su espíritu
sobrenatural, es su amor a la
libertad, palabra que nunca
pronunciaba sin añadir otra:
responsabilidad” (W. ONCLIN, en “La
libre Belgique”, 2 de julio de 1975).

[12] Cfr. C. FABRO – S. GAROFALO – M.
A. RASCHINI, Santos en el mundo:
estudios sobre los escritos del beato
Josemaría Escrivá de Balaguer, Rialp,
Madrid 1993, 220 p.

[13] En campo jurídico el profesor J. L.
CHABOT, de la Universidad de
Grenoble, ha escrito Responsabilidad
frente al mundo y libertad, en la obra
colectiva Santidad y mundo (Actas
del Simposio Teológico de estudio en
torno a las enseñanzas del beato
Josemaría Escrivá, Roma 12-14 de
octubre de 1993), ed. dirigida por M.
Belda, Eunsa, Pamplona 1996; otro
jurista, el profesor G. DALLA TORRE,
ha abordado la cuestión de La



animación cristiana del mundo, en el
mismo volumen apenas citado. En el
ámbito de las ciencias de la
educación, V. GARCÍA HOZ ha
publicado Tras las huellas del beato
Josemaría Escrivá de Balaguer: ideas
para la educación, Rialp, Madrid
1997, 206 p., con un capítulo titulado
“Conciencia, libertad,
responsabilidad”.

[14] AA. VV., Mons. Josemaría Escrivá
de Balaguer y el Opus Dei: en el 50
aniversario de su fundación, (obra
dirigida por Pedro Rodríguez, Pio G.
Alves de Sousa, José Manuel
Zumaquero), Pamplona 1982, 497 p.
El estudio de C. Fabro se halla en las
pp. 323-337.

[15] Cfr. F. OCÁRIZ, Naturaleza, gracia
y gloria, Eunsa, Pamplona 2000, 355
p.

[16] Cfr. A. ARANDA, «El bullir de la
sangre de Cristo». Estudio sobre el



cristocentrismo del beato Josemaría
Escrivá, Rialp, Madrid 2000, 304 p.

[17] Cfr. A. LLANO, La libertad radical,
publicado en Acto de Homenaje al
Beato Josemaría Escrivá de Balaguer,
Fundador de la Universidad de
Navarra”, Pamplona, 26 de junio de
1992, pp. 95-104.

[18] Cfr. L. POLO, El concepto de vida
en Mons. Escrivá de Balaguer, en
“Anuario Filosófico” 18 (1985/2), pp.
9-32. Se encuentra también en las
páginas 165-195 de la obra colectiva,
La personalidad del beato Josemaría
Escrivá de Balaguer, Pamplona 1994,
261 p.

[19] Cfr. J. B. TORELLÓ, Il Beato
Josemaría Escrivá, «pazzo d’amore»,
en “Studi Cattolici” 389-390 (1993),
pp. 420-428.

[20] Algunos profesores de la
Universidad de la Santa Cruz –como
Ramón García de Haro, Angel



Rodríguez Luño o Ignacio Carrasco–
se han ocupado también de esta
cuestión.

[21] CH. TAYLOR, Las fuentes del yo: la
construcción de la identidad
moderna, Barcelona 1996, 609 p. (tit.
orig.: Sources of the self).

[22] Cfr. C. CARDONA, Metafísica del
bien y del mal, Pamplona 1987, 232
p.

[23] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Conversaciones, n. 117.

[24] A. LLANO, Sueño y vigilia de la
razón, Eunsa, Pamplona 2001, p. 363.

[25] Cfr. J. DE FINANCE, Essai sur l’agir
humain, Rome 1962.

[26] Cfr. K. WOJTYLA, Person and
community: selected essays,
(translated by Theresa Sandok), New
York 1994, 370 p.



[27] Cfr. C. CARDONA, Metafísica del
bien y del mal, Pamplona 1987, 232
p.

[28] Cfr. R. SPAEMANN, Glück und
Wohlwollen: Versuch über Ethik,
Stuttgart 1990, 254 p.

[29] C. FABRO, El primado existencial
de la libertad, cit., p. 332.

[30] Apuntes tomados de una tertulia,
Pascua de 1974 (citado en A. LLANO,
La libertad radical, cit., p. 104).

[31] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Amigos de Dios, n. 27.
“Os quiero rebeldes, libres de toda
atadura, porque os quiero –¡nos
quiere Cristo!– hijos de
Dios” (Ibidem, n. 38).

[32] Citado en nota 1. Las palabras
introductorias del Via Crucis
terminan pidiendo a la Virgen su
ayuda para “revivir aquellas horas
amargas que tu Hijo quiso pasar en



la tierra, para que nosotros, hechos
de un puñado de lodo, viviésemos al
fin in libertatem gloriae filiorum Dei,
en la libertad y gloria de los hijos de
Dios”.

[33] Idem, Carta 31-V-1954, n. 24
(citado en P. RODRÍGUEZ, F. OCÁRIZ,
J.L. ILLANES, El Opus Dei en la
Iglesia, Rialp, Madrid 1993, p. 111)

[34] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Via Crucis, Rialp,
Barcelona 1987, 133 p.

[35] Idem, Santo Rosario, Rialp, Madrid
1985, 89 p

[36] Apuntes tomados de una
meditación, 28-IV-1963. Citado en C.
CARDONA, Forgia di dolore, “Studi
Cattolici” (1993), p. 779.

[37] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Apuntes íntimos, nn. 217
y 218. Citados en A. VÁZQUEZ DE
PRADA, El Fundador..., cit., p. 381.



[38] Cfr. P. RODRÍGUEZ, “Omnia
traham ad meipsum”: El sentido de
Juan 12, 32 en la experiencia
espiritual de Mons. Escrivá de
Balaguer, “Romana” 13 (1991/2), pp.
331-352.

[39] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Carta 9-I-1959, n. 60.
Citado en A. VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador..., cit., pp. 389-390.

[40] Cfr. A. ARANDA, «El bullir de la
sangre de Cristo», cit., especialmente
el capítulo V “Cristo presente en los
cristianos”, apartado 2 “«Alter
Christus, ipse Christus» en el Beato
Josemaría”. Cfr. también F. OCÁRIZ,
Hijos de Dios por el Espíritu Santo,
“Scripta Theologica” (1998), pp.
479-503.

[41] Cfr. 2 Cor. 5, 17.

[42] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Via Crucis, estación XI,
punto de meditación n. 4.



[43] Artículos del Postulador, cit., n.
385, p. 135.

[44] Ioh 10, 17-18.

[45] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Amigos de Dios, nn.
25-26

[46] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Amigos de Dios, nn.
25-26

[47] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Es Cristo que pasa, n. 95.

[48] Ibidem, n. 84.

[49] Ibidem, nn. 85-86.

[50] Ibidem, n. 18.

[51] Idem, Amigos de Dios, n. 25.

[52] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Via Crucis, estación I,
punto de meditación 1.



[53]Ibidem, punto de meditación n. 2.

[54] Idem, Es Cristo que pasa, n. 17

[55] Cons. past. Gaudium et spes, n. 22:
“En realidad, el misterio del hombre
sólo se esclarece en el misterio del
Verbo encarnado. Porque Adán, el
primer hombre, era figura del que
había de venir, es decir, Cristo
nuestro Señor. Cristo, el nuevo Adán,
en la misma revelación del misterio
del Padre y de su amor, manifiesta
plenamente el hombre al propio
hombre y le descubre la sublimidad
de su vocación”.

[56] Ibidem, n. 24.

[57] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Amigos de Dios, n. 30.

[58] Ibidem, n. 25.

[59] Ibidem, n. 26.

[60] Ibidem, n. 27.



[61] Ibidem, n. 28.

[62] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Surco, n. 797.

[63] Idem, Amigos de Dios, n. 28.

[64] Ibidem.

[65] Cfr. Ibidem, n. 6. Desde un punto
de vista psicológico, la antropología
del psiquiatra hebreo Viktor E.
Frankl confirma esa aspiración
humana a una donación plena.

[66] Como se ve, en bastantes casos el
Beato Josemaría condensa la
expresión paulina de “la libertad de
la gloria de los hijos de Dios” en “la
libertad de los hijos de Dios”. No se
trata de una falta de visión
escatológica, siempre presente en su
predicación, sino de un modo de
expresarse adecuado a cada
contexto.



[67] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Carta 24-III-1930, n. 2
(citado en AA.VV. La personalidad del
beato Josemaría Escrivá de Balaguer,
Pamplona 1994, p. 41).

[68] S. TOMÁS DE AQUINO, S.Th. I, 38,
1 c.

[69] Cfr. F. OCÁRIZ, Hijos de Dios por el
Espíritu Santo, “Scripta
Theologica” (1998), pp. 479-503.

[70] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Amigos de Dios, n. 25; el
texto bíblico citado es Hebr. 10, 7.

[71] Ibidem, n. 24.

[72] Ibidem, n. 26.

[73] Ibidem, n. 24.

[74] Idem, Es Cristo que pasa, n. 111.

[75] Dt. 30, 15-16. 19.



[76] S. AGUSTÍN, De vera religione, 14,
27 (PL 34, 134).

[77] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Amigos de Dios, n. 33.

[78] S. TOMÁS DE AQUINO, Super
Epistolas S. Pauli lectura. Ad
Romanos, cap. II, lect. III, n. 217 (ed.
Marietti, Torino 1953); citado en
Amigos de Dios, n. 27.

[79] S. TOMÁS DE AQUINO,
Quaestiones disputatae. De Malo, q.
VI, a. 1.

[80] A. LLANO, La libertad radical, cit.,
p. 97.

[81] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Conversaciones, n. 117.

[82] Idem, Carta 9-I-1959, n. 35 (citado
en A. SASTRE, Tiempo de caminar,
Rialp, Madrid 1989).



[83] S. TOMÁS DE AQUINO,
Quaestiones disputatae. De Malo, q.
VI, a. 1.

[84] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Amigos de Dios, n. 36.

[85] Agradezco esa expresión al Prof.
Paul O’Callaghan, que me la ha
sugerido al leer estas páginas.

[86] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Es Cristo que pasa, n. 33.

[87] Idem, Conversaciones, n. 104.

[88] Ibidem, n. 44.

[89] Cfr. LEÓN XIII, Enc. Libertas
praestantissimum, 20-VI-1888, ASS 20
(1888), 606.

[90] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Carta 11-III-1940, n. 65
(citada en A. RODRÍGUEZ LUÑO, La
formación de la conciencia en
materia social y política según las
enseñanzas del Beato Josemaría



Escrivá, “Romana” 24 (1997)
162-181). “No hago, ni quiero, ni
puedo hacer política; pero mi
mentalidad de jurista y de teólogo –
mi fe cristiana también– me llevan a
estar siempre al lado de la legítima
libertad de todos los hombres. Nadie
puede pretender en cuestiones
temporales imponer dogmas, que no
existen” (Conversaciones, n. 77).

[91] Idem, Las riquezas de la fe,
artículo publicado en el diario ABC
(Madrid), 2-XI-1969.

[92] Idem, Amigos de Dios, n. 29.

[93] S. TOMÁS DE AQUINO, Super
Evangelium S. Ioannis lectura, cap.
VIII, lect. IV, n. 1204 (ed. Marietti,
Torino 1952).

[94] En su conocida lección inaugural
en la cátedra de teoría política en la
Universidad de Oxford, dedicada al
concepto de libertad y publicada en
1958, Isaiah Berlin avivó el debate



sobre esta realidad fundamental
proponiendo esa distinción.

[95] Con acertada observación
psicológica, advierte que la “clave de
la autenticidad de tal amor personal
no sólo la proporciona, por cierto, la
capacidad de sentir establemente
amor por otra persona, sino sobre
todo la apertura a dejarse amar.
Quien se deja amar puede entender
lo que implica liberarse de sí mismo,
porque entonces sabe que lo que
tiene ya no es suyo, sino de quien le
ama” (A. LLANO, Hacia un
humanismo de la autenticidad, en el
volumen Sueño y vigilia de la razón,
Eunsa, Pamplona 2001, p. 365).
Además de su presencia en toda la
tradición cristiana, en nuestro
tiempo esta idea de libertad de sí
mismo procede de Schelling y ha sido
actualizada por Fernando Inciarte.

[96] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Conversaciones, n. 98.



[97] Al mismo tiempo el Beato
Josemaría recordó muchas veces que
por circunstancias especiales la
jerarquía eclesiástica puede pedir a
los católicos una posición común
única en terrenos opinables, aunque
no sea ésta la situación normal.

[98] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Forja, n. 717.

[99] Ibidem, n. 715.

[100] He seguido la clasificación
ofrecida por E. COLOM – A.
RODRÍGUEZ LUÑO, Scelti in Cristo
per essere santi. Elementi di Teologia
Morale Fondamentale, Apollinare
Studi, Roma 1999, pp. 207ss., y A.
MILLÁN-PUELLES, El valor de la
libertad, Rialp, Madrid 1995.

[101] BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Es Cristo que pasa, n. 47.

[102] Ibidem, n. 24.



[103] Ibidem.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-libertad-
ganada-por-cristo-en-la-cruz/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-libertad-ganada-por-cristo-en-la-cruz/
https://opusdei.org/es-es/article/la-libertad-ganada-por-cristo-en-la-cruz/
https://opusdei.org/es-es/article/la-libertad-ganada-por-cristo-en-la-cruz/

	La libertad ganada por Cristo en la Cruz

