opusdei.org

La libertad de las
conciencias y las
«iniciativas»

El 2 de octubre de 1928 en el
contexto de la historia cultural
contemporanea

01/10/2010

Llegados a este punto, quiza sea
oportuno volver a lo expuesto en las
lineas iniciales de estas paginas. Si
esto —los hechos, la realidad— fue lo
que paso en los momentos primeros
en que el Beato Josemaria comenzo a
intentar poner en practica lo que



Dios le habia hecho «ver» el 2 de
octubre, ;como se puede interpretar
esta actividad? ¢Es posible formular
alguna idea que permita valorar, en
su conjunto, un tan decidido
esfuerzo? No parece dificil —aunque
sea de por si cuestion compleja— dar
una respuesta. La decision de radical
fidelidad de Escriva de Balaguer, lo
mismo que los tanteos inevitables de
todo orden para encontrar la forma
adecuada de llevar a la practica lo
que se le reclamaba —ambas cosas,
tanto la una como la otra—, puede
ser englobado bajo el concepto de
que lo que hizo fue vivir la «libertad
de las conciencias». La respuesta es
lo suficientemente sencilla como
para requerir una exposicion
relativamente pormenorizada de
todo lo que entrafia, para —en la
medida de lo posible— facilitar su
recta inteleccion y descartar las
siempre amenazantes confusiones.



La libertad de las conciencias es
cuestion evidentemente antigua, de
raiz evangélica. Mas aun: sin ningin
tipo de duda es lo que, a lo largo de
los siglos, procuraron vivir las
mujeres y hombres que, con
decision, se propusieron en sus vidas
ser fieles a lo que Dios les pedia.
Desde este punto de vista general y
conceptual, la libertad de las
conciencias no supone, en modo
alguno, novedad. Dentro del mundo
contemporaneo ha sido, sin embargo,
donde por vez primera se ha
intentado su exposicion, detallando
de manera precisa sus distintos
componentes.

Posiblemente, el primero en emplear
este concepto fue Pio XI, en las dos
enciclicas — Non abbiamo bisogno y
Dobbiamo intrattenerla —, ambas de
1931, con las que se enfrent¢ a las
pretensiones abusivas del régimen
fascista italiano, en relacion con la
formacion de la juventud. De forma



sucinta, es posible afirmar que el
Papa se decidio por este concepto en
funcion —al menos— de tres
factores: su rechazo radical de la
libertad de conciencia; la percepcion
de la insuficiencia de los
planteamientos tradicionalistas al
uso; v la obligada redefinicion del
concepto de libertad de las
conciencias, en funcién de los
problemas culturales de la época —
en su caso, del totalitarismo fascista.
Por todo ello, si el concepto es, en si
mismo, antiguo —pues se halla
presente en los origenes mismos del
Cristianismo—, hay que procurar
analizar lo que supone la libertad de
las conciencias hoy, en plena crisis de
la cultura de la Modernidad, ante la
quiebra manifiesta de la libertad de
conciencia o la quiebra similar de la
oposicion tradicionalista a que el
hombre actue con libertad personal
responsable, comprometida en el
ambito social.



La conciencia es inevitable o
gozosamente libre —como se
prefiera, aunque no fuera malo optar
por lo segundo—, porque es la
conciencia de un ser —el hombre—
cuya naturaleza posiblemente pueda
decirse que no es otra cosa que
libertad. Si nos fijamos —es preciso
hacerlo— en lo que es la libertad, hay
que decir —negativamente— que no
es predeterminacion forzada, como
en el caso del instinto; sino que —en
sentido positivo— es la posibilidad
de autodeterminacién: en su virtud,
puedo llamar mio lo que hago con su
ayuda, gracias a ella. Pero se ha de
afladir de inmediato que la libertad
no tiene calidad moral; es decir, la
libertad es una potencialidad neutra
de la que dispone el hombre, junto
con el angel: es decir, las criaturas en
las que se hace presente lo espiritual.
Si con la libertad se puede hacer lo
peor o lo mejor —robar o dar
limosna—, claro es que la
actualizacion de dicha potencia no



determina, por si misma, en sentido
bueno o malo. En consecuencia, la
afirmacion de que la conciencia del
hombre es libre obliga a plantearse
—aunque sea con brevedad— dos
cuestiones previas: ;qué es la
conciencia? Y ;qué es el ser —el
hombre— cuya conciencia se dice
que es libre? La conciencia es una
funcion de la razon humana. En este
sentido —y sin llegar, por el
momento, a todo lo que entrafia—, es
posible que el concepto de «libertad
de las conciencias» pudiera ser
sustituido por el de «correcta
utilizacion de la razén humana». Yo
uso adecuadamente la razon cuando
me esfuerzo, entre otras cosas, por
conocer lo que soy en verdad. Y el
hombre es criatura, ser creado, y —
por eso mismo— dotado de una
determinada estructura —lo que le
hace ser hombre— con la que se
encuentra en el momento de
comenzar a ser. Soy de una manera
determinada: comienzo a ser cuando



tal estructura entra en accion; se
pone, por asi decir, en
funcionamiento. El hombre es
hombre —y no perro, arbol o
mineral— porque dispone de una
constitucién determinada, ha sido
hecho de una precisa manera. La
razon humana —el hombre es
animal racional, y no animal
irracional o sentimental, o cualquier
otra especificacion arbitraria—
permite conocer la constitucion
esencial o determinada del hombre.
Una constitucion que puedo aceptar.

Una constitucion ante la que puedo
rebelarme e incluso rechazarla —por
lo mismo que mi naturaleza es libre
0, mas aun, es libertad—. Pero —al
margen de la decision que el hombre
tome, en funcién de mil
condicionantes que no son del caso—
el hombre es como es, pues dispone
de —o ha sido creado con— una
naturaleza esencialmente invariable.
Esto permite entender el fracaso



reiterado a lo largo de la Historia de
la pretension de articular un hombre
distinto al original. Las cuestiones a
las que el hombre ha de hacer frente
son siempre las mismas. Y también
—en lineas generales— son las
mismas las potencialidades de que
puede echar mano para solventarlas.

La libertad me permite volcarme en
la multiplicidad de opciones que ante
mi se presentan, para elegir entre
ellas la potencialidad cuya
actualizacion juzgo adecuada, en la
medida —por supuesto— que me
facilite responder en nombre propio
al requerimiento mayor que se me
formula, que es volver libremente a
una union para siempre con Dios. No
hay a este respecto una respuesta
unica; las respuestas culturales —de
comportamiento, de conducta— son
plurales. Acertaré en la medida en
que sean acordes con lo que soy.
Serdn mis respuestas culturales
mejores, de mas calidad, si con ellas



logro contestar con mayor precision
a lo que Dios me propone. Es
precisamente en este ambito —en el
de la libertad de ejercicio o
especificacion de las soluciones
culturales que me permitiran acertar
— donde actua la libertad de las
conciencias cristianas.

La cuestion tiene —parece
innecesario subrayarlo— una
complejidad objetiva. Dios —que se
toma completamente en serio lo
creado por El— parece empefiado en
que, dado que el hombre es animal
racional, utilice su razon. E1 hombre,
por su parte, parece con alguna
frecuencia empefiado igualmente en
evitar la fatigosa y comprometida
tarea de pensar. De ahi, algunas de
las actitudes habituales —felizmente
condenadas todas ellas por la Iglesia,
en cuanto erroneas y, por tanto,
contrarias a la dignidad del hombre
—, como son el fideismo y el
tradicionalismo. Una y otra son



respuestas culturales. Ambas,
compatibles —de manera general—
con la aceptacion de que el hombre
posee una constitucion determinada,
en funcion de la creacion divina. La
primera insiste en la inutilidad de la
razon humana: la razén no sirve, es
insuficiente; lo mejor es reducirse a
creer 41 . El tradicionalismo elude el
ejercicio de la razon humana y busca
acogerse a lo que se ha hecho
siempre. Al marginar la razon se
muestra incapaz —entre otras
muchas cosas— de precisar desde
cuando las cosas exigen esa
abandonada adhesion y por qué la
exigen 42 . Hay que afiadir que si
habitualmente se alude al fideismo o
al tradicionalismo de raiz religiosa,
pueden —por analogia— darse
fideistas o tradicionalistas
plenamente secularizados. Y es que
ambas posturas son, por a-racionales,
profundamente sentimentales. Y el
sentimiento, cuando no se encuentra
bajo el dominio de la razon, es



extremadamente labil. La libertad de
conciencia tiene un origen distinto.
Se levanta, en definitiva, sobre la no
plena comprension del acto creador,
o de surechazo deliberado; en
cualquier caso, sobre la negacion de
la accion providente divina. Para este
modo de comportarse, un acto es
valido si es libre. No hay mas. Al
rechazar la capacidad humana de
conocer, y habida cuenta de que la
libertad es capacidad a-moral,
neutra, se pasa a actuar —
libremente, por supuesto: el hombre
no puede prescindir de la libertad—
desde el sentimiento, la emotividad o
el instinto. Sin olvidar que cabe un
esfuerzo de racionalizacion del
sentimiento, esto es, de aplicar a lo
que son entitativamente decisiones
sentimentales la capacidad
ordenadora de la razon humana. A
pesar de los pesares, los actos asi
producidos siguen siendo
radicalmente sentimentales 43 .



Todo lo cual podra seguir siendo
compatible con el mejor buen deseo
de acertar; con el logro, incluso, de
resultados parciales validos; etc. A la
vez, el hombre se torna —para si
mismo— en misterio; en algo por
entero incomprensible. Esta
situacion ha llevado —y,
posiblemente, seguira llevando— a
intercambios notablemente penosos.
Por ejemplo: cuando la insoportable
tosquedad del fideismo o del
tradicionalismo impulsa a alguien a
abandonarlos, no es obligado caer en
la libertad de conciencia, como si
ésta fuera la unica solucion posible.
O bien, cuando hay hombres que,
ante la imposibilidad de llegar a
conocer nada con certeza, se
convierten a la fe desde la libertad de
conciencia, no parece necesario que
se hundan en un fundamentalismo a-
racional, como el fideismo o el
tradicionalismo.



Es, posiblemente, exacto decir que
tanto el fideismo y el tradicionalismo
como la libertad de conciencia, no
son sino meras soluciones humanas,
tremendamente tergiversadoras, por
lo mismo que intentan simplificar al
maximo la cuestion, siempre dificil,
del obrar del hombre. Muy al
contrario de todas estas posturas —
por desgracia, tan habituales— la
libertad de las conciencias guarda
relacion intima con lo que el hombre
de verdad es. El ejercicio de la
libertad de las conciencias permite la
busqueda de la respuesta mas
adecuada a lo que le reclama la fe
objetiva; a lo que Dios espera 'y
quiere que haga el hombre. Dentro
de una realidad —en ningun caso
hay que olvidarlo— que es, en si
misma, plural e inabarcable 44 . No
ha de extrafiar que sea preciso dar
vueltas y mas vueltas hasta alcanzar
a formular la respuesta conveniente.
Que resulte preciso conocer muchas
cosas y pensar con algun



detenimiento sobre ellas. Y, siempre,
correr el riesgo de tener que volver a
empezar.

Si para fideistas y tradicionalistas, la
practica de la libertad de las
conciencias aparece inicialmente
aceptable pues admiten con ella una
determinada constitucion del
hombre, el desconcierto se presenta
de forma inevitable: ¢ por qué dan
tantas vueltas a las cosas y no se
limitan a hacer, junto con nosotros,
estrechamente fundidos con
nosotros, 1o que nosotros ya
hacemos? Juntos y unificados
seriamos mas eficaces...

En el caso de la libertad de
conciencia sucede,
comprensiblemente, lo contrario: no
se niega —incluso, inicialmente,
puede hasta producir admiracion y
elogio— la novedad que es posible
elaborar a partir de la libertad de las
conciencias. La sorpresa, cuando no



el asombro y hasta el escandalo, se
produce al advertir que los que viven
la libertad de las conciencias siguen
siendo profundamente creyentes. La
libertad de las conciencias implica,
de manera necesaria, el «ejercicio de
tanteo y de aproximacion» que se
hizo patente en la vida del Beato
Josemaria 45, unido a la fidelidad
mas plena al encargo recibido. Lo
cual supone el rechazo inevitable, no
de ningun tipo de hombres, pero si
de los planteamientos doctrinales
derivados del fideismo, del
tradicionalismo o de la libertad de
conciencia, junto al respeto radical
por las diversas soluciones que
puedan darse a la decision de vivir
sin atenuantes la «llamada universal
a la santidad» en medio del mundo
46 . Por esta razon, resulto
consustancial para el Opus Dei la
busqueda de las soluciones
culturales necesarias y el
compromiso personal con dichas
determinaciones 47 , como medio



unico de llevarlas adelante, no en el
puro orden de la teoria, sino en la
praxis diaria. Esto implicaba
obviamente riesgo. Pero la decision
de tomar «iniciativas» —que tan
audazmente supo desplegar
Josemaria Escriva—, de buscar una
vez y otra las concreciones mas
precisas posibles de la vida-de-fe, ha
quedado como estilo y patrimonio
del Opus Dei, como uno de los
elementos mas preciados de la
herencia recibida.

Gonzalo Redondo

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/la-libertad-de-
las-conciencias-y-las-iniciativas/
(14/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/la-libertad-de-las-conciencias-y-las-iniciativas/
https://opusdei.org/es-es/article/la-libertad-de-las-conciencias-y-las-iniciativas/
https://opusdei.org/es-es/article/la-libertad-de-las-conciencias-y-las-iniciativas/

	La libertad de las conciencias y las «iniciativas»

