
opusdei.org

La libertad de las
conciencias y las
«iniciativas»

El 2 de octubre de 1928 en el
contexto de la historia cultural
contemporánea

01/10/2010

Llegados a este punto, quizá sea
oportuno volver a lo expuesto en las
líneas iniciales de estas páginas. Si
esto —los hechos, la realidad— fue lo
que pasó en los momentos primeros
en que el Beato Josemaría comenzó a
intentar poner en práctica lo que



Dios le había hecho «ver» el 2 de
octubre, ¿cómo se puede interpretar
esta actividad? ¿Es posible formular
alguna idea que permita valorar, en
su conjunto, un tan decidido
esfuerzo? No parece difícil —aunque
sea de por sí cuestión compleja— dar
una respuesta. La decisión de radical
fidelidad de Escrivá de Balaguer, lo
mismo que los tanteos inevitables de
todo orden para encontrar la forma
adecuada de llevar a la práctica lo
que se le reclamaba —ambas cosas,
tanto la una como la otra—, puede
ser englobado bajo el concepto de
que lo que hizo fue vivir la «libertad
de las conciencias». La respuesta es
lo suficientemente sencilla como
para requerir una exposición
relativamente pormenorizada de
todo lo que entraña, para —en la
medida de lo posible— facilitar su
recta intelección y descartar las
siempre amenazantes confusiones.



La libertad de las conciencias es
cuestión evidentemente antigua, de
raíz evangélica. Más aún: sin ningún
tipo de duda es lo que, a lo largo de
los siglos, procuraron vivir las
mujeres y hombres que, con
decisión, se propusieron en sus vidas
ser fieles a lo que Dios les pedía.
Desde este punto de vista general y
conceptual, la libertad de las
conciencias no supone, en modo
alguno, novedad. Dentro del mundo
contemporáneo ha sido, sin embargo,
donde por vez primera se ha
intentado su exposición, detallando
de manera precisa sus distintos
componentes.

Posiblemente, el primero en emplear
este concepto fue Pío XI, en las dos
encíclicas — Non abbiamo bisogno y 
Dobbiamo intrattenerla —, ambas de
1931, con las que se enfrentó a las
pretensiones abusivas del régimen
fascista italiano, en relación con la
formación de la juventud. De forma



sucinta, es posible afirmar que el
Papa se decidió por este concepto en
función —al menos— de tres
factores: su rechazo radical de la
libertad de conciencia; la percepción
de la insuficiencia de los
planteamientos tradicionalistas al
uso; y la obligada redefinición del
concepto de libertad de las
conciencias, en función de los
problemas culturales de la época —
en su caso, del totalitarismo fascista.
Por todo ello, si el concepto es, en sí
mismo, antiguo —pues se halla
presente en los orígenes mismos del
Cristianismo—, hay que procurar
analizar lo que supone la libertad de
las conciencias hoy, en plena crisis de
la cultura de la Modernidad, ante la
quiebra manifiesta de la libertad de
conciencia o la quiebra similar de la
oposición tradicionalista a que el
hombre actúe con libertad personal
responsable, comprometida en el
ámbito social.



La conciencia es inevitable o
gozosamente libre —como se
prefiera, aunque no fuera malo optar
por lo segundo—, porque es la
conciencia de un ser —el hombre—
cuya naturaleza posiblemente pueda
decirse que no es otra cosa que
libertad. Si nos fijamos —es preciso
hacerlo— en lo que es la libertad, hay
que decir —negativamente— que no
es predeterminación forzada, como
en el caso del instinto; sino que —en
sentido positivo— es la posibilidad
de autodeterminación: en su virtud,
puedo llamar mío lo que hago con su
ayuda, gracias a ella. Pero se ha de
añadir de inmediato que la libertad
no tiene calidad moral; es decir, la
libertad es una potencialidad neutra
de la que dispone el hombre, junto
con el ángel: es decir, las criaturas en
las que se hace presente lo espiritual.
Si con la libertad se puede hacer lo
peor o lo mejor —robar o dar
limosna—, claro es que la
actualización de dicha potencia no



determina, por sí misma, en sentido
bueno o malo. En consecuencia, la
afirmación de que la conciencia del
hombre es libre obliga a plantearse
—aunque sea con brevedad— dos
cuestiones previas: ¿qué es la
conciencia? Y ¿qué es el ser —el
hombre— cuya conciencia se dice
que es libre? La conciencia es una
función de la razón humana. En este
sentido —y sin llegar, por el
momento, a todo lo que entraña—, es
posible que el concepto de «libertad
de las conciencias» pudiera ser
sustituido por el de «correcta
utilización de la razón humana». Yo
uso adecuadamente la razón cuando
me esfuerzo, entre otras cosas, por
conocer lo que soy en verdad. Y el
hombre es criatura, ser creado, y —
por eso mismo— dotado de una
determinada estructura —lo que le
hace ser hombre— con la que se
encuentra en el momento de
comenzar a ser. Soy de una manera
determinada: comienzo a ser cuando



tal estructura entra en acción; se
pone, por así decir, en
funcionamiento. El hombre es
hombre —y no perro, árbol o
mineral— porque dispone de una
constitución determinada, ha sido
hecho de una precisa manera. La
razón humana —el hombre es
animal racional, y no animal
irracional o sentimental, o cualquier
otra especificación arbitraria—
permite conocer la constitución
esencial o determinada del hombre.
Una constitución que puedo aceptar.

Una constitución ante la que puedo
rebelarme e incluso rechazarla —por
lo mismo que mi naturaleza es libre
o, más aún, es libertad—. Pero —al
margen de la decisión que el hombre
tome, en función de mil
condicionantes que no son del caso—
el hombre es como es, pues dispone
de —o ha sido creado con— una
naturaleza esencialmente invariable.
Esto permite entender el fracaso



reiterado a lo largo de la Historia de
la pretensión de articular un hombre
distinto al original. Las cuestiones a
las que el hombre ha de hacer frente
son siempre las mismas. Y también
—en líneas generales— son las
mismas las potencialidades de que
puede echar mano para solventarlas.

La libertad me permite volcarme en
la multiplicidad de opciones que ante
mí se presentan, para elegir entre
ellas la potencialidad cuya
actualización juzgo adecuada, en la
medida —por supuesto— que me
facilite responder en nombre propio
al requerimiento mayor que se me
formula, que es volver libremente a
una unión para siempre con Dios. No
hay a este respecto una respuesta
única; las respuestas culturales —de
comportamiento, de conducta— son
plurales. Acertaré en la medida en
que sean acordes con lo que soy.
Serán mis respuestas culturales
mejores, de más calidad, si con ellas



logro contestar con mayor precisión
a lo que Dios me propone. Es
precisamente en este ámbito —en el
de la libertad de ejercicio o
especificación de las soluciones
culturales que me permitirán acertar
— donde actúa la libertad de las
conciencias cristianas.

La cuestión tiene —parece
innecesario subrayarlo— una
complejidad objetiva. Dios —que se
toma completamente en serio lo
creado por Él— parece empeñado en
que, dado que el hombre es animal
racional, utilice su razón. El hombre,
por su parte, parece con alguna
frecuencia empeñado igualmente en
evitar la fatigosa y comprometida
tarea de pensar. De ahí, algunas de
las actitudes habituales —felizmente
condenadas todas ellas por la Iglesia,
en cuanto erróneas y, por tanto,
contrarias a la dignidad del hombre
—, como son el fideísmo y el
tradicionalismo. Una y otra son



respuestas culturales. Ambas,
compatibles —de manera general—
con la aceptación de que el hombre
posee una constitución determinada,
en función de la creación divina. La
primera insiste en la inutilidad de la
razón humana: la razón no sirve, es
insuficiente; lo mejor es reducirse a
creer 41 . El tradicionalismo elude el
ejercicio de la razón humana y busca
acogerse a lo que se ha hecho
siempre. Al marginar la razón se
muestra incapaz —entre otras
muchas cosas— de precisar desde
cuándo las cosas exigen esa
abandonada adhesión y por qué la
exigen 42 . Hay que añadir que si
habitualmente se alude al fideísmo o
al tradicionalismo de raíz religiosa,
pueden —por analogía— darse
fideístas o tradicionalistas
plenamente secularizados. Y es que
ambas posturas son, por a-racionales,
profundamente sentimentales. Y el
sentimiento, cuando no se encuentra
bajo el dominio de la razón, es



extremadamente lábil. La libertad de
conciencia tiene un origen distinto.
Se levanta, en definitiva, sobre la no
plena comprensión del acto creador,
o de su rechazo deliberado; en
cualquier caso, sobre la negación de
la acción providente divina. Para este
modo de comportarse, un acto es
válido si es libre. No hay más. Al
rechazar la capacidad humana de
conocer, y habida cuenta de que la
libertad es capacidad a-moral,
neutra, se pasa a actuar —
libremente, por supuesto: el hombre
no puede prescindir de la libertad—
desde el sentimiento, la emotividad o
el instinto. Sin olvidar que cabe un
esfuerzo de racionalización del
sentimiento, esto es, de aplicar a lo
que son entitativamente decisiones
sentimentales la capacidad
ordenadora de la razón humana. A
pesar de los pesares, los actos así
producidos siguen siendo
radicalmente sentimentales 43 .



Todo lo cual podrá seguir siendo
compatible con el mejor buen deseo
de acertar; con el logro, incluso, de
resultados parciales válidos; etc. A la
vez, el hombre se torna —para sí
mismo— en misterio; en algo por
entero incomprensible. Esta
situación ha llevado —y,
posiblemente, seguirá llevando— a
intercambios notablemente penosos.
Por ejemplo: cuando la insoportable
tosquedad del fideísmo o del
tradicionalismo impulsa a alguien a
abandonarlos, no es obligado caer en
la libertad de conciencia, como si
ésta fuera la única solución posible.
O bien, cuando hay hombres que,
ante la imposibilidad de llegar a
conocer nada con certeza, se
convierten a la fe desde la libertad de
conciencia, no parece necesario que
se hundan en un fundamentalismo a-
racional, como el fideísmo o el
tradicionalismo.



Es, posiblemente, exacto decir que
tanto el fideísmo y el tradicionalismo
como la libertad de conciencia, no
son sino meras soluciones humanas,
tremendamente tergiversadoras, por
lo mismo que intentan simplificar al
máximo la cuestión, siempre difícil,
del obrar del hombre. Muy al
contrario de todas estas posturas —
por desgracia, tan habituales— la
libertad de las conciencias guarda
relación íntima con lo que el hombre
de verdad es. El ejercicio de la
libertad de las conciencias permite la
búsqueda de la respuesta más
adecuada a lo que le reclama la fe
objetiva; a lo que Dios espera y
quiere que haga el hombre. Dentro
de una realidad —en ningún caso
hay que olvidarlo— que es, en sí
misma, plural e inabarcable 44 . No
ha de extrañar que sea preciso dar
vueltas y más vueltas hasta alcanzar
a formular la respuesta conveniente.
Que resulte preciso conocer muchas
cosas y pensar con algún



detenimiento sobre ellas. Y, siempre,
correr el riesgo de tener que volver a
empezar.

Si para fideístas y tradicionalistas, la
práctica de la libertad de las
conciencias aparece inicialmente
aceptable pues admiten con ella una
determinada constitución del
hombre, el desconcierto se presenta
de forma inevitable: ¿por qué dan
tantas vueltas a las cosas y no se
limitan a hacer, junto con nosotros,
estrechamente fundidos con
nosotros, lo que nosotros ya
hacemos? Juntos y unificados
seríamos más eficaces...

En el caso de la libertad de
conciencia sucede,
comprensiblemente, lo contrario: no
se niega —incluso, inicialmente,
puede hasta producir admiración y
elogio— la novedad que es posible
elaborar a partir de la libertad de las
conciencias. La sorpresa, cuando no



el asombro y hasta el escándalo, se
produce al advertir que los que viven
la libertad de las conciencias siguen
siendo profundamente creyentes. La
libertad de las conciencias implica,
de manera necesaria, el «ejercicio de
tanteo y de aproximación» que se
hizo patente en la vida del Beato
Josemaría 45 , unido a la fidelidad
más plena al encargo recibido. Lo
cual supone el rechazo inevitable, no
de ningún tipo de hombres, pero sí
de los planteamientos doctrinales
derivados del fideísmo, del
tradicionalismo o de la libertad de
conciencia, junto al respeto radical
por las diversas soluciones que
puedan darse a la decisión de vivir
sin atenuantes la «llamada universal
a la santidad» en medio del mundo 
46 . Por esta razón, resultó
consustancial para el Opus Dei la
búsqueda de las soluciones
culturales necesarias y el
compromiso personal con dichas
determinaciones 47 , como medio



único de llevarlas adelante, no en el
puro orden de la teoría, sino en la
praxis diaria. Esto implicaba
obviamente riesgo. Pero la decisión
de tomar «iniciativas» —que tan
audazmente supo desplegar
Josemaría Escrivá—, de buscar una
vez y otra las concreciones más
precisas posibles de la vida-de-fe, ha
quedado como estilo y patrimonio
del Opus Dei, como uno de los
elementos más preciados de la
herencia recibida.

Gonzalo Redondo

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-libertad-de-
las-conciencias-y-las-iniciativas/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-libertad-de-las-conciencias-y-las-iniciativas/
https://opusdei.org/es-es/article/la-libertad-de-las-conciencias-y-las-iniciativas/
https://opusdei.org/es-es/article/la-libertad-de-las-conciencias-y-las-iniciativas/

	La libertad de las conciencias y las «iniciativas»

