opusdei.org

La legitima
autonomia de las
cosas temporales

Estudio publicado en Romana
N° 15 por Elisabeth Reinhardt,
Profesora Agregada de Historia
de la Teologia Medieval y
Moderna, del Departamento de
Teologia Historica (Universidad
de Navarra).

24/05/2016

La legitima autonomia de las cosas
temporales (PDF)

KRRk


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/La%20leg%C3%ADtima%20autonom%C3%ADa%20de%20las%20cosas%20temporales20160524-131455.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/La%20leg%C3%ADtima%20autonom%C3%ADa%20de%20las%20cosas%20temporales20160524-131455.pdf

El texto de la "Gaudium et spes"

Dentro del capitulo sobre la actividad
humana en el mundo en la
Constitucion Pastoral Gaudium et
spes del Concilio Vaticano II,
encontramos un apartado (n. 36) que
se titula "La justa autonomia de la
realidad terrena". Es interesante esta
formulacion, porque late en ella una
pregunta y una inquietud: ¢como
debe ser la relacion de las cosas
terrenas con la realidad
sobrenatural? ;Existe tal vez una
autonomia que no sea justa?

Efectivamente, este punto del
documento comienza sefialando el
temor de nuestros contemporaneos
de que «por una excesivamente
estrecha vinculacion entre la
actividad humana y la religion, sufra
trabas la autonomia del hombre, de
la sociedad o de la ciencia». Es un
problema real, que tiene sus raices
historicas en el supuesto


https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-documentos-del-concilio-vaticano-ii/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-documentos-del-concilio-vaticano-ii/

antagonismo entre razon y fe, ciencia
y religion, Iglesia y sociedad civil,
condicion de ciudadano y de
cristiano... Quienes participan de
este temor ven, sin duda, la actividad
humana totalmente aislada —
cerrada en si—, y la religion —con la
correspondiente actividad sagrada—
separada de la anterior, como dos
fuerzas en pugna mutua que
procuran no dejar ganar terreno la
una a la otra. Al introducir este tema,
el Concilio toca —sin decirlo asi— la
llaga del laicismo, abierta y muy
extendida en la sociedad actual,
como dira en otro lugar del mismo
documento: «El divorcio entre la fe y
la vida diaria debe ser considerado
como uno de los mas graves errores
de nuestra épocar[1].

En el momento de plantear el tema,
el Concilio comienza hablando en
términos afirmativos: la autonomia
de las cosas temporales es una
exigencia justa, legitima, siempre



que entendamos por este término
«que las cosas creadas y la sociedad
misma gozan de propias leyesy
valores, que el hombre ha de
descubrir, emplear y ordenar poco a
poco»[2]. Por las palabras que
siguen, se entiende que la
legitimidad de esta autonomia no se
basa en factores socioldgicos, ni en
un reclamo por parte del mundo
contemporaneo, sino que tiene un
fundamento ontoldgico: se funda en
la realidad misma de la creacion, y el
Concilio no duda en afirmar que es
«voluntad del Creador».

Es evidente, pues, que para
comprender rectamente esta
autonomia, es preciso acudir a la
verdad de la creacion, con todo lo
que implica. El texto conciliar remite
efectivamente al dogma de la
creacion, tal como fue declarado por
el Concilio Vaticano I[3]. Después
argumenta en términos metafisicos:
«por la propia naturaleza de la



creacion, todas las cosas estan
dotadas de consistencia, verdad y
bondad propias y de un propio orden
regulado, que el hombre debe
respetar con el reconocimiento de la
metodologia de cada ciencia o
arte»[4]. El texto latino es aun mas
preciso y merece la pena reflexionar
sobre cada uno de los términos:

—firmitas, que designa el ser,
participado analogicamente, que es
propio de cada cosa y le da
consistencia, pero dependiente de la
accion creadora y conservadora de
Dios; contingencia, por tanto, y al
mismo tiempo solidez. Se puede ver
implicada aqui también la unidad del
ente constituido, que radica en su
ser.

—Vveritas, que indica en este texto
verdad "ontologica”, como expresion
efectiva del proyecto divino en lo que
Dios conoce y quiere que exista.



—bonitas, otro de los trascendentales
que expresa la bondad de todo lo
creado, verdad revelada[5] y
declarada por el Magisteriol[6].

—La propia consistencia ontologica
de cada criatura tiene una dimension
dinamica: la causalidad propia,
dentro del orden de todo lo creado
(«propriis legibus ac ordine») que se
fundamenta en el ser y en la
naturaleza de las criaturas.

El hombre, en su actividad sobre las
demas cosas creadas, debe reconocer
y respetar el orden establecido por
Dios, en los cuatro aspectos
sefialados antes:

—conforme al ser de las cosas, en
cuanto dotadas de su propia firmitas,
sabiendo que él no tiene dominio
sobre el ser, ya que no lo ha
constituido, como tampoco es causa
del ser que él mismo tiene.



—conforme a la verdad de las cosas,
respetando sus naturalezas, que no
ha puesto él, como tampoco es autor
de la naturaleza humana. Esto es un
reto a la honradez intelectual en el
trabajo cientifico: investigar segun la
verdad, con el método adecuado a "lo
que" las cosas son, hacer segtn la
verdad —si nos referimos a la
actividad transformadora del
hombre en el mundo— y obrar segtn
la verdad en la propia vida.

—conforme a la bondad de las cosas,
que tiene su raiz en la creacion, que
el hombre no debe pervertir
haciendo mal uso de ellas y de si
mismo.

—de acuerdo con el orden de fines
establecido por Dios que dirige todo
lo creado hacia el fin ultimo.

Estos dos ultimos aspectos son un
reto a la honradez ética del hombre
en el uso de las cosas creadas y en su
propia conducta, es decir conforme



al orden y la ley inscrita por Dios en
todo lo creado: «ley divina, eterna,
objetiva y universal, por la que Dios
ordena, dirige y gobierna el mundo
universo y los caminos de la
comunidad humana segun el
designio de su sabiduria y de su
amor», como dice el Concilio en otro
documento[7].

Si el hombre procede asi al
desarrollar su actividad en el mundo,
no encontrara cortapisas por parte
de la fe, porque se mueve dentro de
un campo de unidad: no puede haber
oposicion entre el trabajo del
hombre sobre las cosas temporales
(que el Concilio llama res profance) y
las realidades de la fe (res fidei),
porque ambos 6rdenes de realidades
tienen su origen en un mismo y
unico Dios[8].

¢Qué sucede con el no-creyente? Es
frecuente la objecion por parte de los
partidarios de la solucion de



continuidad entre las realidades
terrenas y la fe: les parece que quien
se declara no-creyente no tiene que
respetar los limites de origen
"sagrado". Una vez aclarada la no-
oposicion entre las realidades
terrenas y las de la fe, el Concilio sale
al paso de esta objecion remitiendo
al orden natural: «Mds aun, quien
con perseverancia y humildad se
esfuerza por penetrar en los secretos
de la realidad, esta llevado, aun sin
saberlo, como por la mano de Dios,
quien, sosteniendo todas las cosas, da
a todas ellas el ser»[9].

La expresion «con perseverancia y
humildad» parece hacer referencia a
lo constitutivo de las cosas: su ser,
verdad, bondad y orden (en
definitiva, la ley eterna que el
hombre de conciencia recta percibe
con certeza como ley natural):
humildad, como actitud de
aceptacion de la realidad como viene
"dada" y esfuerzo constante —



perseverancia— hasta encontrar
respuesta ante lo "escondido" de las
cosas.

La actividad humana que tenga estas
caracteristicas cuenta con el auxilio
de Dios y de algun modo "toca" su
poder y sabiduria, incluso sin que
haya un conocimiento explicito del
Creador por parte de quien realiza
esta tarea. Y esto por razones de
orden metafisico, insoslayables,
como afirma el texto: se encuentra
guiado por Dios en su trabajo y, por
tanto, va encaminado hacia la
verdad, porque Dios fundamenta la
verdad de las cosas y las ordena al
fin ultimo. El texto latino lo expresa
con mayor claridad:facit ut sint id
quod sunt.

Con toda sinceridad manifiesta el
Concilio que algunas veces se han
dado actitudes deplorables entre los
propios cristianos por no entender
bien y no respetar la autonomia



recta en el trabajo cientifico,
«Actitudes que, seguidas de agrias
polémicas, indujeron a muchos a
establecer una oposicion entre la
ciencia y la fe.» La referencia en nota
a pie de pagina del texto conciliar es
precisamente el caso Galileo
Galilei[10], que a veces se invoca
como precedente para rechazar
orientaciones éticas del Magisterio
en materia cientifica que concierne
la fe o la moral. El Concilio, por
encima de polémicas y discusiones,
deja claros los principios y advierte a
todos —también a los propios
cristianos— el peligro de no actuar
conforme a ellos.

Pero el término "autonomia de lo
temporal” se entiende a veces en otro
sentido, y entonces no merece carta
de ciudadania en la actividad
investigadora y transformadora del
hombre: «si autonomia de lo
temporal quiere decir que la realidad
creada es independiente de Dios y



que los hombres pueden usarla sin
referencia al Creador, no hay
creyente alguno a quien se le escape
la falsedad envuelta en tales
palabras. La criatura sin el Creador
desaparece. Por lo demas, cuantos
creen en Dios, sea cual fuere su
religion, escucharon siempre la voz
de Dios en el lenguaje de la creacion.
Ma4s aun, por el olvido de Dios la
propia criatura queda
oscurecidar[11].

La ruptura —entre el mundo y Dios
— de que aqui se habla nace
evidentemente del interior del
hombre y puede obedecer a distintas
actitudes errdneas:

—Ila del ateismo, que niega
claramente la existencia de Dios;

—1la del agnosticismo, que no ve
acceso cognoscitivo a Dios y
prescinde de El;



—1la del ateismo practico que,
absorbido por las cosas temporales,
no se interesa por el "problema de
Dios";

—vy una actitud secularista, laicista,
muy difundida, que sin negar a Dios
ni prescindir de El, lo situa en un
coto cerrado, de modo que todo lo
religioso es considerado como
heterogéneo, que no debe entrar
para nada en el quehacer temporal.
Aqui no se trata siempre de una
independencia total y absoluta de
Dios como si no fuese el Creador del
universo, sino de una independencia
practica, a nivel de la actividad
humana.

De estas posturas nace la supuesta
oposicion entre fe y ciencia, religion
y sociedad, ley de Dios y ley civil..., y
lo mas nefasto para el propio hombre
y su actividad en el mundo: pierde la
luz que necesitaria para penetrar en
los "secretos" de la realidad —ya que



«por el olvido de Dios la propia
criatura queda oscurecida»—, no
alcanza la comprension del universo
porque no escucha «la voz de Dios en
el lenguaje de la creacion»,
malinterpreta y en consecuencia
"usa mal" las cosas creadas. Y es
entonces cuando pierde el dominio
sobre aquellas cosas que por su
naturaleza son inferiores a ély
también el sefiorio de si mismo, y
experimenta —aunque pueda no
admitirlo— que la creacion se vuelve
contra él.

El desarrollo historico y cultural es
querido por Dios, pero solo es recto si
cumple una condicion: que el
hombre reconozca a Dios como
Creador y Sefior y dirija toda su
actividad a la gloria de Dios, fin del
universo[12].

Sien el n.36 el Concilio se expresa en
términos amplios —hablando de
todos los que creen en Dios y quienes



le buscan sin saberlo aun—, después
analiza —a la luz de la Revelacion—
la deformacion de la actividad
humana: la causa es el pecado. Asi, el
progreso por una parte beneficia al
hombre y, por otra, constituye para €l
una gran tentacion, «pues los
individuos y las colectividades,
subvertida la jerarquia de los valores
y mezclado el bien con el mal, no
miran mas que a lo suyo, olvidando
lo ajeno. Lo que hace que el mundo
no sea ya ambito de una auténtica
fraternidad, mientras el poder
acrecido de la humanidad esta
amenazando con destruir el propio
género humano»[13]. El texto hace
referencia, indirectamente, a la
ruptura que implica el pecado: al
transgredir el hombre el orden
establecido por Dios, no sélo se
separa de El sino que pierde su
propia unidad interna y produce
ademas una ruptura con respecto a
las criaturas inferiores al él, que
dificulta el dominio sobre ellas. A



esta dificultad se afiade "el poder de
las tinieblas", resultado del pecado
de las criaturas puramente
espirituales.

Todo esto supone una lucha
constante para el hombre y le afecta
en su actividad. Como camino para
superar esta situacion, el Concilio
sefiala la norma cristiana, que
consiste en «purificar por la cruz y la
resurreccion de Cristo y encauzar
por caminos de perfeccion todas las
actividades humanas, las cuales, a
causa de la soberbia y del egoismo,
corren diario peligro. El hombre,
redimido por Cristo y hecho, en el
Espiritu Santo, nueva criatura, puede
y debe amar las cosas creadas por
Dios. Pues de Dios las recibe y las
mira y respeta como objetos salidos
de las manos de Dios»[14].

Mas adelante, la misma Constitucién
Pastoral expone cual es la mision de
la Iglesia en el mundo



contemporaneo, y de cada cristiano
que forma parte de ella, para lograr
que la actividad humana se
desarrolle conforme a los designios
de Dios. Es una llamada a la
coherencia: «El Concilio exhorta a los
cristianos, ciudadanos de la ciudad
temporal y de la ciudad eterna, a
cumplir con fidelidad sus deberes
temporales, guiados siempre por el
espiritu evangeélico»[15]. Y sefiala un
doble error, que lleva al «divorcio
entre la fe y la vida diaria»:
descuidar lo temporal bajo el
pretexto de encaminarse a la vida
eterna; o, centrarse en lo temporal
como algo ajeno a los valores
religiosos, y reducir la vida religiosa
a actos de culto y el cumplimiento de
determinadas obligaciones morales.

Se trata, pues, de evitar la escision y
de volver a unir lo separado, a la luz
de misterio de Verbo Encarnado:
«Siguiendo el ejemplo de Cristo,
quien ejercid el artesanado,



alégrense los cristianos de poder
ejercer todas sus actividades
temporales haciendo una sintesis
vital del esfuerzo humano, familiar,
profesional, cientifico o técnico, con
los valores religiosos, bajo cuya
altisima jerarquia todo coopera a la
gloria de Dios»[16]. La busqueda de
la unidad en la vida personal viene a
ser la clave para lograr que la propia
actividad y la de los demas se dirija
al fin ultimo. El texto latino, en las
palabras citadas, recalca la unidad de
esta sintesis vital:in unam synthesim
vitalem.

Esta tarea compete propia aunque no
exclusivamente a los laicos, «testigos
de Cristo en todo momento en medio
de la sociedad humana»[17],
ejerciendo y respetando la libertad
en cuestiones opinables, sin invocar
la autoridad de la Iglesia para sus
opciones personales. En su actividad
en el mundo deben respetar la recta
autonomia de lo temporal: «Cuando



actuan, individual o colectivamente,
como ciudadanos del mundo, no
solamente deben cumplir las leyes
propias de cada disciplina, sino que
deben esforzarse por adquirir
verdadera competencia en todos los
campos»[18]. ¢De donde nace esta
rectitud y esfuerzo de coherencia
cristiana? El Concilio responde: «A la
conciencia bien formada del seglar
toca lograr que la ley divina quede
grabada en la ciudad terrena»[19].

La doctrina de Juan Pablo II

El tema de la autonomia de las cosas
temporales aparece una y otra vez en
la doctrina de Juan Pablo II, tanto en
las enciclicas como en su predicacion
y catequesis con motivo de las
audiencias generales. En alguna
ocasion ha comentado ampliamente
el punto 36 de la Gaudium et spes. En
su catequesis sobre la creacion, por
ejemplo, dedica una audiencia entera
a este tema que ve intimamente



vinculado con la verdad de la
creacion[20]. Aqui interesan
particularmente aquellos aspectos
que proyectan una nueva luz sobre el
texto conciliar, fruto sin duda de la
reflexion profunda de Juan Pablo II
sobre el contenido de los diversos
documentos.

Sefiala una doble dimension de la
creacion, dentro del planteamiento
de la finalidad:

—una dimension "trascendental” en
las criaturas, que es como una
manifestacion externa y
absolutamente libre de la gloria
interna de Dios, en la que consiste
también el fin de todo lo creado: «En
el misterio de la gloria todas las
criaturas adquieren su significado
trascendental: "superandose" a si
mismas para abrirse a Aquel, en
quien tienen su comienzo... y su
meta»[21].



—vy una dimension "inmanente", que
es el perfeccionamiento de las
criaturas e implica la ciencia, la
técnica, la cultura, la historia...[22].

Dentro de esta dimension inmanente,
inseparable de la otra, se situa el
problema de la autonomia de las
cosas terrenas.

Juan Pablo II concede especial
importancia al hecho de que el
Concilio entronque este tema en la
verdad de la creacidn, que no sdlo es
una verdad de fe, revelada en el
Antiguo y Nuevo Testamento, sino
que es también una verdad que une
a todos los que creen en Dios, es
decir, a todos los que —como dice la
Gaudium et spes en el n.36—
«escucharon siempre la
manifestacion de la voz de Dios en el
lenguaje de la creacion.» Esta verdad,
aunque plenamente manifestada en
la Revelacion, es accesible de por si a
la razon humana. Los términos en



que se expresa el texto conciliar,
comenta Juan Pablo II, indican —al
menos de modo indirecto— «que el
mundo de las criaturas tiene
necesidad de la Razon ultima y de la
Causa primera. En virtud de su
misma naturaleza los seres
contingentes tienen necesidad, para
existir, de un apoyo en el Absoluto
(en el Ser necesario), que es
Existencia por si (Esse subsistens). El
mundo contingente y fugaz
"desaparece sin el Creador"»[23].

En su catequesis sobre la providencia
divina aborda este tema desde otra
perspectiva y destaca especialmente
el papel del hombre dentro del orden
creado. Hay que partir de la base de
que «todo lo que ha sido creado,
pertenece a Dios, su Creador, y, en
consecuencia, depende de El. En
cierto sentido, cada uno de los seres
es mas "de Dios" que "de si mismo".
Es primero de "Dios" y, luego, "de si".
Lo es de un modo radical y total que



supera infinitamente todas las
analogias de la relacion entre
autoridad y subditos de la
tierra»[24].

Juan Pablo II tiene muy presente la
pregunta por la autonomia de la
creacion y el papel del hombre, pero
«segun la fe catolica es propio de la
Sabiduria trascendente del Creador
hacer que Dios esté presente en el
mundo como Providencia, y
simultdneamente que el mundo
posea esa "autonomia”, de la que
habla el Concilio Vaticano II»[25].

Comentando Sab 8, 1 —sobre la
accion de Dios que rige el universo
suaviter et fortiter, excluye toda
posible oposicion entre autonomia de
lo creado y providencia divina: «La
providencia divina se manifiesta
precisamente en dicha "autonomia
de las cosas creadas", en la que se
revela tanto la fuerza como la
"dulzura" propias de Dios. En ella se



confirma que la Providencia del
Creador como Sabiduria
trascendente y para nosotros
siempre misteriosa, abarca todo ("se
extiende del uno al otro confin"), se
realiza en todo con su potencia
creadora y su firmeza ordenadora
(fortiter), aun dejando intacta la
funcion de las criaturas como causas
segundas, inmanentes, en el
dinamismo de la formacion y del
desarrollo del mundo, como puede
verse indicado en ese suaviter del

libro de la Sabiduria»[26].

Dentro de este orden, el hombre
tiene una posicion y tarea especiales,
conforme a la naturaleza que Dios le
ha dado: «En lo que se refiere a la
inmanente formacién del mundo, el
hombre posee, pues, desde el
principio y constitutivamente, en
cuanto ha sido creado a imagen y
semejanza de Dios, un lugar
totalmente especial. Segun el libro
del Génesis, fue creado para



"dominar", para "someter la tierra".
Participando, como sujeto racional y
libre, pero siempre como criatura, en
el dominio del Creador sobre el
mundo, el hombre se convierte de
clerta manera en "providencia" para
si mismo, segun la hermosa
expresion de Santo Tomas (S.Th. I, q.
22, a. 2 ad 4). Pero por la misma
razon gravita sobre él desde el
principio una peculiar
responsabilidad tanto ante Dios
como ante las criaturas y, en
particular, ante los otros
hombres»[27].

Dios en su accion providente, sefiala
Juan Pablo II, no sdlo tiene en cuenta
la autonomia que El mismo ha
otorgado a las criaturas, sino que
respeta la libertad del hombre en su
caminar terreno. «En el hombre y
con el hombre, la accién de la
Providencia alcanza una dimension
"historica", en el sentido de que sigue
el ritmo y se adapta a las leyes del



desarrollo de la naturaleza humana,
permaneciendo inmutada e
inmutable en la soberana
trascendencia de su ser que no
experimenta mutaciones. La
Providencia es una presencia eterna
en la historia del hombre: de cada
uno y de las comunidades. La
historia de las naciones y de todo el
género humano se desarrolla bajo el
"0jo" de Dios y bajo su omnipotente
accion»[28].

El hombre no sdlo debe usar
rectamente las cosas creadas que le
han sido entregadas, sino que es
«para si mismo un don de Dios» y por
tanto debe respetar la estructura
natural y moral que Dios le ha
dado[29]. Es mas, en el hombre toda
la creacion visible debe acercarse a
Dios y encaminarse a su plenitud
definitiva. «El verdadero desarrollo
—esto es, el progreso— que el
hombre esta llamado a realizar en el
mundo, no debe tener sélo un



caracter "técnico", sino, sobre todo,
"ético", para llevar a plenitud en el
mundo creado el reino de Dios»[30].

En este contexto adquiere especial
interés la cuestion ecoldgica a la que
Juan Pablo II atribuye gran
importancia y que ve como un
problema ético[31]. El desequilibrio
ecoldgico nace de un uso arbitrario
de las criaturas, se viola el orden que
naturalmente tienen las cosas
creadas y se ignora la "finalidad
inmanente" en la obra de la creacion.
Este modo de actuar proviene de una
falsa interpretacion de la autonomia
de las cosas terrenas y llegan a
constituir una amenaza para €l
mismo[32]. «<El hombre, que
descubre su capacidad de
transformar vy, en cierto sentido, de
"crear” el mundo con el propio
trabajo, olvida que éste se desarrolla
siempre sobre la base de la primera y
originaria donacion de las cosas por
parte de Dios. Cree que puede



disponer arbitrariamente de la
tierra, sometiéndola sin reservas a su
voluntad como si ella no tuviese
fisonomia propia y un destino
anterior dados por Dios, y que el
hombre puede desarrollar
clertamente, pero que no debe
traicionar»[33].

El uso ilegitimo de esta autonomia
alcanza también a la vida en todos
sus grados y adquiere especial
gravedad cuando se trata de la vida
humana en todas sus fases,
concretamente en las fases en que se
encuentra mas desprotegida[34].
«Pero es facil ceder al
deslumbramiento de una pretendida
autosuficiencia en el progresivo
"dominio” de las fuerzas de la
naturaleza, hasta olvidarse de Dios o
ponerse en su lugar. Hoy esta
pretension llega a algunos ambientes
en forma de manipulacion biologica,
genética, psicologica... que si no esta
regida por los criterios de la ley



moral (y consiguientemente
orientada al reino de Dios) puede
convertirse en el predominio del
hombre sobre el hombre, con
consecuencias tragicamente
funestas»[35].

La "autonomia" que prescinde de
Dios —no duda en afirmar Juan
Pablo II— no solo es ilegitima sino
también inutil[36].

En su conocimiento amplio y
profundo del mundo actual, Juan
Pablo II valora todo lo positivo, pero
no deja de sefialar con claridad lo
que no concuerda con los designios
de Dios, y orienta hacia soluciones
definitivas. «E1 hombre, hoy mas que
en cualquier otro tiempo, es
particularmente sensible a la
grandeza y la autonomia de su tarea
de investigador y dominador de las
fuerzas de la naturaleza. Sin
embargo hay que notar que existe un
grave obstaculo en el desarrollo y en



el progreso del mundo. Este esta
constituido por el pecado y por la
cerrazon (ue supone, es decir, por el
mal moral»[37]. Superar el mal es a
la vez querer el progreso moral del
hombre, y dar una respuesta a las
exigencias esenciales de un mundo
"mdas humano". En esto, dice Juan
Pablo II, el reino de Dios encuentra
su «materia y los signos de su
presencia eficaz»[38].

La solucion es preciso situarla en el
plan de salvacion que se esta
realizando: «si el crecimiento del
reino de Dios no se identifica con la
evolucion del mundo, sin embargo es
verdad que el reino de Dios esta en el
mundo y antes que nada en el
hombre, que vive y trabaja en el
mundo. El cristiano sabe que con su
compromiso a favor del progreso de
la historia y con la ayuda de la gracia
de Dios coopera al crecimiento del
reino, hasta el cumplimiento



histdrico y escatologico del designio
de la divina Providencia»[39].

Ante la situacion actual del mundo —
indiferencia religiosa, ateismo en sus
diversas formas y, particularmente,
el secularismo, junto a la
descristianizacion de pueblos de
antigua tradicion cristiana— Juan
Pablo II ve necesario realizar una
nueva evangelizacion, revalorizar la
dignidad de la persona humana,
promover la paz[40]. En este
contexto recuerda la vocacion de los
fieles laicos a la santidad por el
bautismo y que esta busqueda de la
santidad o «vida segun el Espiritu»
debe expresarse particularmente «en
su insercion en las realidades
temporales y en su participacion en
las actividades terrenas»[41].

Esto supone una exigencia y
formacion concretas, que previene y
sana, si fuera el caso, el secularismo:
«En su existencia no puede haber dos



vidas paralelas: por una parte, la
denominada vida "espiritual”, con
sus valores y exigencias; y por otra,
la denominada vida "secular", es
decir, la vida de familia, el trabajo,
de las relaciones sociales, del
compromiso politico y de la
cultura»[42]. Ante esta «fractura
entre fe y vida, entre Evangelio y
cultura», Juan Pablo I recuerda
precisamente la llamada a la «unidad
de vida» que hizo el Concilio
Vaticano II en el texto que se ha
citado antes[43].

Santificacion del mundo y unidad
de vida en el Beato Josemaria

Desde el 2 de octubre de 1928 se ha
hecho sentir, cada vez con mas
fuerza, el mensaje de que todos los
hombres estan llamados por Dios a la
santidad en medio de las realidades
terrenas. En esa fecha, un sacerdote
joven —Josemaria Escriva de
Balaguer— lo percibi6 con absoluta



claridad, como una potente luz de
Dios. Desde ese mismo instante,
sabiéndose instrumento al servicio
de la Redencién, se dedico con todas
sus fuerzas a poner en practica ese
querer de Dios. Asi quedo¢ fundado el
Opus Dei que aun no tenia nombre y
no era mas que una semilla en una
tierra bien preparada. Gracias a su
respuesta fidelisima y generosa a
Dios, en medio de multiples y graves
dificultades, este mensaje se ha ido
abriendo camino dentro de la Iglesia
y fuera de ella, en practicamente
todas las partes del mundo. El
Fundador del Opus Dei fallecité en
Roma el 26 de junio de 1975, con una
fama de santidad evidente, y fue
beatificado por Juan Pablo II en
Roma, el 17 de mayo 1992. Como dice
el Decreto que declaro la heroicidad
de sus virtudes, «Gracias a una
vivisima percepcion del misterio del
Verbo Encarnado, comprendié Mons.
Escriva de Balaguer que, en el
corazon del hombre renacido en



Cristo, el entero tejido de las
realidades humanas se compenetra
con la economia de la vida
sobrenatural, convirtiéndose asi en
lugar y medio de santificacion»[44].

Al Beato Josemaria Escriva de
Balaguer no se le planteaba como
problema la legitima autonomia de
las cosas temporales, debido a su
profunda comprension de la verdad
de la creacion y del misterio de
Cristo, aunque no dejaba de advertir
—vya en 1951— las dificultades que
surgen en torno a este tema: «Con
periddica monotonia, algunos tratan
de resucitar una supuesta
incompatibilidad entre la fe y la
ciencia, entre la inteligencia humana
y la Revelacion divina. Esa
incompatibilidad sélo puede
aparecer, y aparentemente, cuando
no se entienden los términos reales
del problema»[45].



El problema deja de serlo, la ruptura
desaparece, si se entiende bien el
alcance del orden natural y del
sobrenatural, si se sitian bien los
términos del problema: «Si el mundo
ha salido de las manos de Dios, si El
ha creado al hombre a suimageny
semejanza y le ha dado una chispa
de su luz, el trabajo de la inteligencia
debe —aunque sea con un duro
trabajo— desentrafiar el sentido
divino que ya naturalmente tienen
las cosas; y con la luz de la fe,
percibimos también su sentido
sobrenatural, el que resulta de
nuestra elevacion al orden de la
gracia. No podemos admitir el miedo
a la ciencia, porque cualquier labor,
si es verdaderamente cientifica,
tiende a la verdad. Y Cristo dijo: Ego
sum veritas. Yo soy la verdad»[46].

En una homilia, en 1960, hablaba de
dos posturas contrarias que
conducen a la escision entre fe y vida
—como diria después la Constitucion



Gaudium et spes en el n.43 que se ha
citado—: «Se dan, a veces, algunas
actitudes, que son producto de no
saber penetrar en ese misterio de
Jesus. Por ejemplo, la mentalidad de
quienes ven el cristianismo como un
conjunto de practicas o actos de
piedad, sin percibir su relacion con
las situaciones de la vida corriente,
con la urgencia de atender a las
necesidades de los demas y de
esforzarse por remediar las
injusticias.» Y la postura contraria,
de los que «tienden a imaginar que,
para poder ser humanos, hay que
poner en sordina algunos aspectos
centrales del dogma cristiano, y
actuan como sila vida de oracion, el
trato continuo con Dios, constituyera
una huida ante las propias
responsabilidades y un abandono del
mundo»[47].

Con la «tercera dimension» que
otorga la vida sobrenatural[48], todas
las realidades creadas cobran relieve



y acercan a Dios. El Beato Josemaria
Escriva de Balaguer afirma asi que
no hay «realidades exclusivamente
profanas», con lo que excluye de
entrada cualquier ruptura entre fe y
vida corriente: «<Hablando con
profundidad teoldgica, es decir, si no
nos limitamos a una clasificacion
funcional; hablando con rigor, no se
puede decir que haya realidades —
buenas, nobles, y aun indiferentes—
que sean exclusivamente profanas,
una vez que el Verbo de Dios ha
fijado su morada entre los hijos de
los hombres, ha tenido hambre y sed,
ha trabajado con sus manos, ha
conocido la amistad y la obediencia,
ha experimentado el dolor y la
muerte»[49].

Desde esta perspectiva, la
santificacion del trabajo no es algo
"superpuesto” en la vida cristiana,
sino que es consecuencia de saberse
hijo de Dios y, como tal, imitador de
Cristo: «Y éste es el secreto de la



santidad que vengo predicando
desde hace tantos afios —decia el
Fundador del Opus Dei en 1960—:
Dios nos ha llamado a todos para que
le imitemos; y a vosotros y a mi para
que, viviendo en medio del mundo —
isiendo personas de la calle!—,
sepamos colocar a Cristo Sefior
Nuestro en la cumbre de todas las
actividades humanas honestas»[50].

Y en palabras de una homilia de
1956: «Quiero hablar siempre de vida
diaria y concreta: de la santificacion
del trabajo, de las relaciones
familiares, de la amistad. Si ahi no
somos cristianos, ;dénde lo
seremos?»[51] En la homilia
pronunciada el 8-X-67 en el Campus
de la Universidad de Navarra —que
es un canto a la santificacion de las
realidades terrenas desde dentro del
mundo—, se expresaba en palabras
similares e igualmente incisivas: «No
hay otro camino, hijos mios: o
sabemos encontrar en nuestra vida



ordinaria al Sefior, o no lo
encontraremos nunca. Por eso puedo
deciros que necesita nuestra época
devolver —a la materia y a las
situaciones que parecen mas
vulgares— su noble y original
sentido, ponerlas al servicio del
Reino de Dios, espiritualizarlas,
haciendo de ellas medio y ocasion de
nuestro encuentro continuo con
Jesucristo»[52].

No se cansaba de inculcar la «unidad
de vida», como una sintesis viva
entre trabajo, oracion apostolado, la
una synthesis vitalis que la
Constitucion Gaudium et spes
recomendaria como remedio al
«divorcio entre fe y vida». Decia en
1951 el Fundador del Opus Dei:
«Todo trabajo honrado puede ser
oracion; y todo trabajo, que es
oracion, es apostolado. De este modo
el alma se enrecia en una unidad de
vida sencilla y fuerte»[53]. El
apostolado no puede ser un



"anadido" sino que brota de la
santificacion del trabajo: «<Hemos de
evitar el error de considerar que el
apostolado se reduce al testimonio de
unas practicas piadosas. Tuy yo
somos cristianos, pero a la vez, y sin
solucion de continuidad, ciudadanos
y trabajadores, con unas obligaciones
claras que hemos de cumplir de un
modo ejemplar, si de veras queremos
santificarnos»[54].

Para lograr esta unidad de vida, es
necesario mantener la fe viva y
vibrante por la caridad: «Cuando la
fe flojea, el hombre tiende a figurarse
a Dios como si estuviera lejano, sin
que apenas se preocupe de sus hijos.
Piensa en la religion como en algo
yuxtapuesto, para cuando no queda
otro remedio; espera, no se explica
con qué fundamento,
manifestaciones aparatosas, sucesos
insolitos. Cuando la fe vibra en el
alma, se descubre, en cambio, que los
pasos del cristiano no se separan de



la misma vida humana corriente y
habitual. Y que esta santidad grande,
que Dios nos reclama, se encierra
aquiy ahora, en las cosas pequefias
de cada jornada»[55].

En este modo de concebir la vida
cristiana, se da ya por supuesta la
autonomia legitima de las cosas
temporales y no solo se respeta, sino
que el amor al mundo en cuanto
obra de Dios lleva a amar también
esa autonomia. Lo reflejan las
orientaciones claras y sintéticas que
solia dar el Fundador del Opus Dei:
«Tu vocacion de cristiano te pide
estar en Dios y, a la vez, ocuparte de
las cosas de la tierra, empleandolas
objetivamente tal como son: para
devolverlas a El»[56].

Siempre ha distinguido entre "del
mundo" y "mundano”, y el amor a
Dios y al mundo estan siempre
unidos, como expresa este punto de
Surco: «LLos hombres mundanos se



afanan para que las almas pierdan
cuanto antes a Dios; y luego, para
que pierdan el mundo... No aman
este mundo nuestro, jlo explotan,
pisoteando a los demas! —jQue no
seas tu también victima de ese doble
timo!»[57]. En estas palabras es facil
la comparacion con lo que dice la
Constitucion Pastoral Gaudium et
spes en el n.36 al hablar de la
autonomia ilegitima, que no sdlo
aleja de Dios sino que hace que las
criaturas mismas queden
"oscurecidas" para el hombre.

En realidad, todo el capitulo
"Ciudadania" de Surco es una
orientacion clara de cdmo debe
actuar el ciudadano de "las dos
ciudades" sin que se produzca una
ruptura, ni interna del hombre en su
actuacion sobre el mundo, ni
externa, en el resultado de la
actuacion misma, ya que «No se
puede separar la religion de la vida,
ni en el pensamiento, ni en la



realidad cotidiana»[58]. La tarea del
cristiano es «contribuir a que el amor
y la libertad de Cristo presidan todas
las manifestaciones de la vida
moderna: la cultura y la economia, el
trabajo y el descanso, la vida de
familia y la convivencia social»[59].

Si falta ese afan de santificar el
mundo, es facil que se produzca el
fenomeno del laicismo, porque
muchas realidades terrenas,
abandonadas a si mismas o en
manos de no-creyentes se convierten
en obstaculos a la vida sobrenatural
y «forman como un coto cerrado y
hostil a la Iglesia». Por eso, sigue
diciendo el Beato Josemaria Escriva
de Balaguer: «Tu, por cristiano —
investigador, literato, cientifico,
politico, trabajador...—, tienes el
deber de santificar esas realidades.
Recuerda que el universo entero —
escribe el Apostol— esta gimiendo
como en dolores de parto, esperando
la liberacion de los hijos de Dios»[60].



En esta tarea del cristiano estan
siempre unidas —no mezcladas—lo
que llama el Fundador del Opus Dei
«alma verdaderamente sacerdotal» y
«mentalidad plenamente laical».
Quedan intacta la legitima
autonomia de las cosas temporales y,
alavez, eny através de la actividad
misma del cristiano esas realidades
temporales son "santificadas". Si con
la buena intencidn de santificar el
mundo no se respeta esa autonomia
de lo temporal, se da pie al
clericalismo, que detestaba el
Fundador del Opus Dei y contra el
que prevenia de multiples maneras:
«No quieras hacer del mundo un
convento, porque seria un
desorden... Pero tampoco de la
Iglesia una banderia terrena, porque
equivaldria a una traicion»[61]. No le
gustaba hablar de «obreros catolicos,
de ingenieros catolicos, de médicos
catolicos, etc., como si se tratase de
una especie dentro de un género,
como si los catolicos formaran un



grupito separado de los demas,
creando asi la sensacion de que hay
un foso entre los cristianos y el resto
de la humanidad»[62]. Preferia
hablar de «catolicos que son
obreros», «catolicos que son
ingenieros, o médicos», etc.

Otra caracteristica de la «mentalidad
laical» y del respeto a la autonomia
de lo temporal es el amor a la
libertad en todo el amplisimo terreno
de lo opinable. «Qué triste cosa es
tener una mentalidad cesarista, y no
comprender la libertad de los demas
ciudadanos, en las cosas que Dios ha
dejado al juicio de los hombres»[63].
O, como decia en 1960, en términos
mas graficos aun: «Seria
empequeiiecer la fe, reducirla a una
ideologia terrena, enarbolando un
estandarte politico-religioso para
condenar, no se sabe en nombre de
qué investidura divina, a los que no
piensan del mismo modo en
problemas que son, por su propia



naturaleza, susceptibles de recibir
numerosas y diversas
soluciones»[64]. En la homilia
pronunciada en el Campus de la
Universidad de Navarra, ante varios
miles de personas, exhorto a difundir
por todas partes una verdadera
«mentalidad laical» y expreso en
sintesis las conclusiones practicas
que lleva consigo:

«a ser lo suficientemente honrados,
para pechar con la propia
responsabilidad personal;

a ser lo suficientemente cristianos,
para respetar a los hermanos en la
fe, que proponen —en materias
opinables— soluciones diversas a la
que cada uno de nosotros sostiene;

y a ser lo suficientemente catolicos,
para no servirse de nuestra Madre la
Iglesia, mezclandola en banderias
humanas»[65].



Su profunda compenetracion
personal del misterio del Verbo
Encarnado —no solo en el terreno
doctrinal, sino también por la
contemplacion constante en medio
de la vida ordinaria— le llevd, como
por analogia, a entender el mundo en
su verdadera perspectiva: de modo
semejante a como en Cristo la
naturaleza divina y la humana —
distintas, sin mezcla ni
confusion[66]- estdn unidas en la
Persona del Verbo, en el mundo
creado se distingue realmente lo
natural de lo sobrenatural; no se
debe confundir ni mezclar, pero lo
natural —incluida toda la actividad
humana recta— esta ordenada hacia
la Redencion en Cristo, para «poner a
Cristo en la cumbre de todas las
actividades humanas». En esta
perspectiva cristolégica no hay para
el Fundador del Opus Dei realidades
estrictamente profanas —cfr. cita 49
—. Tampoco hay entonces conflicto



de "autonomias" ni escision de
campos.

Pero, en definitiva, donde tiene que
cultivarse esta actitud
auténticamente cristiana —que es
necesario promover, como decia la
Constitucion Pastoral Gaudium et
spes en el n.43—, es en el interior de
cada uno. Lo expresaba el Beato
Josemaria Escriva de Balaguer en la
homilia ya citada, el 8 de octubre
1967, con una imagen que le sugeria
el mismo ambiente donde la
pronuncio —al aire libre—: «En la
linea de horizonte, hijos mios,
parecen unirse el cielo y la tierra.
Pero no, donde de verdad se juntan
es en vuestros corazones, cuando
vivis santamente la vida
ordinaria...»[67].

Al estudiar las ensefianzas del
Fundador del Opus Dei sobre la
autonomia de las cosas temporales y
al considerar las soluciones practicas



nacidas bajo su impulso, se pone de
manifiesto una clara afinidad con las
ensefnanzas del Concilio Vaticano II,
ya afios antes de que se celebrase.
Nos encontramos efectivamente con
una «profética coincidencia con el
Concilio Vaticano II», como lo
expresa el decreto sobre las virtudes
heroicas[68].

Elisabeth Reinhardt, Doctora en
Teologia

[1] CONCILIO VATICANO II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 43.

[2] Ibid., n. 36.

[3] CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Dei Filius, c. 1, Dz 1783-1784
(3002-3003).

[4] Gaudium et spes, n. 36.


https://www.unav.es/ihi/curriculum/reinhardt/

[5] Cfr. Gn 1, 31.

[6] Cfr. CONCILIO IV DE LETRAN, Dz
428 (800).

[7] CONCILIO VATICANO II, Decl.
Dignitatis humanece, n. 3.

[8] Gaudium et spes, n. 36.— El texto
conciliar hace referencia al Concilio
Vaticano I, Const. dogm. Dei Filius, c.
3, Dz 1785-1786 (3004-3005).

[9] Gaudium et spes, n. 36.

[10] Ibid., nota 7.

[11] Gaudium et spes, n. 36.
[12] Cfr. Gaudium et spes, n. 34.
[13] Gaudium et spes, n. 37.
[14] Ibid.

[15] Gaudium et spes, n. 43.

[16] Ibid.



[17] Ibid.
[18] Ibid.
[19] Ibid.

[20] JUAN PABLO II, Alocucion en la
audiencia general, 2-IV-1986.

[21] JUAN PABLO II, Alocucion en la
audiencia general, 12-11-1986.

[22] Cfr. JUAN PABLO II, Alocucion en
la audiencia general, 2-IV-1986.

[23] Cfr. Ibid.

[24] JUAN PABLO II, Alocucion en la
audiencia general, 14-V-1986.

[25] Ibid.
[26] Ibid.

[27] Ibid.. Cfr. Alocucion en la
audiencia general, 21-V-1986.

[28] JUAN PABLO II, Alocucion en la
audiencia general, 21-V-1986.



[29] Cfr. JUAN PABLO II, Litt. enc.
Centesimus annus, 1-V-1991, n. 38.

[30] JUAN PABLO II, Alocucion en la
audiencia general, 21-V-1986.

[31] Cfr. JUAN PABLO II, Mensaje
para la Jornada Mundial de la Paz, 8-
XII-1989.

[32] Cfr. JUAN PABLO II, Alocucion en
la audiencia general, 2-IV-1986.

[33] JUAN PABLO II, Litt. enc.
Centesimus annus, n. 37.

[34] Cfr. JUAN PABLO II, Mensaje
para la Jornada Mundial de la Paz, 8-
XI1-1989.

[35] JUAN PABLO II, Alocucion en la
audiencia general, 18-IV-1986.

[36] Cfr. JUAN PABLO II, Alocucion en
la audiencia general, 2-IV-1986.

[37] JUAN PABLO II, Alocucion en la
audiencia general, 25-VI-1986.



[38] Cfr. Ibid.
[39] Ibid.

[40] Cfr. JUAN PABLO II, Exhort.
apost. Christifideles laici, 30-XII-1988,
nn. 4-7.

[41] Ibid., n. 17.
[42] Ibid., n. 59.
[43] Cfr. Gaudium et spes, n. 43.

[44] CONGREGACION PARA LAS
CAUSAS DE LOS SANTOS, Decreto
sobre la heroicidad de las virtudes del
siervo de Dios Josemaria Escriva,
Fundador del Opus Dei, 9-IV-1990.

[45] Es Cristo que pasa, n. 10.
[46] Ibid.

[47] Ibid., n. 98; cfr. Amigos de Dios,
n. 58.

[48] Cfr. Camino, n. 279.



[49] Es Cristo que pasa, n. 112; cfr. n.
120.

[50] Amigos de Dios, n. 58.
[51] Es Cristo que pasa, n. 36.
[52] Conversaciones, n. 114.
[53] Es Cristo que pasa, n. 10.
[54] Amigos de Dios, n. 61.
[55] Ibid., n. 313.

[56] Surco, n. 295; cfr. Forja, n. 678.
[57] Surco, n. 304.

[58] Ibid., n. 308.

[59] Ibid., n. 302.

[60] Ibid., n. 311.

[61] Ibid., n. 312.

[62] Es Cristo que pasa, n. 53; cfr. n.
184.



[63] Surco, n. 313.
[64] Es Cristo que pasa, n. 99.
[65] Conversaciones, n. 117.

[66] Cfr. CONCILIO DE CALCEDONIA,
Dz 148 (301-302).

[67] Conversaciones, n. 116.

[68] Cfr. CONGREGACION PARA LAS
CAUSAS DE LOS SANTOS, Decreto
sobre la heroicidad de las virtudes del
siervo de Dios Josemaria Escrivd,
Fundador del Opus Dei, 9-IV-1990.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/la-legitima-
autonomia-de-las-cosas-temporales/
(07/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/la-legitima-autonomia-de-las-cosas-temporales/
https://opusdei.org/es-es/article/la-legitima-autonomia-de-las-cosas-temporales/
https://opusdei.org/es-es/article/la-legitima-autonomia-de-las-cosas-temporales/

	La legítima autonomía de las cosas temporales

