
opusdei.org

La legítima
autonomía de las
cosas temporales

Estudio publicado en Romana
Nº 15 por Elisabeth Reinhardt,
Profesora Agregada de Historia
de la Teología Medieval y
Moderna, del Departamento de
Teología Histórica (Universidad
de Navarra).

24/05/2016

La legítima autonomía de las cosas
temporales (PDF)

*****

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/La%20leg%C3%ADtima%20autonom%C3%ADa%20de%20las%20cosas%20temporales20160524-131455.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/La%20leg%C3%ADtima%20autonom%C3%ADa%20de%20las%20cosas%20temporales20160524-131455.pdf


El texto de la "Gaudium et spes"

Dentro del capítulo sobre la actividad
humana en el mundo en la
Constitución Pastoral Gaudium et
spes del Concilio Vaticano II,
encontramos un apartado (n. 36) que
se titula "La justa autonomía de la
realidad terrena". Es interesante esta
formulación, porque late en ella una
pregunta y una inquietud: ¿cómo
debe ser la relación de las cosas
terrenas con la realidad
sobrenatural? ¿Existe tal vez una
autonomía que no sea justa?

Efectivamente, este punto del
documento comienza señalando el
temor de nuestros contemporáneos
de que «por una excesivamente
estrecha vinculación entre la
actividad humana y la religión, sufra
trabas la autonomía del hombre, de
la sociedad o de la ciencia». Es un
problema real, que tiene sus raíces
históricas en el supuesto

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-documentos-del-concilio-vaticano-ii/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-documentos-del-concilio-vaticano-ii/


antagonismo entre razón y fe, ciencia
y religión, Iglesia y sociedad civil,
condición de ciudadano y de
cristiano... Quienes participan de
este temor ven, sin duda, la actividad
humana totalmente aislada —
cerrada en sí—, y la religión —con la
correspondiente actividad sagrada—
separada de la anterior, como dos
fuerzas en pugna mutua que
procuran no dejar ganar terreno la
una a la otra. Al introducir este tema,
el Concilio toca —sin decirlo así— la
llaga del laicismo, abierta y muy
extendida en la sociedad actual,
como dirá en otro lugar del mismo
documento: «El divorcio entre la fe y
la vida diaria debe ser considerado
como uno de los más graves errores
de nuestra época»[1].

En el momento de plantear el tema,
el Concilio comienza hablando en
términos afirmativos: la autonomía
de las cosas temporales es una
exigencia justa, legítima, siempre



que entendamos por este término
«que las cosas creadas y la sociedad
misma gozan de propias leyes y
valores, que el hombre ha de
descubrir, emplear y ordenar poco a
poco»[2]. Por las palabras que
siguen, se entiende que la
legitimidad de esta autonomía no se
basa en factores sociológicos, ni en
un reclamo por parte del mundo
contemporáneo, sino que tiene un
fundamento ontológico: se funda en
la realidad misma de la creación, y el
Concilio no duda en afirmar que es
«voluntad del Creador».

Es evidente, pues, que para
comprender rectamente esta
autonomía, es preciso acudir a la
verdad de la creación, con todo lo
que implica. El texto conciliar remite
efectivamente al dogma de la
creación, tal como fue declarado por
el Concilio Vaticano I[3]. Después
argumenta en términos metafísicos:
«por la propia naturaleza de la



creación, todas las cosas están
dotadas de consistencia, verdad y
bondad propias y de un propio orden
regulado, que el hombre debe
respetar con el reconocimiento de la
metodología de cada ciencia o
arte»[4]. El texto latino es aún más
preciso y merece la pena reflexionar
sobre cada uno de los términos:

—firmitas, que designa el ser,
participado analógicamente, que es
propio de cada cosa y le da
consistencia, pero dependiente de la
acción creadora y conservadora de
Dios; contingencia, por tanto, y al
mismo tiempo solidez. Se puede ver
implicada aquí también la unidad del
ente constituido, que radica en su
ser.

—veritas, que indica en este texto
verdad "ontológica", como expresión
efectiva del proyecto divino en lo que
Dios conoce y quiere que exista.



—bonitas, otro de los trascendentales
que expresa la bondad de todo lo
creado, verdad revelada[5] y
declarada por el Magisterio[6].

—La propia consistencia ontológica
de cada criatura tiene una dimensión
dinámica: la causalidad propia,
dentro del orden de todo lo creado
(«propriis legibus ac ordine») que se
fundamenta en el ser y en la
naturaleza de las criaturas.

El hombre, en su actividad sobre las
demás cosas creadas, debe reconocer
y respetar el orden establecido por
Dios, en los cuatro aspectos
señalados antes:

—conforme al ser de las cosas, en
cuanto dotadas de su propia firmitas,
sabiendo que él no tiene dominio
sobre el ser, ya que no lo ha
constituido, como tampoco es causa
del ser que él mismo tiene.



—conforme a la verdad de las cosas,
respetando sus naturalezas, que no
ha puesto él, como tampoco es autor
de la naturaleza humana. Esto es un
reto a la honradez intelectual en el
trabajo científico: investigar según la
verdad, con el método adecuado a "lo
que" las cosas son, hacer según la
verdad —si nos referimos a la
actividad transformadora del
hombre en el mundo— y obrar según
la verdad en la propia vida.

—conforme a la bondad de las cosas,
que tiene su raíz en la creación, que
el hombre no debe pervertir
haciendo mal uso de ellas y de sí
mismo.

—de acuerdo con el orden de fines
establecido por Dios que dirige todo
lo creado hacia el fin último.

Estos dos últimos aspectos son un
reto a la honradez ética del hombre
en el uso de las cosas creadas y en su
propia conducta, es decir conforme



al orden y la ley inscrita por Dios en
todo lo creado: «ley divina, eterna,
objetiva y universal, por la que Dios
ordena, dirige y gobierna el mundo
universo y los caminos de la
comunidad humana según el
designio de su sabiduría y de su
amor», como dice el Concilio en otro
documento[7].

Si el hombre procede así al
desarrollar su actividad en el mundo,
no encontrará cortapisas por parte
de la fe, porque se mueve dentro de
un campo de unidad: no puede haber
oposición entre el trabajo del
hombre sobre las cosas temporales
(que el Concilio llama res profanæ) y
las realidades de la fe (res fidei),
porque ambos órdenes de realidades
tienen su origen en un mismo y
único Dios[8].

¿Qué sucede con el no-creyente? Es
frecuente la objeción por parte de los
partidarios de la solución de



continuidad entre las realidades
terrenas y la fe: les parece que quien
se declara no-creyente no tiene que
respetar los límites de origen
"sagrado". Una vez aclarada la no-
oposición entre las realidades
terrenas y las de la fe, el Concilio sale
al paso de esta objeción remitiendo
al orden natural: «Más aún, quien
con perseverancia y humildad se
esfuerza por penetrar en los secretos
de la realidad, está llevado, aún sin
saberlo, como por la mano de Dios,
quien, sosteniendo todas las cosas, da
a todas ellas el ser»[9].

La expresión «con perseverancia y
humildad» parece hacer referencia a
lo constitutivo de las cosas: su ser,
verdad, bondad y orden (en
definitiva, la ley eterna que el
hombre de conciencia recta percibe
con certeza como ley natural):
humildad, como actitud de
aceptación de la realidad como viene
"dada" y esfuerzo constante —



perseverancia— hasta encontrar
respuesta ante lo "escondido" de las
cosas.

La actividad humana que tenga estas
características cuenta con el auxilio
de Dios y de algún modo "toca" su
poder y sabiduría, incluso sin que
haya un conocimiento explícito del
Creador por parte de quien realiza
esta tarea. Y esto por razones de
orden metafísico, insoslayables,
como afirma el texto: se encuentra
guiado por Dios en su trabajo y, por
tanto, va encaminado hacia la
verdad, porque Dios fundamenta la
verdad de las cosas y las ordena al
fin último. El texto latino lo expresa
con mayor claridad:facit ut sint id
quod sunt.

Con toda sinceridad manifiesta el
Concilio que algunas veces se han
dado actitudes deplorables entre los
propios cristianos por no entender
bien y no respetar la autonomía



recta en el trabajo científico,
«Actitudes que, seguidas de agrias
polémicas, indujeron a muchos a
establecer una oposición entre la
ciencia y la fe.» La referencia en nota
a pie de página del texto conciliar es
precisamente el caso Galileo
Galilei[10], que a veces se invoca
como precedente para rechazar
orientaciones éticas del Magisterio
en materia científica que concierne
la fe o la moral. El Concilio, por
encima de polémicas y discusiones,
deja claros los principios y advierte a
todos —también a los propios
cristianos— el peligro de no actuar
conforme a ellos.

Pero el término "autonomía de lo
temporal" se entiende a veces en otro
sentido, y entonces no merece carta
de ciudadanía en la actividad
investigadora y transformadora del
hombre: «si autonomía de lo
temporal quiere decir que la realidad
creada es independiente de Dios y



que los hombres pueden usarla sin
referencia al Creador, no hay
creyente alguno a quien se le escape
la falsedad envuelta en tales
palabras. La criatura sin el Creador
desaparece. Por lo demás, cuantos
creen en Dios, sea cual fuere su
religión, escucharon siempre la voz
de Dios en el lenguaje de la creación.
Más aún, por el olvido de Dios la
propia criatura queda
oscurecida»[11].

La ruptura —entre el mundo y Dios
— de que aquí se habla nace
evidentemente del interior del
hombre y puede obedecer a distintas
actitudes erróneas:

—la del ateísmo, que niega
claramente la existencia de Dios;

—la del agnosticismo, que no ve
acceso cognoscitivo a Dios y
prescinde de Él;



—la del ateísmo práctico que,
absorbido por las cosas temporales,
no se interesa por el "problema de
Dios";

—y una actitud secularista, laicista,
muy difundida, que sin negar a Dios
ni prescindir de El, lo sitúa en un
coto cerrado, de modo que todo lo
religioso es considerado como
heterogéneo, que no debe entrar
para nada en el quehacer temporal.
Aquí no se trata siempre de una
independencia total y absoluta de
Dios como si no fuese el Creador del
universo, sino de una independencia
práctica, a nivel de la actividad
humana.

De estas posturas nace la supuesta
oposición entre fe y ciencia, religión
y sociedad, ley de Dios y ley civil..., y
lo más nefasto para el propio hombre
y su actividad en el mundo: pierde la
luz que necesitaría para penetrar en
los "secretos" de la realidad —ya que



«por el olvido de Dios la propia
criatura queda oscurecida»—, no
alcanza la comprensión del universo
porque no escucha «la voz de Dios en
el lenguaje de la creación»,
malinterpreta y en consecuencia
"usa mal" las cosas creadas. Y es
entonces cuando pierde el dominio
sobre aquellas cosas que por su
naturaleza son inferiores a él y
también el señorío de sí mismo, y
experimenta —aunque pueda no
admitirlo— que la creación se vuelve
contra él.

El desarrollo histórico y cultural es
querido por Dios, pero sólo es recto si
cumple una condición: que el
hombre reconozca a Dios como
Creador y Señor y dirija toda su
actividad a la gloria de Dios, fin del
universo[12].

Si en el n.36 el Concilio se expresa en
términos amplios —hablando de
todos los que creen en Dios y quienes



le buscan sin saberlo aún—, después
analiza —a la luz de la Revelación—
la deformación de la actividad
humana: la causa es el pecado. Así, el
progreso por una parte beneficia al
hombre y, por otra, constituye para él
una gran tentación, «pues los
individuos y las colectividades,
subvertida la jerarquía de los valores
y mezclado el bien con el mal, no
miran más que a lo suyo, olvidando
lo ajeno. Lo que hace que el mundo
no sea ya ámbito de una auténtica
fraternidad, mientras el poder
acrecido de la humanidad está
amenazando con destruir el propio
género humano»[13]. El texto hace
referencia, indirectamente, a la
ruptura que implica el pecado: al
transgredir el hombre el orden
establecido por Dios, no sólo se
separa de El sino que pierde su
propia unidad interna y produce
además una ruptura con respecto a
las criaturas inferiores al él, que
dificulta el dominio sobre ellas. A



esta dificultad se añade "el poder de
las tinieblas", resultado del pecado
de las criaturas puramente
espirituales.

Todo esto supone una lucha
constante para el hombre y le afecta
en su actividad. Como camino para
superar esta situación, el Concilio
señala la norma cristiana, que
consiste en «purificar por la cruz y la
resurrección de Cristo y encauzar
por caminos de perfección todas las
actividades humanas, las cuales, a
causa de la soberbia y del egoísmo,
corren diario peligro. El hombre,
redimido por Cristo y hecho, en el
Espíritu Santo, nueva criatura, puede
y debe amar las cosas creadas por
Dios. Pues de Dios las recibe y las
mira y respeta como objetos salidos
de las manos de Dios»[14].

Más adelante, la misma Constitución
Pastoral expone cuál es la misión de
la Iglesia en el mundo



contemporáneo, y de cada cristiano
que forma parte de ella, para lograr
que la actividad humana se
desarrolle conforme a los designios
de Dios. Es una llamada a la
coherencia: «El Concilio exhorta a los
cristianos, ciudadanos de la ciudad
temporal y de la ciudad eterna, a
cumplir con fidelidad sus deberes
temporales, guiados siempre por el
espíritu evangélico»[15]. Y señala un
doble error, que lleva al «divorcio
entre la fe y la vida diaria»:
descuidar lo temporal bajo el
pretexto de encaminarse a la vida
eterna; o, centrarse en lo temporal
como algo ajeno a los valores
religiosos, y reducir la vida religiosa
a actos de culto y el cumplimiento de
determinadas obligaciones morales.

Se trata, pues, de evitar la escisión y
de volver a unir lo separado, a la luz
de misterio de Verbo Encarnado:
«Siguiendo el ejemplo de Cristo,
quien ejerció el artesanado,



alégrense los cristianos de poder
ejercer todas sus actividades
temporales haciendo una síntesis
vital del esfuerzo humano, familiar,
profesional, científico o técnico, con
los valores religiosos, bajo cuya
altísima jerarquía todo coopera a la
gloria de Dios»[16]. La búsqueda de
la unidad en la vida personal viene a
ser la clave para lograr que la propia
actividad y la de los demás se dirija
al fin último. El texto latino, en las
palabras citadas, recalca la unidad de
esta síntesis vital:in unam synthesim
vitalem.

Esta tarea compete propia aunque no
exclusivamente a los laicos, «testigos
de Cristo en todo momento en medio
de la sociedad humana»[17],
ejerciendo y respetando la libertad
en cuestiones opinables, sin invocar
la autoridad de la Iglesia para sus
opciones personales. En su actividad
en el mundo deben respetar la recta
autonomía de lo temporal: «Cuando



actúan, individual o colectivamente,
como ciudadanos del mundo, no
solamente deben cumplir las leyes
propias de cada disciplina, sino que
deben esforzarse por adquirir
verdadera competencia en todos los
campos»[18]. ¿De dónde nace esta
rectitud y esfuerzo de coherencia
cristiana? El Concilio responde: «A la
conciencia bien formada del seglar
toca lograr que la ley divina quede
grabada en la ciudad terrena»[19].

La doctrina de Juan Pablo II

El tema de la autonomía de las cosas
temporales aparece una y otra vez en
la doctrina de Juan Pablo II, tanto en
las encíclicas como en su predicación
y catequesis con motivo de las
audiencias generales. En alguna
ocasión ha comentado ampliamente
el punto 36 de la Gaudium et spes. En
su catequesis sobre la creación, por
ejemplo, dedica una audiencia entera
a este tema que ve íntimamente



vinculado con la verdad de la
creación[20]. Aquí interesan
particularmente aquellos aspectos
que proyectan una nueva luz sobre el
texto conciliar, fruto sin duda de la
reflexión profunda de Juan Pablo II
sobre el contenido de los diversos
documentos.

Señala una doble dimensión de la
creación, dentro del planteamiento
de la finalidad:

—una dimensión "trascendental" en
las criaturas, que es como una
manifestación externa y
absolutamente libre de la gloria
interna de Dios, en la que consiste
también el fin de todo lo creado: «En
el misterio de la gloria todas las
criaturas adquieren su significado
trascendental: "superándose" a sí
mismas para abrirse a Aquel, en
quien tienen su comienzo... y su
meta»[21].



—y una dimensión "inmanente", que
es el perfeccionamiento de las
criaturas e implica la ciencia, la
técnica, la cultura, la historia...[22].

Dentro de esta dimensión inmanente,
inseparable de la otra, se sitúa el
problema de la autonomía de las
cosas terrenas.

Juan Pablo II concede especial
importancia al hecho de que el
Concilio entronque este tema en la
verdad de la creación, que no sólo es
una verdad de fe, revelada en el
Antiguo y Nuevo Testamento, sino
que es también una verdad que une
a todos los que creen en Dios, es
decir, a todos los que —como dice la 
Gaudium et spes en el n.36—
«escucharon siempre la
manifestación de la voz de Dios en el
lenguaje de la creación.» Esta verdad,
aunque plenamente manifestada en
la Revelación, es accesible de por sí a
la razón humana. Los términos en



que se expresa el texto conciliar,
comenta Juan Pablo II, indican —al
menos de modo indirecto— «que el
mundo de las criaturas tiene
necesidad de la Razón última y de la
Causa primera. En virtud de su
misma naturaleza los seres
contingentes tienen necesidad, para
existir, de un apoyo en el Absoluto
(en el Ser necesario), que es
Existencia por sí (Esse subsistens). El
mundo contingente y fugaz
"desaparece sin el Creador"»[23].

En su catequesis sobre la providencia
divina aborda este tema desde otra
perspectiva y destaca especialmente
el papel del hombre dentro del orden
creado. Hay que partir de la base de
que «todo lo que ha sido creado,
pertenece a Dios, su Creador, y, en
consecuencia, depende de El. En
cierto sentido, cada uno de los seres
es más "de Dios" que "de sí mismo".
Es primero de "Dios" y, luego, "de sí".
Lo es de un modo radical y total que



supera infinitamente todas las
analogías de la relación entre
autoridad y súbditos de la
tierra»[24].

Juan Pablo II tiene muy presente la
pregunta por la autonomía de la
creación y el papel del hombre, pero
«según la fe católica es propio de la
Sabiduría trascendente del Creador
hacer que Dios esté presente en el
mundo como Providencia, y
simultáneamente que el mundo
posea esa "autonomía", de la que
habla el Concilio Vaticano II»[25].

Comentando Sab 8, 1 —sobre la
acción de Dios que rige el universo
suaviter et fortiter, excluye toda
posible oposición entre autonomía de
lo creado y providencia divina: «La
providencia divina se manifiesta
precisamente en dicha "autonomía
de las cosas creadas", en la que se
revela tanto la fuerza como la
"dulzura" propias de Dios. En ella se



confirma que la Providencia del
Creador como Sabiduría
trascendente y para nosotros
siempre misteriosa, abarca todo ("se
extiende del uno al otro confín"), se
realiza en todo con su potencia
creadora y su firmeza ordenadora
(fortiter), aun dejando intacta la
función de las criaturas como causas
segundas, inmanentes, en el
dinamismo de la formación y del
desarrollo del mundo, como puede
verse indicado en ese suaviter del
libro de la Sabiduría»[26].

Dentro de este orden, el hombre
tiene una posición y tarea especiales,
conforme a la naturaleza que Dios le
ha dado: «En lo que se refiere a la
inmanente formación del mundo, el
hombre posee, pues, desde el
principio y constitutivamente, en
cuanto ha sido creado a imagen y
semejanza de Dios, un lugar
totalmente especial. Según el libro
del Génesis, fue creado para



"dominar", para "someter la tierra".
Participando, como sujeto racional y
libre, pero siempre como criatura, en
el dominio del Creador sobre el
mundo, el hombre se convierte de
cierta manera en "providencia" para
sí mismo, según la hermosa
expresión de Santo Tomás (S.Th. I, q.
22, a. 2 ad 4). Pero por la misma
razón gravita sobre él desde el
principio una peculiar
responsabilidad tanto ante Dios
como ante las criaturas y, en
particular, ante los otros
hombres»[27].

Dios en su acción providente, señala
Juan Pablo II, no sólo tiene en cuenta
la autonomía que El mismo ha
otorgado a las criaturas, sino que
respeta la libertad del hombre en su
caminar terreno. «En el hombre y
con el hombre, la acción de la
Providencia alcanza una dimensión
"histórica", en el sentido de que sigue
el ritmo y se adapta a las leyes del



desarrollo de la naturaleza humana,
permaneciendo inmutada e
inmutable en la soberana
trascendencia de su ser que no
experimenta mutaciones. La
Providencia es una presencia eterna
en la historia del hombre: de cada
uno y de las comunidades. La
historia de las naciones y de todo el
género humano se desarrolla bajo el
"ojo" de Dios y bajo su omnipotente
acción»[28].

El hombre no sólo debe usar
rectamente las cosas creadas que le
han sido entregadas, sino que es
«para sí mismo un don de Dios» y por
tanto debe respetar la estructura
natural y moral que Dios le ha
dado[29]. Es más, en el hombre toda
la creación visible debe acercarse a
Dios y encaminarse a su plenitud
definitiva. «El verdadero desarrollo
—esto es, el progreso— que el
hombre está llamado a realizar en el
mundo, no debe tener sólo un



carácter "técnico", sino, sobre todo,
"ético", para llevar a plenitud en el
mundo creado el reino de Dios»[30].

En este contexto adquiere especial
interés la cuestión ecológica a la que
Juan Pablo II atribuye gran
importancia y que ve como un
problema ético[31]. El desequilibrio
ecológico nace de un uso arbitrario
de las criaturas, se viola el orden que
naturalmente tienen las cosas
creadas y se ignora la "finalidad
inmanente" en la obra de la creación.
Este modo de actuar proviene de una
falsa interpretación de la autonomía
de las cosas terrenas y llegan a
constituir una amenaza para él
mismo[32]. «El hombre, que
descubre su capacidad de
transformar y, en cierto sentido, de
"crear" el mundo con el propio
trabajo, olvida que éste se desarrolla
siempre sobre la base de la primera y
originaria donación de las cosas por
parte de Dios. Cree que puede



disponer arbitrariamente de la
tierra, sometiéndola sin reservas a su
voluntad como si ella no tuviese
fisonomía propia y un destino
anterior dados por Dios, y que el
hombre puede desarrollar
ciertamente, pero que no debe
traicionar»[33].

El uso ilegítimo de esta autonomía
alcanza también a la vida en todos
sus grados y adquiere especial
gravedad cuando se trata de la vida
humana en todas sus fases,
concretamente en las fases en que se
encuentra más desprotegida[34].
«Pero es fácil ceder al
deslumbramiento de una pretendida
autosuficiencia en el progresivo
"dominio" de las fuerzas de la
naturaleza, hasta olvidarse de Dios o
ponerse en su lugar. Hoy esta
pretensión llega a algunos ambientes
en forma de manipulación biológica,
genética, psicológica... que si no está
regida por los criterios de la ley



moral (y consiguientemente
orientada al reino de Dios) puede
convertirse en el predominio del
hombre sobre el hombre, con
consecuencias trágicamente
funestas»[35].

La "autonomía" que prescinde de
Dios —no duda en afirmar Juan
Pablo II— no sólo es ilegítima sino
también inútil[36].

En su conocimiento amplio y
profundo del mundo actual, Juan
Pablo II valora todo lo positivo, pero
no deja de señalar con claridad lo
que no concuerda con los designios
de Dios, y orienta hacia soluciones
definitivas. «El hombre, hoy más que
en cualquier otro tiempo, es
particularmente sensible a la
grandeza y la autonomía de su tarea
de investigador y dominador de las
fuerzas de la naturaleza. Sin
embargo hay que notar que existe un
grave obstáculo en el desarrollo y en



el progreso del mundo. Este está
constituido por el pecado y por la
cerrazón que supone, es decir, por el
mal moral»[37]. Superar el mal es a
la vez querer el progreso moral del
hombre, y dar una respuesta a las
exigencias esenciales de un mundo
"más humano". En esto, dice Juan
Pablo II, el reino de Dios encuentra
su «materia y los signos de su
presencia eficaz»[38].

La solución es preciso situarla en el
plan de salvación que se está
realizando: «si el crecimiento del
reino de Dios no se identifica con la
evolución del mundo, sin embargo es
verdad que el reino de Dios está en el
mundo y antes que nada en el
hombre, que vive y trabaja en el
mundo. El cristiano sabe que con su
compromiso a favor del progreso de
la historia y con la ayuda de la gracia
de Dios coopera al crecimiento del
reino, hasta el cumplimiento



histórico y escatológico del designio
de la divina Providencia»[39].

Ante la situación actual del mundo —
indiferencia religiosa, ateísmo en sus
diversas formas y, particularmente,
el secularismo, junto a la
descristianización de pueblos de
antigua tradición cristiana— Juan
Pablo II ve necesario realizar una
nueva evangelización, revalorizar la
dignidad de la persona humana,
promover la paz[40]. En este
contexto recuerda la vocación de los
fieles laicos a la santidad por el
bautismo y que esta búsqueda de la
santidad o «vida según el Espíritu»
debe expresarse particularmente «en
su inserción en las realidades
temporales y en su participación en
las actividades terrenas»[41].

Esto supone una exigencia y
formación concretas, que previene y
sana, si fuera el caso, el secularismo:
«En su existencia no puede haber dos



vidas paralelas: por una parte, la
denominada vida "espiritual", con
sus valores y exigencias; y por otra,
la denominada vida "secular", es
decir, la vida de familia, el trabajo,
de las relaciones sociales, del
compromiso político y de la
cultura»[42]. Ante esta «fractura
entre fe y vida, entre Evangelio y
cultura», Juan Pablo II recuerda
precisamente la llamada a la «unidad
de vida» que hizo el Concilio
Vaticano II en el texto que se ha
citado antes[43].

Santificación del mundo y unidad
de vida en el Beato Josemaría

Desde el 2 de octubre de 1928 se ha
hecho sentir, cada vez con más
fuerza, el mensaje de que todos los
hombres están llamados por Dios a la
santidad en medio de las realidades
terrenas. En esa fecha, un sacerdote
joven —Josemaría Escrivá de
Balaguer— lo percibió con absoluta



claridad, como una potente luz de
Dios. Desde ese mismo instante,
sabiéndose instrumento al servicio
de la Redención, se dedicó con todas
sus fuerzas a poner en práctica ese
querer de Dios. Así quedó fundado el
Opus Dei que aún no tenía nombre y
no era más que una semilla en una
tierra bien preparada. Gracias a su
respuesta fidelísima y generosa a
Dios, en medio de múltiples y graves
dificultades, este mensaje se ha ido
abriendo camino dentro de la Iglesia
y fuera de ella, en prácticamente
todas las partes del mundo. El
Fundador del Opus Dei falleció en
Roma el 26 de junio de 1975, con una
fama de santidad evidente, y fue
beatificado por Juan Pablo II en
Roma, el 17 de mayo 1992. Como dice
el Decreto que declaró la heroicidad
de sus virtudes, «Gracias a una
vivísima percepción del misterio del
Verbo Encarnado, comprendió Mons.
Escrivá de Balaguer que, en el
corazón del hombre renacido en



Cristo, el entero tejido de las
realidades humanas se compenetra
con la economía de la vida
sobrenatural, convirtiéndose así en
lugar y medio de santificación»[44].

Al Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer no se le planteaba como
problema la legítima autonomía de
las cosas temporales, debido a su
profunda comprensión de la verdad
de la creación y del misterio de
Cristo, aunque no dejaba de advertir
—ya en 1951— las dificultades que
surgen en torno a este tema: «Con
periódica monotonía, algunos tratan
de resucitar una supuesta
incompatibilidad entre la fe y la
ciencia, entre la inteligencia humana
y la Revelación divina. Esa
incompatibilidad sólo puede
aparecer, y aparentemente, cuando
no se entienden los términos reales
del problema»[45].



El problema deja de serlo, la ruptura
desaparece, si se entiende bien el
alcance del orden natural y del
sobrenatural, si se sitúan bien los
términos del problema: «Si el mundo
ha salido de las manos de Dios, si El
ha creado al hombre a su imagen y
semejanza y le ha dado una chispa
de su luz, el trabajo de la inteligencia
debe —aunque sea con un duro
trabajo— desentrañar el sentido
divino que ya naturalmente tienen
las cosas; y con la luz de la fe,
percibimos también su sentido
sobrenatural, el que resulta de
nuestra elevación al orden de la
gracia. No podemos admitir el miedo
a la ciencia, porque cualquier labor,
si es verdaderamente científica,
tiende a la verdad. Y Cristo dijo: Ego
sum veritas. Yo soy la verdad»[46].

En una homilía, en 1960, hablaba de
dos posturas contrarias que
conducen a la escisión entre fe y vida
—como diría después la Constitución 



Gaudium et spes en el n.43 que se ha
citado—: «Se dan, a veces, algunas
actitudes, que son producto de no
saber penetrar en ese misterio de
Jesús. Por ejemplo, la mentalidad de
quienes ven el cristianismo como un
conjunto de prácticas o actos de
piedad, sin percibir su relación con
las situaciones de la vida corriente,
con la urgencia de atender a las
necesidades de los demás y de
esforzarse por remediar las
injusticias.» Y la postura contraria,
de los que «tienden a imaginar que,
para poder ser humanos, hay que
poner en sordina algunos aspectos
centrales del dogma cristiano, y
actúan como si la vida de oración, el
trato continuo con Dios, constituyera
una huida ante las propias
responsabilidades y un abandono del
mundo»[47].

Con la «tercera dimensión» que
otorga la vida sobrenatural[48], todas
las realidades creadas cobran relieve



y acercan a Dios. El Beato Josemaría
Escrivá de Balaguer afirma así que
no hay «realidades exclusivamente
profanas», con lo que excluye de
entrada cualquier ruptura entre fe y
vida corriente: «Hablando con
profundidad teológica, es decir, si no
nos limitamos a una clasificación
funcional; hablando con rigor, no se
puede decir que haya realidades —
buenas, nobles, y aun indiferentes—
que sean exclusivamente profanas,
una vez que el Verbo de Dios ha
fijado su morada entre los hijos de
los hombres, ha tenido hambre y sed,
ha trabajado con sus manos, ha
conocido la amistad y la obediencia,
ha experimentado el dolor y la
muerte»[49].

Desde esta perspectiva, la
santificación del trabajo no es algo
"superpuesto" en la vida cristiana,
sino que es consecuencia de saberse
hijo de Dios y, como tal, imitador de
Cristo: «Y éste es el secreto de la



santidad que vengo predicando
desde hace tantos años —decía el
Fundador del Opus Dei en 1960—:
Dios nos ha llamado a todos para que
le imitemos; y a vosotros y a mí para
que, viviendo en medio del mundo —
¡siendo personas de la calle!—,
sepamos colocar a Cristo Señor
Nuestro en la cumbre de todas las
actividades humanas honestas»[50].

Y en palabras de una homilía de
1956: «Quiero hablar siempre de vida
diaria y concreta: de la santificación
del trabajo, de las relaciones
familiares, de la amistad. Si ahí no
somos cristianos, ¿dónde lo
seremos?»[51] En la homilía
pronunciada el 8-X-67 en el Campus
de la Universidad de Navarra —que
es un canto a la santificación de las
realidades terrenas desde dentro del
mundo—, se expresaba en palabras
similares e igualmente incisivas: «No
hay otro camino, hijos míos: o
sabemos encontrar en nuestra vida



ordinaria al Señor, o no lo
encontraremos nunca. Por eso puedo
deciros que necesita nuestra época
devolver —a la materia y a las
situaciones que parecen más
vulgares— su noble y original
sentido, ponerlas al servicio del
Reino de Dios, espiritualizarlas,
haciendo de ellas medio y ocasión de
nuestro encuentro continuo con
Jesucristo»[52].

No se cansaba de inculcar la «unidad
de vida», como una síntesis viva
entre trabajo, oración apostolado, la 
una synthesis vitalis que la
Constitución Gaudium et spes
recomendaría como remedio al
«divorcio entre fe y vida». Decía en
1951 el Fundador del Opus Dei:
«Todo trabajo honrado puede ser
oración; y todo trabajo, que es
oración, es apostolado. De este modo
el alma se enrecia en una unidad de
vida sencilla y fuerte»[53]. El
apostolado no puede ser un



"añadido" sino que brota de la
santificación del trabajo: «Hemos de
evitar el error de considerar que el
apostolado se reduce al testimonio de
unas prácticas piadosas. Tu y yo
somos cristianos, pero a la vez, y sin
solución de continuidad, ciudadanos
y trabajadores, con unas obligaciones
claras que hemos de cumplir de un
modo ejemplar, si de veras queremos
santificarnos»[54].

Para lograr esta unidad de vida, es
necesario mantener la fe viva y
vibrante por la caridad: «Cuando la
fe flojea, el hombre tiende a figurarse
a Dios como si estuviera lejano, sin
que apenas se preocupe de sus hijos.
Piensa en la religión como en algo
yuxtapuesto, para cuando no queda
otro remedio; espera, no se explica
con qué fundamento,
manifestaciones aparatosas, sucesos
insólitos. Cuando la fe vibra en el
alma, se descubre, en cambio, que los
pasos del cristiano no se separan de



la misma vida humana corriente y
habitual. Y que esta santidad grande,
que Dios nos reclama, se encierra
aquí y ahora, en las cosas pequeñas
de cada jornada»[55].

En este modo de concebir la vida
cristiana, se da ya por supuesta la
autonomía legítima de las cosas
temporales y no sólo se respeta, sino
que el amor al mundo en cuanto
obra de Dios lleva a amar también
esa autonomía. Lo reflejan las
orientaciones claras y sintéticas que
solía dar el Fundador del Opus Dei:
«Tu vocación de cristiano te pide
estar en Dios y, a la vez, ocuparte de
las cosas de la tierra, empleándolas
objetivamente tal como son: para
devolverlas a El»[56].

Siempre ha distinguido entre "del
mundo" y "mundano", y el amor a
Dios y al mundo están siempre
unidos, como expresa este punto de 
Surco: «Los hombres mundanos se



afanan para que las almas pierdan
cuanto antes a Dios; y luego, para
que pierdan el mundo... No aman
este mundo nuestro, ¡lo explotan,
pisoteando a los demás! —¡Que no
seas tú también víctima de ese doble
timo!»[57]. En estas palabras es fácil
la comparación con lo que dice la
Constitución Pastoral Gaudium et
spes en el n.36 al hablar de la
autonomía ilegítima, que no sólo
aleja de Dios sino que hace que las
criaturas mismas queden
"oscurecidas" para el hombre.

En realidad, todo el capítulo
"Ciudadanía" de Surco es una
orientación clara de cómo debe
actuar el ciudadano de "las dos
ciudades" sin que se produzca una
ruptura, ni interna del hombre en su
actuación sobre el mundo, ni
externa, en el resultado de la
actuación misma, ya que «No se
puede separar la religión de la vida,
ni en el pensamiento, ni en la



realidad cotidiana»[58]. La tarea del
cristiano es «contribuir a que el amor
y la libertad de Cristo presidan todas
las manifestaciones de la vida
moderna: la cultura y la economía, el
trabajo y el descanso, la vida de
familia y la convivencia social»[59].

Si falta ese afán de santificar el
mundo, es fácil que se produzca el
fenómeno del laicismo, porque
muchas realidades terrenas,
abandonadas a sí mismas o en
manos de no-creyentes se convierten
en obstáculos a la vida sobrenatural
y «forman como un coto cerrado y
hostil a la Iglesia». Por eso, sigue
diciendo el Beato Josemaría Escrivá
de Balaguer: «Tú, por cristiano —
investigador, literato, científico,
político, trabajador...—, tienes el
deber de santificar esas realidades.
Recuerda que el universo entero —
escribe el Apóstol— está gimiendo
como en dolores de parto, esperando
la liberación de los hijos de Dios»[60].



En esta tarea del cristiano están
siempre unidas —no mezcladas— lo
que llama el Fundador del Opus Dei
«alma verdaderamente sacerdotal» y
«mentalidad plenamente laical».
Quedan intacta la legítima
autonomía de las cosas temporales y,
a la vez, en y a través de la actividad
misma del cristiano esas realidades
temporales son "santificadas". Si con
la buena intención de santificar el
mundo no se respeta esa autonomía
de lo temporal, se da pie al
clericalismo, que detestaba el
Fundador del Opus Dei y contra el
que prevenía de múltiples maneras:
«No quieras hacer del mundo un
convento, porque sería un
desorden... Pero tampoco de la
Iglesia una bandería terrena, porque
equivaldría a una traición»[61]. No le
gustaba hablar de «obreros católicos,
de ingenieros católicos, de médicos
católicos, etc., como si se tratase de
una especie dentro de un género,
como si los católicos formaran un



grupito separado de los demás,
creando así la sensación de que hay
un foso entre los cristianos y el resto
de la humanidad»[62]. Prefería
hablar de «católicos que son
obreros», «católicos que son
ingenieros, o médicos», etc.

Otra característica de la «mentalidad
laical» y del respeto a la autonomía
de lo temporal es el amor a la
libertad en todo el amplísimo terreno
de lo opinable. «Qué triste cosa es
tener una mentalidad cesarista, y no
comprender la libertad de los demás
ciudadanos, en las cosas que Dios ha
dejado al juicio de los hombres»[63].
O, como decía en 1960, en términos
más gráficos aún: «Sería
empequeñecer la fe, reducirla a una
ideología terrena, enarbolando un
estandarte político-religioso para
condenar, no se sabe en nombre de
qué investidura divina, a los que no
piensan del mismo modo en
problemas que son, por su propia



naturaleza, susceptibles de recibir
numerosas y diversas
soluciones»[64]. En la homilía
pronunciada en el Campus de la
Universidad de Navarra, ante varios
miles de personas, exhortó a difundir
por todas partes una verdadera
«mentalidad laical» y expresó en
síntesis las conclusiones prácticas
que lleva consigo:

«a ser lo suficientemente honrados,
para pechar con la propia
responsabilidad personal;

a ser lo suficientemente cristianos,
para respetar a los hermanos en la
fe, que proponen —en materias
opinables— soluciones diversas a la
que cada uno de nosotros sostiene;

y a ser lo suficientemente católicos,
para no servirse de nuestra Madre la
Iglesia, mezclándola en banderías
humanas»[65].



Su profunda compenetración
personal del misterio del Verbo
Encarnado —no sólo en el terreno
doctrinal, sino también por la
contemplación constante en medio
de la vida ordinaria— le llevó, como
por analogía, a entender el mundo en
su verdadera perspectiva: de modo
semejante a como en Cristo la
naturaleza divina y la humana —
distintas, sin mezcla ni
confusión[66]- están unidas en la
Persona del Verbo, en el mundo
creado se distingue realmente lo
natural de lo sobrenatural; no se
debe confundir ni mezclar, pero lo
natural —incluida toda la actividad
humana recta— está ordenada hacia
la Redención en Cristo, para «poner a
Cristo en la cumbre de todas las
actividades humanas». En esta
perspectiva cristológica no hay para
el Fundador del Opus Dei realidades
estrictamente profanas —cfr. cita 49
—. Tampoco hay entonces conflicto



de "autonomías" ni escisión de
campos.

Pero, en definitiva, donde tiene que
cultivarse esta actitud
auténticamente cristiana —que es
necesario promover, como decía la
Constitución Pastoral Gaudium et
spes en el n.43—, es en el interior de
cada uno. Lo expresaba el Beato
Josemaría Escrivá de Balaguer en la
homilía ya citada, el 8 de octubre
1967, con una imagen que le sugería
el mismo ambiente donde la
pronunció —al aire libre—: «En la
línea de horizonte, hijos míos,
parecen unirse el cielo y la tierra.
Pero no, donde de verdad se juntan
es en vuestros corazones, cuando
vivís santamente la vida
ordinaria...»[67].

Al estudiar las enseñanzas del
Fundador del Opus Dei sobre la
autonomía de las cosas temporales y
al considerar las soluciones prácticas



nacidas bajo su impulso, se pone de
manifiesto una clara afinidad con las
enseñanzas del Concilio Vaticano II,
ya años antes de que se celebrase.
Nos encontramos efectivamente con
una «profética coincidencia con el
Concilio Vaticano II», como lo
expresa el decreto sobre las virtudes
heroicas[68].

Elisabeth Reinhardt, Doctora en
Teología

[1] CONCILIO VATICANO II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 43.

[2] Ibid., n. 36.

[3] CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Dei Filius, c. 1, Dz 1783-1784
(3002-3003).

[4] Gaudium et spes, n. 36.

https://www.unav.es/ihi/curriculum/reinhardt/


[5] Cfr. Gn 1, 31.

[6] Cfr. CONCILIO IV DE LETRÁN, Dz
428 (800).

[7] CONCILIO VATICANO II, Decl. 
Dignitatis humanæ, n. 3.

[8] Gaudium et spes, n. 36.— El texto
conciliar hace referencia al Concilio
Vaticano I, Const. dogm. Dei Filius, c.
3, Dz 1785-1786 (3004-3005).

[9] Gaudium et spes, n. 36.

[10] Ibid., nota 7.

[11] Gaudium et spes, n. 36.

[12] Cfr. Gaudium et spes, n. 34.

[13] Gaudium et spes, n. 37.

[14] Ibid.

[15] Gaudium et spes, n. 43.

[16] Ibid.



[17] Ibid.

[18] Ibid.

[19] Ibid.

[20] JUAN PABLO II, Alocución en la
audiencia general, 2-IV-1986.

[21] JUAN PABLO II, Alocución en la
audiencia general, 12-II-1986.

[22] Cfr. JUAN PABLO II, Alocución en
la audiencia general, 2-IV-1986.

[23] Cfr. Ibid.

[24] JUAN PABLO II, Alocución en la
audiencia general, 14-V-1986.

[25] Ibid.

[26] Ibid.

[27] Ibid.. Cfr. Alocución en la
audiencia general, 21-V-1986.

[28] JUAN PABLO II, Alocución en la
audiencia general, 21-V-1986.



[29] Cfr. JUAN PABLO II, Litt. enc. 
Centesimus annus, 1-V-1991, n. 38.

[30] JUAN PABLO II, Alocución en la
audiencia general, 21-V-1986.

[31] Cfr. JUAN PABLO II, Mensaje
para la Jornada Mundial de la Paz, 8-
XII-1989.

[32] Cfr. JUAN PABLO II, Alocución en
la audiencia general, 2-IV-1986.

[33] JUAN PABLO II, Litt. enc. 
Centesimus annus, n. 37.

[34] Cfr. JUAN PABLO II, Mensaje
para la Jornada Mundial de la Paz, 8-
XII-1989.

[35] JUAN PABLO II, Alocución en la
audiencia general, 18-IV-1986.

[36] Cfr. JUAN PABLO II, Alocución en
la audiencia general, 2-IV-1986.

[37] JUAN PABLO II, Alocución en la
audiencia general, 25-VI-1986.



[38] Cfr. Ibid.

[39] Ibid.

[40] Cfr. JUAN PABLO II, Exhort.
apost. Christifideles laici, 30-XII-1988,
nn. 4-7.

[41] Ibid., n. 17.

[42] Ibid., n. 59.

[43] Cfr. Gaudium et spes, n. 43.

[44] CONGREGACIÓN PARA LAS
CAUSAS DE LOS SANTOS, Decreto
sobre la heroicidad de las virtudes del
siervo de Dios Josemaría Escrivá,
Fundador del Opus Dei, 9-IV-1990.

[45] Es Cristo que pasa, n. 10.

[46] Ibid.

[47] Ibid., n. 98; cfr. Amigos de Dios,
n. 58.

[48] Cfr. Camino, n. 279.



[49] Es Cristo que pasa, n. 112; cfr. n.
120.

[50] Amigos de Dios, n. 58.

[51] Es Cristo que pasa, n. 36.

[52] Conversaciones, n. 114.

[53] Es Cristo que pasa, n. 10.

[54] Amigos de Dios, n. 61.

[55] Ibid., n. 313.

[56] Surco, n. 295; cfr. Forja, n. 678.

[57] Surco, n. 304.

[58] Ibid., n. 308.

[59] Ibid., n. 302.

[60] Ibid., n. 311.

[61] Ibid., n. 312.

[62] Es Cristo que pasa, n. 53; cfr. n.
184.



[63] Surco, n. 313.

[64] Es Cristo que pasa, n. 99.

[65] Conversaciones, n. 117.

[66] Cfr. CONCILIO DE CALCEDONIA,
Dz 148 (301-302).

[67] Conversaciones, n. 116.

[68] Cfr. CONGREGACIÓN PARA LAS
CAUSAS DE LOS SANTOS, Decreto
sobre la heroicidad de las virtudes del
siervo de Dios Josemaría Escrivá,
Fundador del Opus Dei, 9-IV-1990.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-legitima-
autonomia-de-las-cosas-temporales/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-legitima-autonomia-de-las-cosas-temporales/
https://opusdei.org/es-es/article/la-legitima-autonomia-de-las-cosas-temporales/
https://opusdei.org/es-es/article/la-legitima-autonomia-de-las-cosas-temporales/

	La legítima autonomía de las cosas temporales

